
 

Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem 
chega: a possibilidade da hospitalidade na escola 

 
 

 
 

Eduardo Rezende MELO1 
Flávia Inês SCHILLING2 

Maria José de REZENDE3 
 

​
 
RESUMO 
Partimos, neste artigo, da questão atual da inimizade, tal como discutida por Achille Mbembe, e 
seguiremos com Derrida, para compreender o que poderia ser e quais os dilemas e contradições – 
impasses – da ideia da hospitalidade. Haverá a tentativa de uma compreensão mais estrutural da 
questão, a partir do conceito de colonialismo interno (Pablo Gonzales Casanova) e externo, 
introduzindo autores latino-americanos (Rodolfo Stavenhagen, Orlando Fals Borda), em diálogo 
com clássicos, como Norbert Elias, Foucault, Derrida, Rancière e Simmel. E, por fim, concluiremos 
com o debate sobre a amizade e a imaginação (ou imaginações possíveis) institucionais, que 
poderiam responder – mesmo que provisoriamente – às questões da amizade, da hospitalidade, dos 
direitos humanos e da justiça.  
 
 
PALAVRAS-CHAVE: Direitos Humanos. Escola. Hospitalidade. Políticas da amizade. 
Solidariedade.  
 
 

3 Doutora em Sociologia pela Universidade de São Paulo. Professora Associada da Universidade Estadual de Londrina 
(UEL). Membro do Grupo de Pesquisa em Direitos Humanos, Democracia e Memória (GPDH/IEA/USP). ORCID: 
0000-0002- 3426-910X. E-mail: mjderezende@gmail.com  

2 Doutora em Sociologia pela Universidade de São Paulo. Professora Associada da Faculdade de Educação da 
Universidade de São Paulo. Membro do Grupo de Pesquisa em Direitos Humanos, Democracia e Memória 
(GPDH/IEA/USP). ORCID: 0000-0001-5126-8507. E-mail: flaviaischilling@gmail.com  

1 Doutor em Direito pela Universidade de São Paulo na área de Direitos Humanos. Pós-doutorado na Faculdade de 
Ciências Sociais e Humanas na Universidade Nova de Lisboa. Juiz de Direito. Membro do Grupo de Pesquisa em 
Direitos Humanos, Democracia e Memória (GPDH/IEA/USP). ORCID: 0000-0003-3779-1814. E-mail: 
melo.eduardorezende@gmail.com  

 
 

mailto:mjderezende@gmail.com
mailto:flaviaischilling@gmail.com
mailto:melo.eduardorezende@gmail.com


 

Policies of friendship and childhood. Saying "yes" to 
those who arrive: the possibility of hospitality in the 

school 
 

 

Eduardo Rezende MELO 
Flávia Inês SCHILLING 

Maria José de REZENDE 
 
 
                                                                                
ABSTRACT 
This article examines the contemporary problem of enmity through the lenses of Achille Mbembe 
and Jacques Derrida, exploring the conceptual dilemmas and contradictions - the aporias - 
embedded in the notion of hospitality. We develop a structural analysis of the issue by engaging 
with the concept of internal colonialism (Pablo González Casanova) alongside external colonialism, 
bringing Latin American thinkers (Rodolfo Stavenhagen, Orlando Fals Borda) into dialogue with 
classical theorists such as Norbert Elias, Michel Foucault, Derrida, Jacques Rancière, and Georg 
Simmel. The discussion culminates in an exploration of friendship and institutional imagination (or 
possible imaginaries) as provisional responses to the enduring questions of friendship, hospitality, 
human rights, and justice. 
 
KEYWORDS: Hospitality. Human rights. Politics of friendship. School. Solidarity.  

2 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



 

La política de la amistad y la infancia. Decir "sí" a los 
que llegan: la posibilidad de la hospitalidad en la 

escuela 
 

 

Eduardo Rezende MELO 
Flávia Inês SCHILLING 

Maria José de REZENDE 
               

 
 
RESUMEN 
Partimos, en este artículo, de los debates sobre la enemistad, tal como propuesto por Achille 
Mbembe. Seguiremos introduciendo Derrida, para aprender el concepto de hospitalidad y cuáles son 
sus dilemas, contradicciones e impases. Buscaremos, a seguir, una comprensión más estructural con 
el concepto de colonialismo interno (Pablo Gonzales Casanova) y externo con autores 
latinoamericanos (Rodolfo Stavenhagen, Orlando Fals Borda) en diálogo con clásicos como Norbert 
Elias, Foucault, Derrida, Rancière y Simmel. Finalmente, concluiremos con los conceptos de 
amistad e imaginación (o imaginaciones posibles) institucionales que podrían responder – aunque 
más no sea de forma provisoria – a los desafíos de la amistad, de la hospitalidad, de los derechos 
humanos y de la justicia.  
 
 
PALABRAS CLAVE: Derechos Humanos. Escuela. Hospitalidad. Política de la amistad. 
Solidaridad.  
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
3 

Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
Introdução 

Neste artigo, partimos – inicialmente – de um diálogo com o texto de Achille Mbembe 

(2017), Políticas da Inimizade. A categorização de determinados grupos populacionais como 

inimigos, intrusivos, indesejáveis e descartáveis está na base das políticas de inimizade. Tal 

rotulação pode ser produzida por ações e procedimentos tanto políticos quanto sociais. Essas 

classificações e rótulos adentram as práticas políticas e discursivas, de modo a gerar e a 

potencializar a condição de inimigo de alguns grupos (Reis, 2020). As políticas de inimizades e de 

hostilidades proliferam em tais situações, potencializando a sujeição, a inferiorização e a injustiça 

(Derrida, 2003ª). Em tais condições, está-se assim enfrentando “um tempo de repovoamento e de 

globalização do mundo sob a égide do militarismo e do capital e, como derradeira consequência, 

um tempo que promove a saída da democracia (ou a sua inversão)” (Mbembe, 2017, p. 21).  

É possível pensarmos no oposto, ou seja, nas políticas da amizade, especialmente para 

examinarmos as possibilidades de, na educação escolar, experimentarmos outros gestos, outros 

diálogos, outros limites? Inspiramo-nos em Derrida (2003b, p. 69): 

Digamos sim ao que chega, antes de toda determinação, antes de toda antecipação, 
antes de toda identificação, quer se trate ou não de um estrangeiro, de um imigrado, 
de um convidado ou de um visitante inesperado, quer o que chega seja ou não 
cidadão de um outro país, um ser humano, animal ou divino, um vivo ou um morto, 
masculino ou feminino.  

As políticas de amizade são, então, para Derrida, aquelas que não partem de categorizações 

desabonadoras. Elas se constituem em processos sociais de interações que desmantelam as 

possibilidades de rotulações que promovem as inferiorizações e as sujeições de grupos inteiros a 

processos de estigmatização e de crescente inobservância de seus direitos.    

Trataremos da questão do estrangeiro, da criança, daquele e daquela que aqui chegou. Aquela 

que ainda não fala a língua, não a domina. Que viola as normas, porque não as conhece. Como 

entendê-la? Quem é? De onde vem? Quem é o estrangeiro na escola? E quando o nativo, por não 

possuir a língua, é tratado de maneira mais desumana que o estrangeiro? O que se toleraria de um 

bárbaro, um estrangeiro e não se tolera no nativo?  

 Esta relação política entre infância, liberdade, alteridade e amizade convoca-nos, portanto, a 

pensar sobre o que se pode fazer na educação escolar. Pois a escola, enquanto instituição social que 

reproduz a sociedade em que opera, com suas possibilidades de justiça e injustiça, é vista, muitas 

4 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

vezes, como uma máquina a serviço do status quo. Como uma instituição social, ao reproduzir a 

sociedade, também reproduz suas contradições sociais, que podem ser averiguadas a partir dos 

sinais ambíguos e ambivalentes acerca das possibilidades e limites da escolarização, bem como das 

promessas de universalização do direito de aprender, que é negado, na prática, a determinados 

grupos em condições de exclusão extrema.  

Não há dúvida de que a escola é o lugar em que há uma aposta na mudança, na liberdade e na 

emancipação, na produção do novo, em que se trabalha com o passado olhando para o futuro, 

ancorado no tempo presente. Carrega em si a reprodução e a superação do que temos, das atuais 

formas de injustiça e desigualdade, em uma relação sempre tensa e inesperada (Schilling, 2013; 

Schilling; Angelucci, 2016) 

A aposta é de que, na escola, há pessoas livres que trabalham, medeiam os conteúdos e 

práticas, podendo dar-lhes novos sentidos. São pessoas que lidam com o conhecimento, sempre 

aberto e revolucionário, sempre a nos deslocar do nosso pequeno mundo para um mundo maior, a 

nos permitir ver outras formas de viver e pensar. O acesso à escola é um direito humano, e, por ser 

humano esse direito, nela vivenciam-se, inevitavelmente, inúmeros conflitos e tensões. 

Compreendê-la como uma instituição social nos possibilita pensar nas tensões entre a reprodução e 

a emancipação. E o que seria uma escola justa? Pode existir uma escola justa em uma sociedade 

injusta? (Schilling, 2018). 

Com base nesses elementos, apresentaremos, assim, os desafios da hospitalidade, do cuidado, 

do acolhimento, pensando se é possível formular políticas da amizade. Com este desafio, 

continuamos as problematizações sobre o que chamamos anteriormente de “imaginações políticas”, 

imprescindíveis para pensar as formas de atuação em uma sociedade marcada pelas intolerâncias e 

pelas desigualdades. Novos termos, novas combinações de possibilidades nos permitirão começar a 

imaginar como viveremos juntos, quais serão as alianças que nos permitirão superar o estado atual 

das coisas, da vida, da escola também (Melo; Schilling; Rezende, 2022).  

  
Amizade e resistência: como relacionar hospitalidade, infância e educação? 

 
Derrida (2021) nos ensina que a hospitalidade significa o direito para o estrangeiro, em sua 

chegada sobre o solo de um outro, de não ser tratado como inimigo, expressando-se como um 

direito, um dever, uma obrigação, uma lei de acolhimento. Todavia, a hospitalidade alberga uma 

contradição, porque quem acolhe permanece o patrão, o mestre da casa, o senhor. Se, de um lado, 

afirma-se a lei da identidade, de outro, mantém-se uma relação essencial com a abertura daquilo que 
5 

Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
é chamado a vir, permanecendo sempre no limiar de si mesma. Nossa tarefa é pensar os limites 

deste limiar, para que possamos estender a abertura ao estrangeiro sem que o convertamos em 

inimigo, em uma experiência intencional que leva ao outro a sensação e o sentimento de que ele é 

um estrangeiro absoluto, um desconhecido, ali onde eu sei que não sei nada sobre ele. 

Tal como o estrangeiro, que simboliza aquele que nos coloca a questão essencial da justiça e 

do justo (Derrida, 2021), a criança simboliza, igualmente, no princípio da natalidade arendtiano, a 

emergência do novo, do agir que caracteriza a política, o lugar em que se unem a persistência da 

tradição e da fragilidade da criação (Arendt, 1991)4.  

Um e outro sacodem o dogmatismo ameaçador do logos paterno, contestando a autoridade do 

chefe, do pai, do professor, do senhor da família, do senhor da casa, do poder de hospitalidade 

(Derrida, 2021).  

Um e outro representam aquele que não fala como os outros, que fala uma língua estranha, 

que ao mesmo tempo remetem ao que há de inefável, mas também ao que há de impessoal, de 

comum a todos os seres humanos, serem capazes de palavra e, por isso, não apenas poderem aspirar 

a um justo quase divino (fas) (Benveniste, 2003), como precisarem lutar para afirmar-se como 

sujeito político, no âmbito da justiça, subjetivando o litígio para poder expressar o injusto (tort) da 

falta de logos, de não ser contado como ser falante (Rancière, 1995)  

A um e ao outro pedimos que nos compreenda, que falem a nossa língua, em todos os 

sentidos do termo, para poder acolhê-los em nossa casa, mas, se o fizessem, seriam ainda 

estrangeiro e criança? (Derrida, 2021). 

Um e outro nos convocam, portanto, a nos dirigir ao outro na língua do outro, rompendo com 

uma língua em geral, que homogeneíza a todos numa língua comum, e que condiciona o 

reconhecimento do Outro como sujeito de fala, a não ser que fale o que caiba em nossas categorias 

de pensamento dos problemas colocados à decisão (Derrida, 1994b). 

Um e outro denunciam a injustiça da desconsideração e desvalorização daquelas formas de 

agência política que emergem nos campos considerados pré-políticos ou extrapolíticos e que 

4 Criança, liberdade e amizade são termos que se entrelaçam na história da linguagem. Benveniste (2003) nos ensina 
que, tanto o termo latino liberi, crianças, quanto παιδες γνήσιοι, em grego, designam o nascimento legítimo, que é o 
fundamento da liberdade, resultando na derivação posterior alemã de livre (frei) para o particípio (frijonds) que levará a 
Freund (amigo), evidenciando a ligação entre nascimento, amizade e pertencimento a grupos estreitos como pares. 
Afinal, da origem homérica do termo φίλος, o amigo, designando uma possessão, dos filhos inclusive, de um valor 
relacional pautado pelo respeito ou reverência (αιδώς), que convoca ao sentimento de consciência coletiva, logo se 
estende ao estrangeiro, em relação àquele que, estando fora de seu local de origem, encontra-se privado de direito, de 
proteção, de meio de existência, demandando, para sua proteção, um pacto de reciprocidade e hospitalidade por quem o 
recebe.  

6 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

rompem na esfera de aparência como se viessem de fora, como se fossem o fora, confundindo a 

distinção entre dentro e fora, entre o privado e o público (Butler, 2015). 

Um e outro procuram resistir e tensionar o limiar da hospitalidade, procurando denunciar a 

injustiça, reapropriar-se de seu ambiente e dizer “não!”. Um “não!” que pode não ser verbalizado, 

mas que nem por isso deve ser tomado como barulho em vez de palavra (Boltanski, 2011), um não 

que expressa a forma mínima de resistência (Foucault, 1994), como o colocar a língua para fora e 

mostrar desagrado, com várias expressões fisionômicas que, para serem notadas, demandam 

proximidade, em contraposição à distância exigida pelo discurso objetivo (Sloterdijk, 2012).  

Um e outro procuram, mais que provar a desigualdade, desafiar-nos à verificação da 

igualdade, como uma igualdade em potência na inscrição jurídico-política (Rancière, 2012). 

Trata-se de um desafio de tensionar a instauração de uma relação igualitária e dialógica, 

rompendo com o mito da pedagogia, da parábola de um mundo dividido entre espíritos sábios e 

espíritos ignorantes, capazes e incapazes, como condição de se pensar a possibilidade de 

comunidade (Rancière, 1987). 

Um desafio, portanto, de reclamar que as relações de poder mudem, e mudem em todas as 

esferas da vida social. E se elas mudam, é porque reclamam, da parte de quem escuta, uma 

exigência de coragem do interlocutor (do político, do gestor, do juiz, do educador etc.) de proceder 

a uma diferenciação ética – marcada pela criação e inovação, pela abertura ao Outro, e de 

problematização de sua própria identidade (Foucault, 1994, p. 358). Uma abertura que rompa com a 

solidão ética e a injustiça implicadas na escuta quando a enquadramos apenas em torno daquilo que 

queremos escutar, em vez de nos abrirmos a escutar algo diverso daquilo que esperávamos, mesmo 

quando ameace aquilo que cremos, colocando-nos a responsabilidade de inventar novas respostas 

(Stauffer, 2015).  

Uma problematização que reclama uma elaboração do limite do poder como senhor, como 

dono da casa, como adulto e professor, e de nos conduzirmos em conformidade com essa verdade 

(Foucault, 2011). Uma elaboração das hierarquias que se expressam na vida social, especialmente 

na relação com os ditos vulneráveis, para que sejamos capazes de problematizar o que, numa 

vivência compartilhada, expõe-nos a todos à vulnerabilidade e às formas de supostamente superá-la 

(Butler, 2021). 

Para Mbembe (2016), o cuidado consiste em romper com a degenerescência, em cultivar o 

interesse pela vida, ou, com Paul Preciado (2022), tomar consciência, compartilhar e lutar pela 

mudança é compreender que fazemos parte do problema que queremos resolver, que somos 
7 

Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
implicados nas relações que nos atravessam, mesmo aquelas às quais nos opomos, reconhecendo a 

importância do corpo resistente, articulando as diferenças heterogêneas sem totalizá-las, sem 

unificá-las em identidades ou ideologias, tornando-se um grupo de intensidade apaixonada, pelo 

qual passe o desejo de tudo mudar. 

Contra a naturalização das relações de sujeição, que não são uma exigência da natureza, nem 

da criança em relação aos pais ou ao professor, muito menos da “gente novinha” – povos não 

ocidentais em relação aos conquistadores, que, podendo escolher entre a servidão e a liberdade, 

escolheriam ser livres –, trata-se de resgatar, com La Boétie (1986), o sentido da amizade como não 

servir (Chaui, 1986). Um privilégio ao amigo em vez da amizade (Passetti, 2003), a nossa 

capacidade de entre-conhecermo-nos, recusando os grandes ideais, e de suas intervenções 

idealizadas em nome dos laços, das associações e dos vínculos concretos e potentes que possam 

nutrir, com o estrangeiro, com a criança. Que resgate o vínculo imanente entre a paideia (παιδεια) – 

vale dizer, a formação ou a cultura – e a noção de jogo, παιδιά (paidiá), em cuja raiz encontramos a 

palavra παις (pais), criança, de que deriva παιδία (paidía, infância) (Benveniste, 2003). Uma 

imanência e horizontalidade que reconheça que a política é assunto do dizer, não do ser (Cassin, 

1995), por isso toda medida de justiça há de ser debatida como um “melhor para”, situado e 

contextualizado, de um modo comparativo, em que cada qual deve suportar ser μέτρον, medida, 

critério, com uma exigência de atenção tanto à pluralidade quanto ao que é particular (Cassin, 

2022). 

Uma atenção que implica uma união resistente ao sofrimento e à injustiça experimentados 

pelo outro, em que a assunção de uma posição essencial da alteridade implique, ao mesmo tempo, 

um exercício de amizade, de afeto, de vínculo intenso com o gênero humano inteiro, fazendo 

coincidir, no cuidado de si, o cuidado dos outros (Foucault, 2011). O militantismo no mundo e 

contra o mundo, a que se referia Foucault, é traduzido, em Derrida (2011), como um engajamento 

junto ao impotente, convocando-nos à tomada de uma decisão e de uma ação. Um engajamento que 

pressupõe a tomada de consciência da contingência de nossos fundamentos comunitários e a 

disposição de colocar em questão, sem cessar, as suas origens, não dissimulando ou apagando suas 

origens na violência, na escravidão e na separação dos não semelhantes (Mbembe, 2019).  

Para Derrida (2011), o lugar do político é o da negociação, entre o conjunto aberto dos dados 

presentes ou apresentáveis e um ideal regulador, como promessa e como relação com a alteridade, 

8 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

reconhecendo o que há de insatisfatório no presente e nos remetendo à abertura ao acontecimento, 

ao adventício, para que a vinda seja a vinda do outro. 

 

É possível construir processos promotores da amizade e da hospitalidade, em 
relação à educação, em sociedades amesquinhadas pelo colonialismo interno?  

 
Se o colonialismo externo dá vazão a políticas de inimizades que potencializam a servidão, a 

exploração, a violência, o desprezo pela vida do outro, os desequilíbrios de poder, a repulsa pelo 

diferente e o horror em todos os âmbitos da existência social e individual, conforme alerta Achille 

Mbembe (2017), isto também se pode verificar em relação ao colonialismo interno5 (Casanova, 

2007, 2015), o qual impõe, também, modos de vivências sustentadores de todo tipo de exclusão, 

discriminação, preconceitos e violências, e isso atinge, sem dúvida, todos os recônditos da vida 

social e educacional, desde a infância até a vida adulta.  

Autores, como Rodolfo Stavenhagen (1985, 1998, 2011), Aníbal Quijano (1988, 2005) e 

Orlando Fals Borda (2014, 2015, 2017), dedicaram-se, com afinco, a compreender a dificuldade 

decorrente da insolidariedade e da violência estruturalmente arraigadas, para construir, na América 

Latina, “uma identidade nós”, na expressão de Norbert Elias (1998).  

Os empreendimentos sociais, econômicos, políticos e culturais que sustentam os 

colonialismos internos e externos expressam, segundo Mbembe, as muitas formas de dominação 

“colonial, burocrática, patriarcal, autoritária que trazem consigo [...]. Isto porque as relações sociais 

foram forjadas no seio de sociedades transpassadas pelas experiências de violência política e 

organizadas sobre esse legado” (Reis, 2020, p. 254).  

Armando Bartha (2015, 2017) destaca que o colonialismo interno, com seus modos de 

dominação, sujeição e exploração, expressa uma estreita correlação entre o capitalismo grotesco 

vigente na América Latina e o capitalismo global. A violência promovida pelas desigualdades e as 

brutalidades derivadas da miséria, da pobreza, da exclusão e da injustiça, promovidas pelos 

colonialismos internos e externos, favorecem as engrenagens capitalistas dependentes, nos moldes 

entendidos por Florestan Fernandes (1968, 1972), que asseguram processos tanto de exploração 

brutal sobre alguns grupos sociais quanto de concentração extrema de renda, recursos e poder nas 

mãos dos setores preponderantes. Por essa razão, “o colonialismo externo bem como o interno 

5 “Se busca con ello destacar, en el interior de las fronteras políticas, un fenómeno que no sólo es internacional sino 
intranacional, y cuyo valor explicativo para los problemas de desarrollo quizá resulte cada vez más importante desde el 
punto de vista interno de las nuevas naciones […] donde existe una sociedad plural” (Casanova, 1969, p. 223-224).  

9 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
podem ser estudados através de elementos tanto racionais quanto irracionais” (Rezende, 2022, p. 

31).  Assim, os elementos racionais 

 

 
são aqueles que se medem por uma calculabilidade material e imaterial assentada 
em lucros, exploração de recursos naturais, destruição de modos de vida originários 
(dos indígenas, por exemplo), qualificação ou desqualificação de saberes e 
conhecimentos, imposições de formas de consumo, de produção econômica, de 
manejo de tecnologias de toda natureza, entre outros elementos (Rezende, 2022, p. 
31). 

Os pensadores latino-americanos (Casanova, Fals Borda, Stavenhagen), dedicados a 

desvendar as diversas faces do colonialismo interno, têm destacado seus aspectos emocionais, 

manifestos em ações e práticas de diversos grupos sociais.  

Os fatores irracionais (ou emocionais) são compostos por: medos  diversos, 
sentimentos  persistentes  de  superioridade  e  de  vingança,   desejos  de  
subjugação  do  outro,  preconceitos, discriminações, ódios étnicos e raciais, 
aversão a alguns grupos sociais, [...] obsessão  por  manter  povos  inteiros  na  
condição  de  exclusão  social,  educacional  e política, obstinação em afastar 
[segmentos] específicos de qualquer possibilidade de convivência em certos 
espaços sociais ou institucionais, impulsos  de  rejeição  de  alguns  grupos  
identitários, ímpetos  de  rechaçamento,  afastamento  ou  invisibilização  de  
indivíduos  e  coletividades (Rezende, 2022, p. 31).  

Os dois tipos de colonialismos (externo e interno) geram sociedades eivadas de 

insolidariedades, inospitalidades, animosidades, odiosidades e hostilidades. Tais características se 

manifestam tanto em fatores objetivos (pobreza multidimensional expressa nos baixos índices de 

renda, de escolaridade, de acesso à habitação adequada e a serviços de saúde de modo geral) quanto 

em fatores subjetivos (baixa ou nenhuma expectativa e/ou perspectiva de reversão das violências 

materiais e simbólicas expressas em toda forma de miserabilidade, de autoritarismos, de exclusão e 

inobservância dos direitos).  

Sob a condição colonialista interna, a vida social, em algumas de suas dimensões, está 

ancorada em todos os tipos de irracionalidades (entendidas como fatores emocionais, conforme 

foram designadas por Norbert Elias (1994a, 1994b, 1998) expressas em repulsas, ódios, desprezos e 

inimizades “em que [não] se vê o mundo do ponto de vista do outro” (Arendt, 1993, p. 99). 

Na América Latina, África e Ásia, foram vivenciados processos alongados de colonialismo 

externo, que deram origem a um impositivo e recalcitrante colonialismo interno, expressão que teria 

10 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

sido utilizada, segundo Pablo Gonzáles Casanova (2007), pela primeira vez, pelo sociólogo Charles 

Wright Mills (1916-1962); no entanto, Juan Vicente Iborra-Mallent e Daniel Montañez-Pico (2020, 

p. 1) questionam essa informação e demonstram que Harry Haywood (1898-1985) havia tomado “el 

racismo como un problema fundamentalmente económico, sostuvo que la población afroamericana 

era tratada como una ‘colônia interna’”, sendo, então, este militante e pensador negro 

norte-americano o inaugurador dessa ideia de colonialismo interno, fato que teria sido ignorado por 

alguns cientistas sociais. 

O colonialismo interno tem, como característica essencial, a produção e a reprodução da 

repulsa e do desprezo pelos grupos em condições de vulnerabilidade oriunda de motivos étnicos, 

raciais, econômicos, sociais, etários ou culturais. Pablo Gonzáles Casanova (1998, p. 45) afirma que 

os indígenas, por exemplo, possuem os seus “conceitos de liberdade, democracia e justiça”, porém 

essas noções nunca são consideradas nos processos de elaboração de prescrições de políticas 

voltadas a tais grupos. E isso não se modificou, inteiramente, mesmo quando os segmentos mais 

vulnerabilizados são tidos, pela lei, como sujeitos de direitos. Rodolfo Stavenhagen (2011, p. 179) 

diz que na América Latina tem sido recorrente que alguns grupos sejam “sujeitos de direitos, mas 

[sejam também] objetos de políticas públicas”, na medida em que não se criam espaços efetivos de 

participação cidadã na efetivação de políticas e programas sociais.  

O colonialismo interno, assim como o externo, alimenta, cotidianamente, práticas econômicas 

altamente predatórias, exploradoras e aniquiladoras de grupos diversos. Isto porque os segmentos 

preponderantes (econômica e politicamente) não possuem qualquer compromisso ou empatia com 

uma parte expressiva da população, seja ela de crianças ou de adultos. Todavia, alimenta ainda um 

processo sociopolítico concentrador de recursos e poder, o que reflete na dificuldade de construção 

de canais de comunicação entre os diversos segmentos sociais, situação que leva a bloqueios quase 

instransponíveis na constituição de instituições sociais e políticas hospitaleiras e acolhedoras a 

todos os grupos em geral e aos segmentos infantis de modo específico6. 

Pode-se dizer que, com tais bloqueios, são potencialmente ampliadas as políticas de inimizade 

calcadas na violência simbólica e não simbólica (Mbembe, 2017). A amizade é aqui entendida 

como o processo de um crescente ocupar-se do outro e da coletividade, e com a solidariedade como 

construção empática (Gomes; Silva Júnior, 2007) em relação aos diferentes, não importa qual seja 

sua condição social, racial, étnica, cultural ou etária. Tal condição empática, que deveria ser 

6 Norbert Elias (2006) alerta que só há democracia quando ocorre um processo efetivo de distribuição de poder. Para 
que isso ocorra, são imprescindíveis a abertura e o alargamento de canais de comunicação e de participação política. 
Tais canais tendem a levar a “novos equilíbrios de poder” (Elias, 2006, p. 22). 

11 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
construída por diversos meios, incluindo-se a educação formal e a não formal, é quase sempre 

muito difícil.  

O preconceito, a discriminação, a repulsa e o desprezo inviabilizam e martirizam, no âmbito 

escolar e não escolar, muitas crianças e adolescentes, que se tornam estigmatizados em várias 

dimensões da vida. Isto porque “el colonialismo interno corresponde a una estructura de relaciones 

sociales de dominio y explotación entre grupos culturales heterogéneos, distintos” (Casanova, 2006, 

p. 241 apud Rosenmann, 2015, p. 40). 

Norbert Elias (1998) considera que ser empático com pessoas do grupo a que pertencemos 

não nos humaniza. O processo de humanização ocorre na medida em que é desenvolvida uma 

empatia com o diferente, seja por razões econômicas, étnicas, raciais, culturais, entre outras. A falta 

de empatia potencializa a opressão e a subjugação de grupos inteiros; é aí que estão “as raízes dos 

perigos que os grupos humanos [representam] uns para os outros” (Elias, 1998, p. 19).  

O desprezo por saberes e conhecimentos dos grupos diversos acaba sendo uma forma de 

potencializar o sentimento de alguns grupos, tanto de superioridade, que constroem de si mesmos,7 

quanto de inferioridade, que atribuem a outros segmentos sociais, étnicos, etários ou raciais. Este 

texto irá ter um desdobramento que se ocupará principalmente da infância, por isso é bom observar 

que o saber, a visão de mundo e a percepção das crianças raramente são levados em consideração 

pelas políticas educacionais e pelas instituições escolares. Isto não ocorre somente no âmbito 

escolar, mas também em outros âmbitos das políticas e ações voltadas para as crianças.   

 
Rodolfo Stavenhagen e o pluralismo pedagógico como uma política de amizade, 
hospitalidade e acolhimento  
 

Em primeiro lugar, deve-se ressaltar que as discussões de Rodolfo Stavenhagen (1932-2016), 

na segunda metade do século XX e limiar do XXI, sobre etnodesenvolvimento, subalternidade, 

educação multicultural, práticas pedagógicas plurais, pluralismo pedagógico, acolhimento às 

diversidades étnicas e culturais, integração democrática, educação humanística e desmistificadora 

do colonialismo interno, possibilitam enxergar pontos de convergências com as discussões que 

enfatizam a busca por políticas de amizade, de hospitalidade e de acolhimento para crianças, jovens 

e adultos.  

7 “Frequentemente as virtudes que [algumas] coletividades se atribuem são dominadas por fantasias comunitárias” 
(Elias, 1998, p. 20). 

12 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

Segundo ele, o sistema econômico e educacional, em vigor na América Latina, passa ao largo 

das questões étnicas, raciais e multiculturais, fato que tem levado à eternização, desde o 

colonialismo externo, de uma política de inimizades, conforme destacou Achille Mbembe (2017), 

no livro com este título. Na América Latina, nunca foram postas em prática, para todos os grupos 

sociais, políticas de amizades, sejam elas na área econômica, social, cultural ou educacional. Isto, 

evidentemente, traz impactos para as infâncias, vivenciadas nas escolas ou fora delas, daqueles(as) 

que pertencem a grupos étnicos e raciais estigmatizados.  

Em vista disso, Stavenhagen faz prescrições sobre como construir caminhos políticos que 

levem em conta o outro, o diferente, como coletividades que teriam de ser consideradas, em todos 

os intentos de formulação de projetos nacionais inclusivos e ideados, para fazer avançar a justiça 

social e educacional. Tais projetos seriam, grosso modo, políticas de amizades (Derrida, 2003a, 

2003b)8.  

Tendo estado em vigor séculos e séculos de colonialismo externo, é uma tarefa hercúlea 

desconstruir suas sequelas, que dão origem ao colonialismo interno, cujas características são a 

repulsa e o desprezo pelos grupos excluídos, de todas as faixas etárias, por razões econômicas, 

educacionais, étnicas, raciais etc.  

Fica evidenciado, nas discussões de Stavenhagen (1985, 1998, 2011), que o colonialismo 

interno torna perenes as políticas inóspitas e não acolhedoras de grupos diversos na América Latina 

e que seu impacto na educação é enorme, já que prevaleceu no continente uma proposta educacional 

assentada numa suposta homogeneidade nacional inexistente.  

Cristalizou-se, desse modo, a suposição de que devia ser desenvolvida, por meio da instrução 

escolar, a convicção de que o continente era formado por nações monoétnicas, o que servia para 

“encobrir o fato desses Estados merecerem, em rigor, ser tidos como etnocráticos [...] [em que] 

apenas um grupo étnico dominante impõe a sua visão de nacionalidade” (Stavenhagen, 1998, p. 

247).  

Portanto, o dado essencial é que “as políticas sociais, culturais e educativas adotadas pelos 

Estados em relação aos diversos povos, nações e grupos étnicos que vivem em seus territórios 

refletem, diretamente, estas tensões” (Stavenhagen, 1998, p. 248), reveladoras da inospitalidade e 

8 “[...] a questão da democracia conduz à questão do cidadão ou do sujeito como uma singularidade contável. E aquela 
de uma ‘fraternidade universal’. Não há democracia sem o respeito por singularidades e alteridades irredutíveis, mas 
não há democracia sem a ‘comunidade de amigos’ (koínà tà tôn phílon), sem o cálculo de maiorias, sem sujeitos 
identificáveis, estabilizáveis, representáveis como iguais. Estas duas leis são irredutíveis uma à outra” (Derrida, 1997, p. 
22).  

13 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
do desacolhimento de uma parte expressiva da população. A infância daquelas pessoas pertencentes 

aos grupos ignorados e desprezados é perturbada, e até mesmo destruída, por conflitos, ódios e 

desprezos reforçados de geração em geração. 

Tal ensino caracteriza-se como injusto por excelência, uma vez que cria, no cotidiano escolar, 

uma concepção de cidadania, de justiça e de leis que se configura como uma fantasia comunitária – 

na expressão concebida por Elias (1994a, 1994b, 1998) – acerca da superioridade inconteste de 

alguns segmentos sociais, étnicos e raciais. Não obstante se revestir das características de fantasia 

em que se imagina superioridade sobre grupos e pessoas, essa concepção não deixa de causar 

sofrimentos individuais e coletivos de grande monta nas crianças oriundas dos grupos rechaçados e 

inferiorizados, suprimindo qualquer possibilidade de uma escola justa e inclusiva.  

No texto Educação para um mundo multicultural, Stavenhagen (1998) alerta para o 

agravamento das injustiças escolares num mundo globalizado, que potencializa, dentro do sistema 

educativo, as muitas tensões e conflitos já vivenciados pela negação das singularidades de grupos 

étnicos e raciais inteiros. Isto reforça o colonialismo interno e suas manifestações de repulsas, ódios 

e desprezos. 

E uma “situação assim tão complexa representa um desafio para [um] sistema educativo” 

(Stavenhagen, 1998, p. 249) empenhado em colocar às claras as tensões e os conflitos 

impossibilitadores da construção, ainda que a longo prazo, de uma justiça escolar, que pressupõe o 

rompimento com perspectivas educacionais homogeneizantes e mistificadoras dos setores 

preponderantes e de suas práticas.  

“A integração social democrática” (Stavenhagen, 1998, p. 249) depende de um sistema 

educativo receptivo à plurietnicidade e às diferenças existentes nas diversas condições de vida das 

pessoas. “A educação no século XXI deverá enfrentar este desafio e os sistemas educativos [...] 

devem dar provas de flexibilidade e imaginação” (Stavenhagen, 1998, p. 249) para encontrar 

caminhos que possam conduzir ao acolhimento e à hospitalidade das crianças das mais diversas 

condições sociais, econômicas e raciais.  

Para que isso ocorra, é preciso recolocar a seguinte indagação: O “que significa educar e ser 

educado [...], remodelar conteúdos e programas dos estabelecimentos de ensino” (Stavenhagen, 

1998, p. 249), atualmente? Quais são os desafios de “imaginar novos métodos pedagógicos e novos 

processos educativos” (Stavenhagen, 1998, p. 249)? Este autor complementa as indagações, 

14 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

levantando uma das questões mais difíceis de responder, qual seja: Como “estimular o aparecimento 

de novas gerações de professores-alunos”? (Stavenhagen, 1998, p. 249).  

O desafio é ingente, já que essas novas gerações teriam de estar dispostas a enfrentar todos os 

obstáculos e contratempos na luta por justiça escolar e por uma escola mais justa, de maneira que as 

práticas pedagógicas, o cotidiano escolar e o processo educativo passem a ser um todo mais 

acolhedor e hospitaleiro para as crianças estigmatizadas, desprezadas e rechaçadas por diversas 

razões étnicas, raciais e sociais.  

“Uma educação realmente pluralista baseia-se numa filosofia humanista, isto é, numa ética 

que encara, numa perspectiva positiva, as consequências sociais do pluralismo cultural” 

(Stavenhagen, 1998, p. 249). Uma questão é ser favorável ao pluralismo étnico, racial e cultural, 

outra é conseguir meios para incorporar tais elementos ao processo educativo e à prática pedagógica 

(Stavenhagen, 1998). É expressiva a distância entre a expansão de uma consciência favorável ao 

pluralismo pedagógico e a sua incorporação duradoura e efetiva à vida escolar. “De fato os sistemas 

educativos são, eles próprios, um jogo nessas ‘guerras culturais’ de nosso tempo” (Stavenhagen, 

1998, p. 250).  

 
O saber “sentipensante9” e a geração de uma outra cognição assentada na 
empatia: caminhos para uma política de amizade  

 
Orlando Fals Borda (1925-2008) considera que a desqualificação de grupos sociais inteiros 

favorece a prevalência de um ethos assentado na estigmatização, na difamação e na depreciação. 

Pode-se dizer, também, que, num exercício de aproximação dessa abordagem de Fals Borda com a 

de Norbert Elias, tais atitudes de repulsa do diferente se constituem uma condição psicossocial 

assentada em gratificações narcísicas, que ancoram a insolidariedade, a inospitalidade e as políticas 

de inimizades.  

Como desfazer processos inóspitos tão profundos? Entre algumas possibilidades (políticas, 

sociais, econômicas e culturais), neste item, será dada centralidade à questão educacional. Orlando 

Fals Borda (2014) desenvolve uma reflexão sobre a necessária construção de um saber 

“sentipensante” que tem, na sua essência, a inseparabilidade entre razão e emoção. Somente assim 

haveria como levar em conta, nos processos educacionais, as vivências distintas que ajudariam a 

construir o “melhoramento de situações coletivas, sobretudo [das] classes populares” (Fals Borda, 

1998, p. 182 apud Suárez Fernández, 2017, p. XXX). 

9 Expressão utilizada por Orlando Fals Borda.  
15 

Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
A combinação da razão com a emoção, num processo de desenvolvimento do conhecimento 

escolar, geraria subjetividades (disposição, motivação, propósitos, expectativas, perspectivas) 

capazes de desmantelar concepções desqualificadoras de saberes distintos, em razão da idade, da 

condição social, étnica ou racial. Isto porque estaria tal conhecimento ancorado na formação de um 

sentimento de consideração pelo outro, pelo estranho, pelo diferente. A composição dos saberes 

escolares teria de estar pautada na compreensão do conjunto de experiências vivenciadas, pelos 

diversos grupos e segmentos sociais escolares, no plano individual e no coletivo.  

Com base em alguns aspectos levantados por Derrida (2003a, 2003b), mas sem atentar para 

todas as exigências postas por ele, uma política de amizade e de hospitalidade, na área educacional, 

seria aquela que desse um lugar, de fato, e não somente de jure, ao diferente10, ao outro. No entanto, 

este lugar não pode configurar-se como apenas uma “hospitalidade de direito” (Derrida, 2003b). Ter 

um lugar é mais do que isso, é ter a possibilidade de existir integralmente como indivíduo e como 

coletividade.  

A perspectiva de geração, por meio da educação formal e não formal, de um saber 

“sentipensante”, amenizador das marcas profundas produzidas pelo colonialismo interno, foi 

comparada, por alguns pesquisadores, com as propostas de Paulo Freire. Os dois “forneceram 

elementos fundamentais para [...] questionar a vigência da colonialidade nos planos do existir, do 

poder e do pensar” (Mota Neto, 2018, p. 13). 

Um elemento central das perspectivas político-pedagógicas que rompam com o colonialismo 

interno é a busca por emancipação. A educação, como um processo cultural, pode reproduzir o 

colonialismo externo e interno, conforme destacam Georges Balandier (2014) e Maria Isaura 

Pereira de Queiróz (2014). Isto porque a educação, tomada como instrução numa situação colonial, 

tende a reforçar modos de subordinação – de crianças e adultos envolvidos na prática educacional – 

a ideias, ideários e visões de mundo. Como antídoto disso, devem-se encontrar, na escolarização, 

formas de lidar com o acervo cultural dos(das) estudantes, como forma de construção da 

emancipação. 

Note-se que Orlando Fals Borda e Rodolfo Stavenhagen, ao falarem da construção do saber e 

do conhecimento, nas últimas décadas do século XX, apostam na possibilidade de que sejam 

10 “Resumidamente, a ‘individualização’ consiste em transformar a ‘identidade’ humana de um ‘dado’ em uma ‘tarefa’ e 
encarregar os atores da responsabilidade de realizar essa tarefa e [atribuir-lhes as] (das) consequências (assim como os 
efeitos colaterais) de sua realização. Em outras palavras, consiste no estabelecimento de uma autonomia de jure 
(independentemente de a autonomia de facto também ter sido estabelecida)” (Bauman, 2001, p. 41). 

16 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

excogitados meios de criar processos emancipatórios que percorram a vivência escolar, ou seja, 

desde a infância até a adultez.    

Pode-se perguntar se esses projetos seriam, no presente, realizáveis. No texto O tempo da 

emancipação já passou?, Jacques Rancière (2015) menciona algo que tem sido discutido, 

recorrentemente, pelos cientistas sociais Nestor Canclini (1989), Heraclio Bonilla (2008) e Rodolfo 

Stavenhagen (2011), ou seja, a questão da multitemporalidade. Segundo Rancière (2015, p. 89), 

“não há um tempo, uma temporalidade do processo global que submete à sua lei todos os ritmos da 

vida individual e coletiva. A emancipação acontece porque há vários tempos num tempo”.  

Os teóricos latino-americanos têm refletido, insistentemente, sobre as heterogeneidades 

multitemporais (Canclini, 1989), para demonstrar que, no concernente à possibilidade da 

emancipação, há elementos positivos e negativos. A positividade está na sobrevivência de um 

acervo cultural, que pode ser mobilizado, em tempos diversos, em favor dos segmentos atados por 

todos os modos de injustiça. A negatividade está no fato de que esta “justaposição de parcelas da 

realidade, cuja racionalidade remete a temporalidades distintas” (Bonilla, 2008), vai carregando 

consigo culturas e mentalidades autoritárias que vão se reciclando, renovando-se no decorrer do 

tempo. Ao longo do processo histórico, as justaposições podem ir dificultando a formação de 

projetos emancipatórios, e isso se reflete em todos os âmbitos da vida social, política e educacional.  

Orlando Fals Borda e Rodolfo Stavenhagen demonstram considerar como possível, ainda que 

as sociedades latino-americanas sejam amesquinhadas pelo colonialismo interno, o 

desenvolvimento de processos políticos e educacionais, que sejam capazes de canalizar parte das 

ações e das práticas sociais em favor de uma organização social mais justa11.  

No caso de Fals Borda, isso seria possível, desde que fossem desenvolvidas metodologias 

participativas, nas quais os envolvidos nos processos educacionais (de instrução ou de participação 

política) pudessem, de fato, expressar suas ideias e saberes de tal modo que tais conhecimentos 

fossem considerados como a ancoragem de todo ato de agir. Fomentar a autonomia de crianças, 

jovens e adultos em meio às dificuldades diversas, oriundas de sociedades extremamente injustas e 

desiguais, é o caminho para a emancipação. Mas isso não pode ser alcançado sem que se levem em 

consideração as singularidades sociais, econômicas, políticas e culturais das nações da América 

Latina.    

11 No texto El campesino Cundi-Boyacense: conceptos sobre su pasividad, Fals Borda (1956) faz uma reflexão sobre 
emancipação.  

17 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
Fals Borda (2014, 2015) registra pistas interessantes para a construção de uma educação 

significativa para os diversos segmentos sociais e etários, que são desconsiderados pelo seu modo 

de ser e sentir o mundo em que vivem. A construção de uma escola justa passaria, então, por um 

processo educacional derivado de metodologias de ação participativas, que conseguissem envolver 

os indivíduos na construção de cada momento da vida escolar. Tal abarcamento teria de estar 

ancorado na cultura, na autonomia, na personalidade, na visão de mundo, no saber e no sentir dos 

grupos diversos, que partilham suas experiências no mundo escolar, desde a infância até a vida 

adulta.  

Indagar sobre o papel dos conhecimentos diversos, científicos e intuitivos, na construção de 

vivências, visões de mundo e experiências escolares, econômicas e políticas mais justas, passa, 

segundo Orlando Fals Borda (2014, p. 94), por uma leitura adequada “dos contextos geográficos, 

culturais e históricos concretos”. Assim, o conhecimento universal tem de ser combinado com 

saberes singularizados por vivências, valores e culturas particulares. O que seria, então, um 

conhecimento escolar contextualizado? Seria aquele que estivesse em interações com as condições 

multiétnicas e multiculturais (Fals Borda, 2014, 2015).  

Teorias, métodos e conhecimentos enraizados nas circunstâncias sociais vivenciadas pelas 

pessoas favoreceriam, no entender de Fals Borda, mais eficazmente, encontros e somas de saberes. 

Tais recursos ajudariam a superar o colonialismo interno e o colonialismo intelectual que 

desprestigiam a utilização dos acervos culturais distintos na produção de uma educação e de uma 

ciência que façam sentido para as crianças, jovens e adultos envolvidos num dado sistema escolar. 

Não se trata, porém, de desconsiderar o conhecimento e os saberes acumulados pela 

humanidade ao longo de um dado processo histórico, mas sim de considerar os vários saberes, os 

vários acervos culturais e as várias visões de mundo situadas e contextualizadas no que tange ao 

grupo social e etário.  

Com inspiração nos escritos de Fals Borda, pode-se dizer que a geração das condições para a 

leitura, o entendimento, a observação, a experimentação e o desvendamento das circunstâncias 

sociais, nas quais os indivíduos vivem, pode indicar qual é o caminho da justiça escolar e de uma 

escola mais justa para os diversos grupos sociais.  

E por que é possível falar em escola justa, a partir das considerações de Orlando Fals Borda? 

Porque tal justiça só é exequível com o desmantelamento de sentimentos eivados de preconceitos, 

repulsas, ódios e desprezos a amplos segmentos sociais. Sem uma outra formatação psicossocial, 

18 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

que pode ser redefinida pela educação, não é possível evitar, no âmbito escolar, os efeitos nefastos 

das injustiças vivenciadas, cotidianamente, por crianças estigmatizadas por seu pertencimento 

social, geográfico, étnico, cultural e racial.  

O saber “sentipensante”, que combina razão e emoção (coração e pensamento; razão e afeto) 

dos envolvidos no ato de conhecer, é uma chave promissora para pensar as políticas de amizade em 

relação à infância e à escolarização. Isto porque outros diálogos, outras possibilidades podem se 

fazer presentes, e assim a criança pode sentir-se contemplada, ouvida, considerada como sujeito no 

processo de escolarização. Suas experiências, percepções, expectativas, perspectivas e visões de 

mundo, se levadas em conta, podem redefinir o espaço escolar como capaz de inovar nos processos 

de emancipação que duram toda uma vida.  

Amizade e a imaginação institucional 

Para Foucault, a amizade nos convoca a pensar outros modos de vida; modos de vida que 

possam ser partilhados entre indivíduos de idade, de estatuto, de atividade social diferentes, com 

uma recusa a traços identitários. Se a constituição do sujeito é fundamentalmente ética, uma visão 

da ética como política, a constituição ética da subjetividade seria uma alternativa às práticas 

subjetivantes das sociedades modernas capitalistas, embora não sejam exclusivas destas 

organizações sociais.  

No entanto, se, de um lado, as instituições sociais têm contribuído para limitar o número 

possível de relacionamentos, porque uma sociedade que permitisse o crescimento das relações 

possíveis seria mais difícil de administrar e de controlar, nosso desafio seria também o de pensar 

que tipo de instituições queremos criar, que tipo de criação e de experimentação política podemos 

fazer (Foucault, 1994, p. 358), para um novo direito relacional, que permita a ampliação dos tipos 

possíveis de relações, em vez de impedi-las ou bloqueá-las.   

Pensar justiça e amizade em relação à infância no espaço escolar problematiza a nossa 

responsabilidade ética e política ante esse outro-criança que se antepõe a nós. É por estarmos 

atravessados pelas relações de poder, pelas lutas do presente, que a amizade se apresenta como 

responsabilidade, quase aporética, de tentar decifrar o que está sendo dito, e responder ao outro, 

numa tripla dimensão. 

Primeiro, responder pelo que é dito, feito, pelo que se é (Derrida, 1994a): no caso de crianças, 

reconhecendo-as como uma construção social, que desafia o lugar privado, doméstico, sem fala, 

19 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
para afirmar-se como sujeito interpretante e criador do mundo, desde as mais tenras idades 

(Corsaro, 2005), que desafia as dimensões de poder na relação adulto-criança como eixo 

estruturante nas relações de classe, de gênero, de raça (governo das populações pelo governo das 

famílias e governo das famílias pelos modos de intervir em relação às crianças) (Melo, 2021).  

Segundo, responder ao outro, à sua questão, à sua demanda, assumindo, portanto, o 

reconhecimento como um assunto de justiça (Fraser; Honneth, 2003). 

Por fim, responder perante a lei, um tribunal, assumindo uma dimensão política de inscrever o 

que se escuta no trato político, público (Derrida, 1994a), institucional. A discussão em torno da 

amizade em relação à infância nos apela, portanto, a um justiçar de outro modo (Derrida, 2014), a 

um educar de outro modo, que aumente a hospitalidade ao outro e ao diverso, assumindo o desafio 

de encontrar esquemas intermediários para fazer que o desejo e a lei da hospitalidade absoluta e 

justa logrem determinar efetivamente, nas revoluções e nas reformas, as transformações reais do 

direito e da política, para que a hospitalidade absoluta se torne tão habitável quanto possível 

(Derrida, 2021). 

Simmel dizia que não há pensamento, nem política que não esteja ancorada na sensibilidade 

(SIMMEL, 2016)12, porque a sociedade é acontecimento, marcado pela dinâmica da ação e do 

padecer, ao qual damos forma e modelamos (SIMMEL, 2008), em um processo de divisão e de 

diferenciação, em que cada liberação dos processos de integração levam a novas vinculações. À 

vista de semelhante leitura, Didi-Huberman (2021) nos provoca, dizendo que quem resiste, e 

anuncia ao mundo que é tempo de mudança, lança gestos de tempos heterogêneos, heréticos, 

suscetíveis de interromper o curso normal das coisas, para que se possa recomeçar. E recomeçar é 

imaginar, não como um negar a história, mas como um problematizar a objetividade histórica, como 

se o “material” da história fosse o passado, como se o passado servisse para justificar o presente que 

temos, um presente resignado. A diferença, ensina o autor, só ocorre se houver um gesto de 

imaginação e só se recomeça porque se imagina recomeçar, e não se recomeça sem nos permitirmos 

certos deslocamentos, que nos deem distância e uma interação que nos ligue à pluralidade e 

heterogeneidade do agir (Didi-Huberman, 2021). 

Este esforço de tensionamento da hospitalidade, da amizade, é o que nos remete ao desafio 

contínuo da vida em democracia, uma democracia que resta a vir, indefinidamente perfectível, 

portanto, sempre insuficiente e futura, um conceito não apresentável, que nos convoca a uma 

12 A primeira edição desta obra foi publicada em 1892.   
20 

Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

experiência da liberdade e da igualdade, que faça prova respeitosa dessa amizade justa, além do 

direito (Derrida, 1994), em uma comunidade que demanda a contínua experiência de ter-lugar de 

comunicação de singularidades que precisam ter-tempo oportuno para uma justa relação (Agamben, 

2013). 

Considerações finais 

A hospitalidade, conforme foi enfatizado neste artigo, é uma responsabilidade que demanda 

mais que escolhas racionais. Como nos ensina Mbembe, no seio das sociedades que não cessam de 

multiplicar os dispositivos de separação e de discriminação, a relação de cuidado foi substituída 

pela relação sem desejo, mas não há reconhecimento sem o reconhecimento recíproco do rosto, da 

face do Outro, se não como semelhante, ao menos como próximo, em sua capacidade de recusa, em 

sua capacidade de luta. Por isso, a reconstituição do comum começa pela troca de palavra e pela 

ruptura do silêncio, porque aí aparecem as intenções criadoras, com a descerebrização que nos 

permite tornar nosso ambiente estranho, rompendo com o real dado a partir da força do escândalo 

(Mbembe, 2016). 

Estamos à frente, portanto, de um exercício de imaginação, que é central aos desafios da 

teoria moral, problematizando modelos de ser e de estar no mundo e intuindo e imaginando a 

possibilidade de ser diverso (Mackenzie, 2000). Se o contexto institucional e relacional opressivo 

pode limitar a capacidade das pessoas de imaginar, enfatizar a possibilidade de imaginação, pautada 

na emoção, no desejo e nas sensações corporais, encontraremos a força para nos erguer 

psiquicamente, e pautar questões relacionalmente, provocando reconhecimento por terceiros.  Pois, 

como diz Didi-Huberman (2020, p. 10),  

foi Hannah Arendt quem recordou que dar o tom do tempo, uma questão de 
recomeço, de liberdade e de sensibilidade, era também – fundamentalmente – uma 
questão de imaginação. A imaginação, essa faculdade comum, é necessária para 
que o tempo se torne poema ou melodia, sinfonia ou polirritmia, para que “recupere 
a cor” pela qual tende a afirmar a sua própria tonalidade (tanto a tensão como a 
tonalidade estão, de facto, incluídas na palavra grega tonos). [...] A imaginação 
esconde assim esse poder singular de permitir a ligação de diferentes faculdades, 
mas também, no espaço social, de sujeitos com pensamentos ou interesses 
diferentes. Ela é, portanto, condição não só de todo o conhecimento ou de toda a 
experiência estética, mas também de todas as relações éticas e políticas. 

Ao ressaltar a importância da imaginação política nos processos de construção da justiça, da 

hospitalidade e do acolhimento, não se está desconsiderando a brutalidade das relações econômicas, 

sociais e políticas no mundo atual, em que as condições de exploração, sujeição e alienação (termo 

21 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
empregado no sentido de alheamento) são extremas. Parte-se do pressuposto de que os indivíduos, 

mesmo em condições de sujeição, podem desenvolver imaginações políticas capazes de decifrar os 

muitos fios que compõem as relações econômica e de poder.  

Neste caso, a escola poderia ter um papel relevante na construção de imaginações políticas 

tendentes ao questionamento das muitas formas de assujeitamento que moldam subjetividades 

desesperançadas quanto à possibilidade de, até mesmo, desejar um mundo mais justo e menos hostil 

no que tange à vida social, política e econômica. Uma escola que exercita a política de hospitalidade 

e de acolhimento teria efeitos expressivos na vida das crianças, as quais poderiam perceber 

caminhos possíveis para um outro mundo não assentado, enfaticamente, na rejeição, na sujeição, na 

injustiça e no medo. 

 

Referências 

AGAMBEN, G. A comunidade que vem. Belo Horizonte: Autêntica, 2013. 
 
ARENDT, H. A condição humana. 5. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1991. 
 
ARENDT, H. A Dignidade da Política: ensaios e conferências. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 
1993.  
 
BALANDIER, G. A situação colonial: abordagem teórica. Cadernos CERU, São Paulo, v. 25, n. 1, 
p. 33-58, 2014. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/ceru/article/view/89147. Acesso em: 19 
abr. 2023. 
 
BARTRA, A. Tiempos turbulentos: hacía subversión carnavalesca de un capitalismo grotesco. 
Trabalho apresentado na Conferência inaugural del 10º Congreso Ecuatoriano de Sociologia, 
Ecuador, 2015. Disponível em: www.biblioteca.clacso.edu.ar. Acesso em: 19 abr. 2023. 
 
BARTRA, A. Capitalismo depredador. In: Barcellos, J. Jornal Estado de Direito, Porto Alegre, p. 
1-6, 30 mar. 2017. 
 
BAUMAN, Z. Modernidade Líquida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001.  
 
BENVENISTE, É. Le vocabulaire des institutions indo-européennes: 1. economie, parenté, 
société. Paris: Les éditions de minuit, 2003. 
 
BOLTANSKI, L. L´amour et la justice comme compétences. Paris: Gallimard, 2011. 
 

22 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 

https://www.revistas.usp.br/ceru/article/view/89147
http://www.biblioteca.clacso.edu.ar


 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

BONILLA, H.  La metodología histórica y las ciencias sociales. In: CADENA, C. (org.). XX años 
de Ciencias Sociales: memoria del coloquio Internacional. Ciudad de México: Colegio del México 
Ediciones, 2008. p. 196-203. 
 
BUTLER, J. Notes toward a performative theory of assembly. Cambridge: Harvard University 
Press, 2015. 
 
BUTLER, J. A força da não-violência. Lisboa: Edições 70, 2021. 
 
CANCLINI, N. G. Culturas híbridas: estrategias para entrar y salir de la modernidad. Ciudad de 
México: Grijalbo, 1989.  
 
CASANOVA, P. G. Sociología de la explotación. Ciudad de México: Siglo XXI, 1969. 
 
CASANOVA, P. G. La formación de conceptos en los pueblos indios: el caso de Chiapas. Nueva 
Sociedad, Buenos Aires, n. 154, p. 42-57, mar./abr. 1998.  
 
CASANOVA, P. G. Sociología de la explotación. Buenos Aires: Clacso, 2006.   
 
CASANOVA, P. G. Colonialismo interno. In: GONZÁLEZ, S. et al. (org.). Teoría marxista hoy: 
problemas y perspectivas. Buenos Aires: Clacso, 2007. p. 431-456. 
 
CASANOVA, P. G. De la sociología del poder a la sociología de la explotación. Ciudad de 
México: Siglo XXI; Buenos Aires: Clacso, 2015. 
 
CASSIN, B. L´effet sophistique. Paris: Gallimard, 1995. 
 
CASSIN, B. Elogio da tradução. São Paulo: Martins Fontes, 2022. 
 
CHAUI, M. Amizade, recusa do servir. In: LA BOÉTIE, É. de. Discurso da servidão voluntária. 
3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1986. p. 173-239. 
 
CORSARO, W. A. The sociology of childhood. 2. ed. London: Sage Publications, 2005. 
 
DERRIDA, J. Politiques de l´amitié. Paris: Galilée, 1994a. 
 
DERRIDA, J. Force de loi. Le ‘fondement mystique de l´autorité’. Paris: Galilée, 1994b. 
 
DERRIDA, J. Politics of Friendship. London/New York: Verso, 1997. 
 
DERRIDA, J. Políticas da amizade. São Paulo: Campo das Letras, 2003a. 
 
DERRIDA, J. Questão do estrangeiro: vinda do estrangeiro. In: DERRIDA, J.; 
DUFOURMANTELLE, A. (org.). Anne Dufourmantelle convida Jaques Derrida a falar da 
Hospitalidade. São Paulo: Escuta, 2003b. p. 5-65. 
 

23 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 



         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
DERRIDA, J. Politique et amitié. Entretiens avec Michael Sprinker sur Marx et Althusser. Paris: 
Galilée, 2011. 
 
DERRIDA, J. Justices. In: COHEN-LEVINAS, D.; MICHAUD, Ginette. Appels de Jacques 
Derrida. Paris: Hermann, 2014. p. 19-71. 
 
DERRIDA, J.  L´hospitalité. Séminaire (1995-1996). Paris: Seuil, 2021. 
 
DIDI-HUBERMAN, G. La Imaginación, nuestra Comuna. Theory Now: Journal of literature, 
critique and thought, Granada, España, v. 3, n. 2, p. 5-21, jul./dic. 2020. Disponível em: 
https://revistaseug.ugr.es/index.php/TNJ/article/view/13931/pdf_1. Acesso em : 19 abr. 2023. 
 
DIDI-HUBERMAN, G. Imaginer, recommencer. Ce qui nous soulève, 2. Paris : Les Éditions de 
Minuit, 2021.  
 
ELIAS, N. A sociedade dos indivíduos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1994a. 
 
ELIAS, N. Teoria simbólica. Oeiras: Celta Editora, 1994b.   
 
ELIAS, N. Envolvimento e alienação. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1998.   
 
ELIAS, N. Conceitos sociológicos fundamentais: civilização, figuração, processos. In: NEIBURG, 
F.; WAISBORT, L. (org.). Escritos & Ensaios. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2006. p. 21-33. 
 
FALS BORDA, O. El campesino Cundi-Boyacense: Conceptos sobre su pasividad. Revista 
colombiana de Psicología, Bogotá, Colombia, v. 1, n. 1, p. 74-83, 1956.  
 
FALS BORDA, O. (comp.). Participación Popular: retos del futuro. Compilación y análisis de 
Orlando Fals Borda. Bogotá, Colombia: ICFES, IEPRI, Colciencias, 1998. 
 
FALS BORDA, O. Ciencia, compromiso y cambio social: antología. Montevideo: Lanzas y 
Letras, 2014.   
 
FALS BORDA, O. Una sociología “sentipensante” para América Latina: antología. Ciudad de 
México: Siglo XXI Editores; Buenos Aires: Clacso, 2015.  
 
FALS BORDA, O. Campesinos de los Andes y otros escritos antológicos. Bogotá: Universidad 
Nacional, 2017. 
 
FERNANDES, F. Sociedade de classes e subdesenvolvimento. Rio de Janeiro: Zahar, 1968. 
 
FERNANDES, F. Capitalismo dependente e classes sociais na América Latina. Rio de Janeiro : 
Zahar, 1972.  
 
FOUCAULT, M. Dits et écrits. Paris: Gallimard, 1994. v. IV.  
 
FOUCAULT, M.  A coragem da verdade. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

24 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 

https://revistaseug.ugr.es/index.php/TNJ/article/view/13931/pdf_1


 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

 
FRASER, N.; HONNETH, A. Redistribution or recognition? A political exchange. New York: 
Verso, 2003. 
 
GOMES, L. G. N.; SILVA JUNIOR, N. Experimentação, Política da Amizade: Alteridade e 
Solidariedade nas Classes Populares. Psicologia: Teoria e Pesquisa, Brasília, DF, v. 23, n. 2, p. 
149-158, 2007. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ptp/a/75c3B78sqgV9HypxRZM64Ss/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 19 
abr. 2023. 
 
IBORRA-MALLENT, J. V.; MONTAÑEZ-PICO, D. Los orígenes de la idea del «colonialismo 
interno» en el pensamiento crítico del comunista afroamericano Harry Haywood: crónica de una 
conversación con Gwendolyn Midlo Hall. Tabula Rasa, Bogotá, Colombia, n. 35, p. 89-114, 2020. 
Disponível em: https://www.revistatabularasa.org/numero-35/04-iborra.pdf. Acesso em: 19 abr. 
2023. 
 
LA BOÉTIE, É. de. Discurso da servidão voluntária. 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1986.  
 
MACKENZIE, C. Imagining Oneself Otherwise. In: MACKENZIE, C.; STOLJAR, N. Relational 
autonomy. Feminist perspectives on autonomy, agency and the social self. Oxford: Oxford 
University Press, 2000. p. 124-150. 
 
MBEMBE, A. NECROPOLÍTICA. Arte & Ensaios, Rio de Janeiro, n.32, p. 123-151, 2016. 
Disponível em: https://www.procomum.org/wp-content/uploads/2019/04/necropolitica.pdf . Acesso 
em: 21 out.2024 
 
MBEMBE, A. Política de Inimizade. Lisboa: Antígona editores, 2017.  
 
MBEMBE, A. Politiques de l’inimité. Paris : La Découverte, 2019. 
 
MELO, E. R. ; SCHILLING, F. ; REZENDE, M. J. de. Imaginações políticas para um outro mundo 
possível. As contribuições de Sen, Fraser, Boltanski e Butler. Lua Nova, São Paulo, v. 117, p. 
95-126, 2022.  
 
MELO, E. R. Direito ao desenvolvimento. Arqueologia de um dispositivo na subjetivação de 
crianças e adolescentes. São Paulo: Intermeios, 2021. 
 
MOTA NETO, J. C. Paulo Freire e Orlando Fals Borda na genealogia da pedagogia decolonial 
latino-americana. Folios, Bogotá, Colombia, n. 48, p. 3-13, 2018. Disponível em: 
http://www.scielo.org.co/pdf/folios/n48/0123-4870-folios-48-00003.pdf. Acesso em: 19 abr. 2023.  
 
PASSETTI, E. Éticas dos amigos. Invenções libertárias da vida. São Paulo: Imaginário, 2003.  
 
PRECIADO, P. Dysphoria mundi. Le son du monde qui s’écroule. Paris: Bernard Grasset, 2022. 
 
QUEIROZ, M. I. P. de. Educação como uma forma de colonialismo. Cadernos CERU, São Paulo, 
v. 25, n. 1, p. 19-32, 2014.  

25 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 

https://www.scielo.br/j/ptp/a/75c3B78sqgV9HypxRZM64Ss/?format=pdf&lang=pt
https://www.revistatabularasa.org/numero-35/04-iborra.pdf
https://www.procomum.org/wp-content/uploads/2019/04/necropolitica.pdf
http://www.scielo.org.co/pdf/folios/n48/0123-4870-folios-48-00003.pdf


         
          Políticas da amizade e infância. Dizer “sim” a quem chega:  

a possibilidade da hospitalidade na escola 
 
QUIJANO, A. Modernidad, identidad y utopía en América Latina. Lima: Sociedad y Política 
Ediciones, 1988.  
 
QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: QUIJANO, A. A 
colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: Perspectivas latino-americanas. Buenos 
Aires : Clacso, 2005. p. 227-278.  
 
RANCIÈRE, J. Le maître ignorant. Cinq leçons sur l´émancipation intellectuelle. Paris: Fayard, 
1987. 
 
RANCIÈRE, J. La mésentente. Politique et philosophie. Paris: Galilée, 1995. 
 
RANCIÈRE, J. Au bords du politique. Paris: Gallimard, 2012. 
 
RANCIÈRE, J. O tempo da emancipação já passou? In: SILVA, R.; NAZAR, L. (org.). A 
República por vir: arte, política e pensamento para o Século XXI. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 2015. p. 73-100. 
 
REIS, D. S. Políticas da inimizade, de Achille Mbembe. Cadernos de ética e filosofia política, São 
Paulo, v. 2, n. 37, p. 252-255, 2020. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/cefp/issue/view/11855. Acesso em: 19 abr. 2023. 
 
REZENDE, M. J. de. Los elementos racionales e irracionales del colonialismo interno en Casanova, 
Stavenhagen, Fals Borda y Elias. Revista Central de Sociología, Santiago, Chile, v. 14, p. 29-51, 
2022. Disponível em: https://www.centraldesociologia.cl/index.php/rcs/article/view/127. Acesso 
em: 19 abr. 2023. 
 
ROSENMANN, M. R.  Pablo González Casanova: sociología del poder y sociología de la 
explotación. In: CASANOVA, P. G. De la sociología del poder a la sociología de la explotación. 
Ciudad de México: Siglo XXI; Buenos Aires: Clacso, 2015. p. 9-54. Disponível em: 
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/coediciones/20150112054546/01.pdf. Acesso em: 19 abr. 
2023. 
 
SCHILLING, F.; ANGELUCCI, C. B. Conflitos, violências, injustiças na escola? Caminhos 
possíveis para uma escola justa. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 46, p. 694-715, 2016.  
Disponível em: https://www.scielo.br/j/cp/a/bxGqGm6PVSQWxzNKY94WFDn/#. Acesso em: 19 
abr. 2023. 
 
SCHILLING, F. Igualdade, desigualdade e diferenças: o que é uma escola justa? Educação e 
Pesquisa, São Paulo, v. 39, n. 1, p. 31-48, 2013. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ep/a/KxZpmcxqbSTc7QLCvw3cfVR/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 19 
abr. 2023. 
 
SCHILLING, F. Mediação de conflitos, justiça restaurativa: caminhos para uma escola mais justa? 
Dossiê Brasil/Portugal: possibilidade de uma escola justa e das artes de fazer o comum, coordenado 
por Flávia Schilling e José Manuel Resende. ETD: Educação Temática Digital, São Paulo, v. 20, 

26 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 

https://www.revistas.usp.br/cefp/issue/view/11855
https://www.centraldesociologia.cl/index.php/rcs/article/view/127
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/coediciones/20150112054546/01.pdf
https://www.scielo.br/j/cp/a/bxGqGm6PVSQWxzNKY94WFDn/
https://www.scielo.br/j/ep/a/KxZpmcxqbSTc7QLCvw3cfVR/?format=pdf&lang=pt


 
MELO; SCHILLING; REZENDE 

n. 2, p. 325-342, 2018. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8650506/0. Acesso em: 19 abr. 
2023. 
 
SIMMEL, G. Individualismus der modernen Zeit und anderen soziologische Abhandlungen. 
Frankfurt: Suhrkamp, 2008. 
 
SIMMEL, G. Probleme der Geschichtsphilosophie. Altenmünster, Jazzybee-verlag, 2016 [Livro 
digital] 
 
SLOTERDIJK, P. Crítica da razão cínica. 2. ed. São Paulo: Estação Liberdade, 2012. 
 
STAUFFER, J. Ethical loneliness: the injustice of not being heard. New York: Columbia 
University Press, 2015. 
 
STAVENHAGEN, R. Etnodesenvolvimento: uma dimensão ignorada no pensamento 
desenvolvimentista. Anuário Antropológico, Rio de Janeiro, v. 9, n. 1, p. 11-44, 1985. 
 
STAVENHAGEN, R. Educação para um mundo multicultural. In: DELORS, J. et al. Educação um 
tesouro a descobrir: Relatório para a Unesco da Comissão Internacional sobre educação para o 
século XXI. Brasília, DF: Unesco: MEC; São Paulo: Cortez, 1998. p. 246-256.  
 
STAVENHAGEN, R. Repensar a América Latina desde la subalternidad: el desafío de Abya Yala.  
In: ARAVENA, F.; ÁLVAREZ-MARTIN, A. (ed.). América Latina y el Caribe: globalización y 
conocimiento. Repensar las Ciencias Sociales. Montevideo: Flacso, 2011. p. 167-185.  
 

SUÁREZ FERNÁNDEZ, N. J. Coherencia e vigencia de la vida y obra del sociólogo Orlando Fals 
Borda. In: FALS BORDA, O. Campesinos de los Andes y otros escritos antológicos. Bogotá, 
Colombia: Universidad Nacional, 2017. p. XI-XLIV. 
 
 

 

__________________ 
 

 Os direitos de licenciamento utilizados pela revista Educação em Foco é a 
licença Creative CommonsAttribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 

 

 

 

 
Recebido em: 27/03/2024 
Aprovado em: 07/10/2024 

27 
Educação em Foco, ano 28, n. 54 - Jan./Abr. 2025 | e-ISSN-2317-0093 | Belo Horizonte (MG) 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8650506/0

