
Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci: 

contribuições para a pesquisa em educação 

 

Cosme Leonardo Almeida Maciel 

Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO) 

cosmehist@hotmail.com 

 

 

Resumo 

O presente trabalho tem como objetivo refletir acerca do método do materialismo histórico e 

sua relevância para a pesquisa no campo educacional, a partir das contribuições Benjamin e 

Gramsci. Em termos metodológicos, optamos pela pesquisa bibliográfica e documental, 

ancoradas no próprio método do materialismo histórico e dialético. Quanto à pesquisa 

bibliográfica, recorremos a literatura especializada que discorre sobre o tema central deste 

artigo. Já com a pesquisa documental, utilizamos os escritos de ambos os autores, em especial 

aqueles que versam sobre a concepção materialista e dialética da história. A partir das análises, 

podemos constatar aproximações entre ambos os autores: (a) forte influência dos escritos de 

Marx e Engels, no que tange à concepção de mundo e à formulação de uma teoria da história; 

(b) presença marcante, em seus escritos, da conjuntura política, econômica e social vivenciada 

por ambos, sobretudo em relação ao fortalecimento dos regimes totalitários expressos no 

Fascismo e no Nazismo; (c) ambos morrem prematuramente, por conta da repressão política 

desencadeada no período entre guerras, ocasionando um reconhecimento tardio de suas obras. 

 

Palavras-chave: materialismo histórico; história; educação. 

 

 

1 Introdução 

 

O presente trabalho tem como objetivo refletir sobre o método do materialismo 

histórico e sua relevância para a pesquisa no campo educacional, a partir das contribuições 

Benjamin e Gramsci. Em termos metodológicos, optamos pela pesquisa bibliográfica e 

documental. No primeiro caso, recorremos à literatura especializada que discorre sobre o tema 

central deste artigo; já com a pesquisa documental, exploramos os escritos de ambos os autores, 

sobretudo aqueles que contribuíram para o desenvolvimento da concepção materialista e 

dialética da história. Assim sendo, optamos pelo livro do Benjamin e por uma obra do Gramsci 

como leitura adicional e complementar para construção das nossas reflexões a respeito do tema. 

Um segundo recorte foi realizado dentro de cada obra escolhida, pois focamos nos capítulos 

que tratavam especificamente das concepções dos autores a respeito do materialismo histórico. 

 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

5 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

No marxismo, o materialismo histórico representa o caminho teórico que 

aponta a dinâmica do real na efervescência de uma sociedade. Por sua vez, a 

dialética refere-se ao método de abordagem da realidade, reconhecendo-a 

como processo histórico em seu peculiar dinamismo, provisoriedade e 

transformação. A dialética é a estratégia de apreensão e de compreensão da 

prática social empírica dos indivíduos em sociedade (nos grupos, classes e 

segmentos sociais), de realização da crítica das ideologias e das tentativas de 

articulação entre sujeito e objeto, ambos históricos (MINAYO, 2008, p. 107-

108). 

 

Por essa via, as categorias metodológicas totalidade, historicidade e contradição, 

centrais no método do materialismo histórico e dialético, emergem como elementos 

fundamentais para a compreensão e análise do objeto de pesquisa, no panorama das relações 

sociais vigentes, por sua vez marcado pela hegemonia do capital. 

Dessa forma, na seção analisamos o conceito de história a partir das contribuições 

de Walter Benjamin no livro “Obras escolhidas”, concentrando-nos no capítulo intitulado 

“Sobre o conceito de história”. Na terceira seção, debruçamo-nos sobre o materialismo histórico 

na Obra de Gramsci, “Concepção dialética da história”, com destaque para o capítulo primeiro. 

Por fim, buscamos relacionar as contribuições de cada autor, apontando possíveis aproximações 

e distanciamentos quanto ao tema em questão, e sua relevância enquanto categoria 

metodológica na pesquisa educacional. Cabe ressaltar que o caminho proposto também prevê 

uma breve apresentação da biografia de cada autor, assim como o contexto sócio-histórico em 

que as obras foram escritas, mediante bibliografia especializada. 

 

2 O materialismo histórico em Walter Benjamin: “escovando a história a contrapelo” 

 

A frase destacada no título dessa seção é bastante representativa do pensamento de 

Benjamin sobre o conceito de história e, mais especificamente, do materialismo histórico e do 

desafio de quem se dispõe a olhar para o passado a partir desse referencial. Entretanto, antes de 

iniciarmos nossa incursão pelos principais aspectos do seu pensamento com relação ao tema, 

cabe um breve apanhado de sua vida. 

Benjamin não teve trajetória longa, tampouco foi reconhecido em vida como grande 

intelectual. Sua caminhada foi marcada por um contexto de conflitos mundiais (Primeira Guerra 

Mundial e início da Segunda Guerra Mundial), ascensão dos regimes totalitários (Fascismo e 

Nazismo), assim como a Revolução de 1917, na Rússia. Mas, além dos aspectos macrossociais, 

Benjamin também sofria de algumas doenças que lhe aumentavam o desafio de vida. 

 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

6 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

Benjamin nasceu em 1892, em Berlim, numa família judia assimilada. O pai 

era um bem-sucedido leiloeiro de arte que expandiu suas atividades para o 

ramo de investimento em propriedades; para a maioria dos padrões, os 

Benjamin eram abastados. Aos 12 anos, depois de uma infância doentia e 

cercada de cuidados, Benjamin foi enviado para um colégio interno 

progressista no campo, onde sofreu a influência de um de seus diretores, 

Gustav Wyneken. Após deixar a escola, militou por muito tempo no 

movimento juvenil antiautoritário de retorno à natureza liderado por 

Wyneken, e só o deixou quando este declarou apoio à I Guerra Mundial 

(COETZEE, 2004, p. 100). 

 

Como podemos observar, Benjamin muito cedo se inclinava a lutar contra o 

autoritarismo, o que se tornou uma marca em sua produção intelectual e na militância política. 

Nos momentos de maior perseguição política buscava lugares neutros, sem maiores 

envolvimentos com a guerra. 

 

Em 1912 Benjamin matriculou-se na Universidade de Freiburg como 

estudante de filologia. Ao concluir que o ambiente intelectual não lhe apetecia, 

lançou-se no ativismo pela reforma educacional. Quando a guerra eclodiu, 

furtou-se ao serviço militar primeiro fingindo um problema de saúde e depois 

mudando-se para a Suíça neutra. Ali ficou até 1920, lendo filosofia e 

trabalhando em uma dissertação de doutoramento para a Universidade de 

Berna. Sua esposa reclamava que eles não tinham vida social (COETZEE, 

2004, p. 100). 

 

Durante a primeira metade do século XX, militou contra toda forma de 

autoritarismo, o que lhe custou a própria liberdade. Foi fortemente influenciado pelo marxismo, 

o que não lhe impediu de tecer duras críticas à social-democracia e àquilo que chamou de 

“marxismo vulgar”. Por conta da militância foi obrigado a viver em fuga constante, o que lhe 

acarretou profunda frustração. Sua vida foi interrompida de forma trágica, conforme descrição 

que se segue: 

 

A história já é tão conhecida que quase não precisa ser contada. O cenário é a 

fronteira franco-espanhola, em 1940. Fugindo da França ocupada, Walter 

Benjamin apresenta-se para a esposa de um certo Fittko, que conhecera num 

campo de detenção. Soube, diz ele, que Frau Fittko poderia guiá-lo com seus 

companheiros na travessia dos Pireneus para a Espanha neutra. Ela o leva em 

uma caminhada para fazer o reconhecimento das melhores rotas [...]. No dia 

seguinte atravessam as montanhas, Benjamin parando a cada poucos minutos 

por causa do coração fraco. Na fronteira, são detidos. Os papéis não estão em 

ordem, diz a polícia espanhola; têm de voltar para a França. Em desespero, 

Benjamin toma uma overdose de morfina (COETZEE, 2004, p. 99-100). 

 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

7 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

A maior parte de sua obra intelectual foi publicada postumamente, sendo 

considerado importante pensador moderno ao contribuir para uma visão de história contrária ao 

pensamento hegemônico da época, dominado pelo positivismo e expresso no historicismo.  

Sua maior contribuição quanto à temática histórica está presente nas teses 

intituladas “Sobre o conceito de história”, as quais servirão de base para analisarmos aspectos 

do seu pensamento, sobretudo no que se refere ao conceito e ao método do materialismo 

histórico. O texto possui dezoito teses sobre a história e foi escrito em 1940, mesmo ano do 

falecimento de Benjamin. A importância desse conjunto de teses pode ser observada a partir 

das palavras de Lowi (2002, p. 203): 

 

A formulação mais espantosa e radical da nova filosofia da história – marxista 

e messiânica – de Walter Benjamin se encontra, indubitavelmente, nas Thèses 

sur le concept d’histoire, de 1940, um dos documentos mais importantes do 

pensamento revolucionário desde as Teses sobre Feuerbach, de 1845. A 

exigência fundamental de Benjamin é escrever a história a contrapelo, ou seja, 

do ponto de vista dos vencidos – contra a tradição conformista do historicismo 

alemão cujos partidários entram sempre “em empatia com o vencedor” – Tese 

VII (10). 

 

Apesar de sua publicação e divulgação ter se dado posteriormente ao contexto em 

que foi produzido, as reflexões contidas nessa obra se tornaram referência fundamental para a 

produção do conhecimento, por um viés progressista, também na contemporaneidade. Ele trata 

de temas como “objeto da história”, “sujeito histórico” e “materialismo histórico” numa 

abordagem que contrapõe a visão historicista. 

O autor, nas teses I, II e III, realiza breve descrição da concepção historicista do 

passado, fazendo uso de elementos da literatura e da teologia para exemplificar tal perspectiva. 

No entanto, a partir da tese IV, destaca que “o materialismo histórico deve ficar atento para as 

transformações, as mais imperceptíveis” (Tese IV, 224), seguindo um caminho contrário à 

concepção historicista. 

Logo, critica a ideia de recuperação total do passado apregoada pelo historicismo 

(Tese V, 224), cujo cerne era a história da política e dos heróis. Assim, argumentava que “cabe 

ao materialismo histórico fixar uma imagem do passado, como ela se apresenta, no momento 

do perigo, ao sujeito histórico, sem que ele tenha consciência disso” (Tese VI, 224). 

A visão da história e do passado como algo pronto, acabado e inerte, produzida pelo 

historicismo, deveria ser superada, pois reforçava a ótica dos vencedores. Assim, segundo 

Benjamin, 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

8 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

 

a natureza dessa tristeza se tornará mais clara se nos perguntarmos com quem 

o investigador historicista estabelece uma relação de empatia. A resposta é 

inequívoca: com o vencedor. Ora, os que num momento dado dominam são 

os herdeiros de todos os que venceram antes. A empatia com o vencedor 

beneficia sempre, portanto, esses dominadores (Tese VII, p. 225). 

 

Na mesma tese, ele prossegue tecendo críticas ao historicismo, chamando atenção 

para o caráter classista presente nos bens culturais exaltados por essa corrente historiográfica. 

Se, por um lado, representa as marcas deixadas pela humanidade, por outro reflete a dominação 

e a barbárie frente aos povos silenciados em detrimento dos vencidos:  

 

Pois todos os bens culturais que ele [materialista histórico] vê e tem uma 

origem sobre a qual ele não pode refletir sem horror. Devem sua existência 

não somente ao esforço dos grandes gênios que os criaram, como à corveia 

anônima dos seus contemporâneos. Nunca houve um monumento da cultura 

que não fosse também um monumento de barbárie. E, assim como a cultura 

não é isenta de barbárie, não o é, tampouco, o processo de transmissão da 

cultura (Tese VII, p. 225). 

 

Com base nessas duas constatações, ou seja, a visão do passado produzida pelos 

historicistas como face dos vencedores, assim como seu reflexo nos bens culturais, Benjamin 

entende que a tarefa materialista histórica é “escovar a história a contrapelo” (Tese VII, p. 225). 

Esta deve ser a postura e principal tarefa daquele que se pretende olhar para o passado: escrever 

uma história não sob a ótica dos vencedores, mas a partir daqueles que foram silenciados, dos 

oprimidos (Tese VII, p. 225).  

Mas não se trata de tarefa fácil, uma vez que se caracteriza por ser um movimento 

contraditório, conforme exemplifica na imagem do anjo que luta contra a tempestade: 

 

Ele gostaria de deter-se para acordar os mortos e juntar os fragmentos. Mas 

uma tempestade sopra do paraíso e prende-se em suas asas com tanta força 

que ele não pode mais fechá-las. Essa tempestade o impele irresistivelmente 

para o futuro, ao qual ele vira as costas, enquanto o amontoado de ruinas 

cresce até o céu. Essa tempestade é o que chamamos progresso (Tese IX, p. 

226). 

 

Na tese XI1, o autor denuncia o caminho político-econômico adotado pela social-

democracia, a qual, rendendo-se à ideia de “progresso”, assumiu uma postura conformista 

 
1 Não abordamos as teses VIII e X, visto que não trazem elementos que atendam à demanda do presente artigo. 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

9 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

diante da realidade sócio-histórica do proletariado alemão, ao aderir ao discurso positivo do 

trabalho (o trabalho como redenção e salvação) nas condições postas pelo capitalismo vigente. 

Nesse sentido, Benjamin ressalta que tal posicionamento reforça a concepção de história que, 

comprovadamente, ao longo do tempo esteve comprometida com os interesses dos vencedores. 

Crítica, mais uma vez, direcionada ao historicismo.  

Mas, do ponto de vista de Benjamin, quem seria o sujeito da história? Essa reflexão 

é abordada na tese de número XII, quando a articula ao conceito de classe social. Apoiado nos 

escritos de Marx, reforça a perspectiva do proletariado como classe social histórica e sujeito 

coletivo fundamental na história. E, mais uma vez, reforça a crítica direcionada à social-

democracia: 

 

O sujeito do conhecimento histórico é a própria classe combatente e oprimida. 

Em Marx, ela aparece como a última classe escravizada, como a classe 

vingadora que consuma a tarefa de libertação em nome das gerações de 

derrotados. Essa consciência, reativada durante algum tempo no movimento 

espartaquista, foi sempre inaceitável para a social-democracia (Tese XII, p. 

228). 

 

Na tese XIII ele prossegue criticando a ideia de progresso, a partir de quatro 

crenças: “no progresso da humanidade em si; no progresso sem limites; no progresso 

automático; e, por fim, o que considera mais danoso o que chama de “marcha no interior de um 

tempo vazio e homogêneo”. De acordo com Benjamim, esses elementos contribuíam para uma 

visão da história linear e vazia, que desconsiderava as contradições no tempo, corroborando 

para a visão de progresso como um todo continuo e homogêneo.  

Então, ele afirma na tese XIV que “a história é objeto de uma construção cujo lugar 

não é o tempo homogêneo e vazio, mas um tempo saturado de ágoras”, isto é, de contradições 

e possibilidades no presente, em que o olhar para o passado emerge como uma necessidade para 

desconstruir o que está posto.  

Por fim, nas teses que se seguem até a XVIII, destaca o papel do materialista 

histórico ao se dispor a construir o conhecimento sobre o passado. Dessa maneira, entende que 

esse sujeito não tem outra função senão reescrever a história, porém a partir do olhar dos 

“vencidos”, fazendo emergir as contradições, combatendo a visão linear do conhecimento e 

dando outros contornos e formas para aquilo que o historicismo transformara em pensamento 

único. 

 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

10 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

3 O materialismo histórico em Gramsci: a filosofia da práxis e o devir do homem 

 

Assim como em Benjamim, iniciamos com um breve apanhado biográfico da vida 

de Gramsci. Nasceu na Sardenha, em 22 de janeiro de 1891, em condições pouco favoráveis 

para oportunidades de estudo e trabalho. Conforme descrição de Monasta (2010, p. 13): 

 

Gramsci nasceu na Sardenha, umas das regiões mais pobres da Itália que, 

como ocorre em geral nas ilhas, manteve uma forte identidade cultural. A 

Sardenha tem seu próprio idioma, sua história e cultura, que se diferenciam 

consideravelmente dos “piemonteses” (habitantes da região setentrional da 

Itália, do Piemonte, cuja capital é Turim), que administraram o reino da 

Sardenha. Gramsci foi estudar na Universidade de Turim, porém precisou 

abandonar os estudos por falta de recursos e por graves problemas de saúde. 

 

Apesar das dificuldades econômicas e sociais nas quais foi educado, conseguiu 

prosseguir com os estudos e muito cedo se envolveu com as lutas dos trabalhadores, junto ao 

movimento operário, realizando acompanhamento jornalístico nos sindicatos. Com o passar das 

primeiras décadas do século XX, Gramsci se envolveu profundamente com a causa dos 

trabalhadorese ajudou a fundar o Partido Comunista Italiano (PCI).  

A vida política o leva a ocupar a função de deputado no parlamento italiano, o que 

lhe permite questionar uma série de projetos de lei que objetivavam acabar com o direito de 

livre associação pelos trabalhadores. Posicionando-se de forma veemente contrária frente essa 

questão, encontrou em Mussolini seu principal opositor. Quando Mussolini assumiu o poder, 

Gramsci tomou medidas radicais, cujos desdobramentos podemos avaliar, novamente, 

recorrendo às palavras de Monasta (2010, p. 15): 

 

A partir de 1922, o regime fascista na Itália abandonou qualquer pretensão de 

encontrar soluções democráticas, quer para os problemas econômicos, quer 

para o progresso social, cultural e educativo das massas. Em novembro de 

1926, o governo de Mussolini promulgou uma “legislação especial” que 

dissolvia o Parlamento italiano e todas as organizações de oposição, proibindo 

até mesmo suas publicações. Como consequência, houve aprisionamentos em 

massa e Antônio Gramsci também foi encarcerado. Tinha 35 anos, era um 

parlamentar e, desde 1924, ocupava o cargo de secretário geral do Partido 

Comunista Italiano. No seu julgamento, em 1928, o procurador-geral concluiu 

sua requisitória com a seguinte intimação ao juiz: “Devemos impedir esse 

cérebro de funcionar durante vinte anos”. 

 

Gramsci foi encarcerado, mas o objetivo de seus opositores não foi alcançado, na 

medida em que foi justamente na prisão que ele escreveu a maior parte de sua vasta produção 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

11 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

intelectual. Tratando de temas diversos, sobretudo a respeito do papel do intelectual orgânico e 

sua relação com as massas, sua obra tornou-se um legado para a formação política.  

À vista disso, desenvolveu conceitos como “hegemonia” e “contra-hegemonia”, 

“sociedade civil”, “guerra de movimento” e “guerra de posição”, entre outros que se tornaram 

fundamentais para a produção de conhecimento numa perspectiva crítica, em diferentes áreas 

do conhecimento. Consequentemente, seus escritos se tornam referências para os partidos de 

esquerda e movimentos sociais do mundo todo, servindo de base teórica para o enfrentamento 

político, econômico e social.  

Morreu em 1937, alguns meses após deixar a prisão por ordem de Mussolini, que 

temia a repercussão do seu falecimento no cárcere – havia adquirido um tipo de tuberculose 

durante esse período. “Gramsci morreu em 1937 sem poder concluir sua obra. Seus 33 Cadernos 

do Cárcere foram salvos pela cunhada Tatiana, que os levou clandestinamente para fora da 

Itália” (MONASTA, 2010, p. 17). 

Entre os escritos preservados por sua cunhada, encontra-se o texto “Concepção 

dialética da história”, objeto de nossa reflexão a partir de agora. Entender as contribuições de 

Gramsci para se pensar o materialismo histórico requer um esforço de organização e articulação 

da totalidade de sua produção intelectual e ação política. Contudo, devido aos limites deste 

trabalho, que podemos entender como um momento ensaístico e “pontapé” inicial para a 

apropriação do conceito supracitado, faremos breves apontamentos. Dessa forma, buscamos, a 

partir da obra supracitada, sobretudo seu capítulo primeiro, intitulado “Introdução ao estudo da 

filosofia e do materialismo histórico”, pontuar alguns elementos que contribuem para nos 

apropriamos do método, levando em conta as especificidades do intelectual. 

Diferente de outros autores que abordam a questão do materialismo histórico, 

Gramsci não o trata de maneira isolada. Ele discorre sobre o tema demostrando a relação 

inseparável entre filosofia e política. O materialismo histórico não é simplesmente uma forma 

teórico-metodológica de produzir conhecimento, mas reflete uma dada concepção de mundo a 

qual está profundamente comprometida e enraizada, ou seja, a superação do modo de produção 

capitalista e o fim da forma alienada das relações de trabalho.  

Assim, questiona o que historicamente se definiu como filosofia e filósofo e a 

função social de ambos nesse processo de luta pela transformação social. Grasmsci entende que 

a tarefa essencial se dá em: (1) reconhecer os determinantes sócio-históricos que, em cada 

época, corroboram para a construção de uma dada visão de mundo e, mais ainda, (2) identificar 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

12 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

a qual extrato social estão a serviço os filósofos e o conhecimento que produzem e transmitem 

em cada tempo.  

Neste sentido, suspeita do próprio status de filósofo como pertencente a um grupo 

“iluminado”: 

 

Deve-se destruir o preconceito, muito difundido, de que a filosofia seja algo 

muito difícil pelo fato de ser a atividade intelectual própria de uma 

determinada categoria de cientistas especializados ou de filósofos 

profissionais e sistemáticos. Deve-se, portanto, demonstrar, preliminarmente, 

que todos os homens são “filósofos”, definindo os limites e as características 

desta “filosofia espontânea” peculiar a “todo mundo”, isto é, da filosofia que 

está contida: 1) na própria linguagem [...]; 2) no senso comum e no bom senso; 

3) na religião popular, e, consequentemente em todo sistema de crenças, 

superstições, opiniões, modos de ver e de agir que se manifestam naquilo que 

se conhece geralmente por “folclore” (GRAMSCI, 1978, p. 11). 

 

Tendo como máxima que “todos os homens são filósofos”, Gramsci coloca em 

dúvida a filosofia como monopólio de um pequeno grupo na sociedade, entendendo que se trata 

de uma atividade inerente à constituição do ser do próprio homem. Entretanto, como é possível 

observar na segunda parte da citação anterior, notamos que existem limites no que denomina 

de “filosofia espontânea”, cabendo ao pesquisador identificar como ela está presente na 

linguagem, no senso comum, na religião, [nas diferentes expressões humanas. A partir dessa 

constatação, coloca a seguinte questão: 

 

(...) é preferível “pensar” sem disto ter consciência crítica, de uma 

maneira desagregada e ocasional, isto é “participar” de uma concepção 

do mundo “imposta” mecanicamente pelo ambiente exterior, ou seja, 

por um dos vários grupos sociais nos quais todos estão automaticamente 

envolvidos desde sua entrada no mundo consciente [...], ou é preferível 

elaborar a própria concepção de mundo de uma maneira crítica e 

consciente e, portanto, em ligação com este trabalho do próprio cérebro, 

escolher a própria esfera de atividade, participar ativamente na 

produção da história do mundo, ser o guia de si mesmo e não aceitar do 

exterior, passiva e servilmente, a marca da própria personalidade? 

(GRAMSCI, 1978, p. 12). 

 

O autor ressalta a necessidade de cada homem ser o sujeito da própria história. Ao 

individuo não cabe seguir preceitos pré-determinados, mas apropriar-se deles de forma crítica, 

de maneira que produza uma concepção própria do mundo ao qual pertence. Assim, 

evidenciamos o viés político que permeia a visão de homem e de sociedade fomentados por 

Gramsci.  



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

13 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

O ato de filosofar também é um ato político, por isso, toda filosofia e concepção de 

mundo devem ser revistas, pois refletem os interesses de quem as produziu e continua 

produzindo. Desse modo, Gramsci ressalta que 

 

criticar a própria concepção do mundo, portanto, significa torná-la unitária e 

coerente e elevá-la até o ponto atingido pelo pensamento mundial mais 

desenvolvido. Significa, portanto, criticar também, toda a filosofia até hoje 

existente, na medida em que ela deixou estratificações consolidadas na 

filosofia popular. O início da elaboração crítica é a consciência daquilo que 

somos realmente, isto é, um “conhece-te a ti mesmo” como produto do 

processo histórico até hoje desenvolvido, que deixou em ti uma infinidade de 

traços recebidos sem benefícios no inventário (GRAMSCI, 1978, p. 12). 

 

No final do capítulo, ele reforça a necessidade de partir de um autoconhecimento. 

De construir uma consciência de quem se é de fato. De considerar o sujeito como produto do 

processo histórico, ou seja, sujeito determinado sócio-historicamente. Do próprio sujeito se 

reconhecer como ser histórico, identificando os diferentes processos que o colocam na condição 

em que se encontra. De realizar um verdadeiro “inventário”, uma descrição minuciosa de sua 

trajetória e de seus antepassados.  

Ao realizar essa tarefa fundamental, é possível reconhecer que sua concepção de 

mundo se choca com outras, o que viabiliza o próprio ser filósofo, atividade que exige do sujeito 

um olhar crítico e instrumentalizado para a realidade vivida: 

 

No mais imediato e determinado, não podemos ser filósofos – isto é, ter uma 

concepção do mundo criticamente coerente – sem a consciência da nossa 

historicidade, da fase de desenvolvimento por ela representada e doa fato de 

ela está em contradição com outras concepções (GRAMSCI, 1978, p. 13). 

 

Outro aspecto a ser destacado pelo autor é a linguagem. Gramsci argumenta que a 

linguagem também reflete uma dada concepção de mundo e, em contato com outros códigos 

linguísticos, estabelece uma relação de poder que tende a pôr em posição desfavorável aqueles 

que, por ventura, possuem o domínio apenas da língua local. O fato de dominar códigos 

linguísticos que permite interagir com diferentes concepções de mundo possibilita discernir 

entre as diferentes correntes de pensamento aquilo que disputa a hegemonia da história mundial. 

Ao não dominar outros dialetos, os sujeitos tendem a permanecer com uma visão limitada da 

realidade, perpetuando teorias e práticas, em muitos casos, anacrônicas: 

 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

14 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

Se, é verdade que toda linguagem contém os elementos de uma concepção do 

mundo e de uma cultura, será igualmente verdade que, a partir da linguagem 

de cada um, é possível julgar da maior ou menor complexidade da sua 

concepção de mundo. Quem fala somente o dialeto e compreende a língua 

nacional em graus diversos, participa necessariamente de uma intuição do 

mundo mais ou menos restrita e provinciana, fossilizada, anacrônica em 

relação às grandes correntes de pensamento que dominam a história mundial 

(GRAMSCI, 1978, p. 13). 

 

Por essa via, considera fundamental o domínio da linguagem como elemento de 

acesso ao mais elevado nível de informação, permitindo, assim, uma visão de mundo menos 

influenciável pelas explicações folclóricas ou míticas. Também ressalta ser fundamental a 

socialização do conhecimento já produzido sobre a realidade, nos diferentes campos do saber. 

Avalia que, em muitos casos, pode ser mais relevante divulgar conhecimentos já existentes, 

ante a produção de novos saberes: 

 

Criar uma nova cultura não significa apenas fazer individualmente 

descobertas “originais”; significa também, e, sobretudo, difundir criticamente 

verdades já descobertas, “socializa-las” por assim dizer; transformá-las, 

portanto, em base de ações vitais, em elemento de coordenação e de ordem 

intelectual e moral (GRAMSCI, 1978, p. 13). 

 

Não basta somente descobrir novas verdades, sobretudo se isso fica restrito apenas 

a um pequeno grupo; faz-se necessária a difusão das verdades já descobertas para elevação do 

nível de conhecimento das massas. Este é o papel fundamental da filosofia: contribuir para a 

superação do senso comum, presente nos diferentes espaços de sociabilidade – com destaque 

para a religião que, em boa medida, historicamente exerce hegemonia no papel de manter as 

massas nessa condição de passividade e negação da ciência –, em direção ao que denomina de 

“bom senso”.  

Dessa forma, argumenta que “a filosofia é a crítica e a superação da religião e do 

senso comum, neste sentido, coincide com o ‘bom senso’ que se contrapõe ao senso comum” 

(GRAMSCI, 1978, p. 14). E, ainda, alerta para a importância da não separação da filosofia em 

relação à política: “é por isso, portanto, que não se pode destacar a filosofia da política; ao 

contrário, pode-se demonstrar que a escolha e a crítica de uma concepção do mundo são, 

também ela, fatos políticos” (GRAMSCI, 1978, p. 15). 

Contudo, não basta constatar que filosofia e política caminham juntas e, por isso, 

refletem uma dada concepção do mundo. Mais relevante do que afirmar que toda crítica a uma 

concepção de mundo é um ato político é demonstrar, explicar, desvelar como, em cada tempo 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

15 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

histórico, diferentes sociedades construíram essa relação. Como identificar e explicar esse 

fenômeno? Como proceder de forma que faça emergir as especificidades inerentes à relação 

filosofia e política em diferentes contextos? Para tais indagações o autor faz os seguintes 

apontamentos: 

 

Deve-se, portanto, explicar como ocorre este fato, a saber, que em cada época 

coexistam muitos sistemas e correntes de filosofia; explicar como eles 

nascem, como se divulgam, porque na divulgação seguem certas linhas de 

separação e certas direções, etc. Isto demonstra o quanto é necessário 

sistematizar, crítica e coerentemente, as principais intuições do mundo e da 

vida, fixando com exatidão o que se deve entender por “sistema”, a fim de 

evitar compreendê-lo em um sentido pedantesco e professoral. Mas esta 

elaboração deve ser feita, e somente pode ser feita, no quadro da história da 

filosofia, que mostra qual foi a elaboração que o pensamento sofreu no curso 

dos séculos e qual foi o esforço coletivo necessário para que existisse o nosso 

atual modo de pensar, que resume e compendia toda esta história passada, 

mesmo em seus erros e em suas loucuras, os quais, ademais, não obstante 

terem sido cometidos no passado e terem sido corrigidos, podem ainda se 

reproduzir no presente e ainda exigir sua correção (GRAMSCI, 1978, p. 15). 

 

Para combater o pensamento de base religiosa que reforça a separação entre a massa 

e os seus intelectuais, Gramsci (1978) propõe a filosofia da práxis, cujo cerne está em elevar as 

massas intelectualmente, não restringindo o conhecimento a pequenos grupos. Dessa maneira, 

é imperativo compreendermos o materialismo histórico articulado com a filosofia da práxis. 

 

A posição da filosofia da práxis é antitética a esta posição católica: a filosofia 

da práxis não busca manter os “simplórios” na sua filosofia primitiva do senso 

comum, mas busca, ao contrário, conduzi-los a uma concepção de vida 

superior. Se ela afirma a exigência do contato entre os intelectuais e os 

simplórios não é para limitar a atividade científica e para manter uma unidade 

no nível inferior das massas, mas justamente para forjar um bloco intelectual-

moral, que torne politicamente possível um progresso intelectual de massa e 

não apenas de pequenos grupos intelectuais (GRAMSCI, 1978, p. 20). 

 

Mas é possível, em Gramsci, colocar a questão de como ocorre o processo de 

superação do senso comum e a construção de uma concepção própria de mundo, de 

pertencimento a um dado extrato social? Ele responde a partir da introdução do conceito de 

hegemonia2. A luta pela hegemonia em diferentes estágios se faz fundamental para a construção 

 
2 A hegemonia e a coerção, os dois aspectos da dominação, são asseguradas pelo exercício das duas funções do 

Estado: função de domínio e função de hegemônica. A função de domínio é desempenhada na sociedade política 

e envolve a coerção, em seus aspectos legais e mesmo policial-militar. A função hegemônica é desempenhada pela 

sociedade civil que tem a função de obter o consenso e a adesão das classes subalternas, formando um bloco que 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

16 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

de uma concepção do mundo própria do indivíduo ou, mais ainda, da classe social na qual se 

reconhece, conforme podemos observar nas palavras adiante: 

 

A compreensão crítica de si mesmo é obtida, portanto, através de uma luta de 

“hegemonias” politicas, de direções contrastantes, primeiro no campo da 

ética, depois no da política, atingindo, finalmente, uma elaboração superior da 

própria concepção do real. A consciência de fazer parte de uma determinada 

força hegemônica (isto é, a consciência política) é a primeira fase de uma 

ulterior e progressiva autoconsciência, na qual teoria e prática finalmente se 

unificam. Portanto, também a unidade de teoria e prática não é um fato 

mecânico, mas um devenir histórico, que tem a sua fase elementar e primitiva 

no senso de “distinção”, de “separação”, de independência apenas instintiva, 

e progride até a possessão real e completa de uma concepção do mundo 

coerente e unitária (GRAMSCI, 1978, p. 21). 

 

Na parte final da citação é possível reconhecer que a motivação de Gramsci, ao 

desenvolver a filosofia da práxis e, também, construir e orientar quanto ao procedimento 

metodológico para apreensão do real, é a elevação das massas, tendo em vista a transformação 

social. Para tanto, ressalta a peculiaridade do historiador frente ao desafio de construir um novo 

mundo: 

 

Todavia, o historiador – com toda necessária perspectiva – consegue fixar e 

compreender que os inícios de um novo mundo, sempre ásperos e pedregosos, 

são superiores à decadência de um mundo em agonia e aos cantos de cisne que 

ele produz (GRAMSCI, 1978, p. 30). 

 

Pensar em transformação social, na perspectiva gramsciana, é considerar que os 

sujeitos são resultantes dos processos sócio-históricos, das relações sociais constituídas em 

diferentes tempos-espaços. Nesse sentido, o materialismo histórico é, também, dialético, na 

medida em que faz emergir as contradições inerentes ao devir humano. Apoiado na filosofia da 

práxis, o autor propõe outro caminho para a produção do conhecimento, assim como rompe 

com a ideia de existência de uma casta detentora do saber que deve guiar as massas: 

 

A afirmação de que a “natureza humana” é o “conjunto das relações sociais” 

é a resposta mais satisfatória porque inclui a ideia do devenir: o homem 

“devém”, transforma-se continuamente com as transformações das relações 

sociais; e, também, porque nega o “homem em geral”: de fato, as relações 

sócias são expressas por diversos grupos de homens que se pressupõem uns 

aos outros, cuja unidade é dialética e não formal (GRAMSCI, 1978, p. 43). 

 
integra as diversas forças sociais, fomentando a unificação ideológica e cultural da nação (bloco histórico) 

(MOTTA, 2012).   



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

17 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

 

4 Considerações finais: contribuições para a pesquisa em educação 

 

A partir da leitura dos textos propostos podemos notar algumas aproximações entre 

os autores. Primeiro, pela forte influência dos escritos de Marx e Engels, no que tange à 

concepção de mundo e à formulação de uma teoria da história. Segundo, pelo peso, em seus 

escritos, da conjuntura política, econômica e social vivenciada por ambos, sobretudo em relação 

a fortalecimento dos regimes totalitários expressos no Fascismo e no Nazismo. Por fim, 

destacamos que os dois foram vitimados prematuramente, perdendo suas vidas por conta da 

repressão política desencadeada no período entre guerras. 

Ao longo das análises reconhecemos algumas especificidades na produção dos 

autores. Gramsci, apesar da perseguição política e da origem humilde, esteve sempre no 

movimento de luta, seja nas ações práticas no partido, seja desempenhando funções políticas 

no congresso. Mesmo encarcerado, não deixou que “sua mente fosse impedida de produzir”; ao 

contrário, o tempo na prisão foi fecundo para o amadurecimento de sua teoria sobre os 

intelectuais e sua função social. 

Em relação ao conceito de materialismo histórico, também é possível destacar que 

a obra de Gramsci é mais completa, visto que articula outros conceitos, como “filosofia da 

práxis”, “estado ampliado”, entre outros. Dessa forma, o pensamento de Gramsci, materializado 

em sua obra, revela o caráter teórico-prático, visto que rechaça a concepção de intelectual 

tradicional como aquela figura que se distancia das massas, na medida em que se apropria e 

constrói novas teorias. A concepção que desenvolve do materialismo histórico, revela o seu 

olhar para a própria vida em movimento; não é apenas um método para produção de 

conhecimento. 

Já Benjamin não realiza uma obra tão ampla sobre o conceito de materialismo 

histórico, apesar da importante contribuição que nos legou, sobretudo, no que tange ao conceito 

de história. Talvez por ser mais suscetível ao sofrimento, motivado pela perseguição política e, 

consequentemente, pela dificuldade de viver privado de liberdade. O episódio de sua morte 

(suicídio) pode ser um termômetro para tal inferência. Ainda assim, quando afirma a 

necessidade de rever a história “a contrapelo”, revela o seu compromisso político-ideológico 

com a causa operária de seu tempo e com a produção de uma teoria da história não alinhada ao 

pensamento liberal-conservador, de base positivista, hegemônico à época. 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

18 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

Por fim, ressaltamos que, a partir da contribuição teórica de ambos em relação ao 

conceito de materialismo histórico, podemos afirmar que, de fato, o materialismo histórico e 

dialético, apesar da longevidade, continua sendo um importante referencial teórico-

metodológico para embasar as pesquisas no campo da educação, pois se trata de um espaço em 

disputa onde refletem os diferentes e antagônicos interesses das classes.  

Logo, reconhecemos que o materialismo surge revestido de conteúdo de classe, ou 

seja, da classe trabalhadora. Assim sendo, reforçamos que ele não se constitui como teoria 

social superada, na medida em que as desigualdades continuam perpetuando e ampliando o 

fosso que separa os donos dos meios de produção e, os não-proprietários. Podemos concluir 

que cabe àqueles que se apropriam do método descortinar o modus operantes que legitima essa 

realidade nos diferentes tempos-espaços, sobretudo no campo educacional, lócus privilegiado 

da luta hegemônica pela direção moral e intelectual da sociedade. 

 

Referências 

 

BENJAMIN, W. Sobre o conceito de história. In: BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e 

política: ensaios sobre a literatura e história da cultura. Obras escolhidas. 3. ed. São Paulo: 

Brasiliense, 1987.  

 

 

COETZEE, J. M. As maravilhas de Walter Benjamin. Tradução: José Rubens Siqueira. 

Novos Estudos, n. 70, nov. 2004. 

 

 

GRAMSCI, A. Introdução ao estudo da filosofia e do materialismo histórico. In: 

GRAMSCI, A. Concepção dialética da história. 3. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

1978. 

 

 

LOWY, M. Walter Benjamin: aviso de incêndio – uma leitura das teses “sobre o conceito 

de história”. São Paulo: Boitempo, 2005. 

 

 

MONASTA, A. Antônio Gramsci. Tradução: Paolo Nosella. Recife: Fundação Joaquim 

Nabuco: Massangana, 2010. 

 

Materialist conception of history in Benjamin and Gramsci: contributions 

to research in education 

 



Concepção materialista da história em Benjamin e Gramsci:  

contribuições para a pesquisa em educação 

 

19 

Mal-Estar e Sociedade, v. 9, n. 2, p. 4-19, 2019 

 

Abstract 

The present paper aims to reflect on the historical materialism method and its relevance for the 

educational field research, from the contributions Benjamin and Gramsci perspective. In 

methodological terms, we opted for bibliographical and documentary research, anchored in its 

own method of historical and dialectical materialism. In relation to bibliographic research, we 

have used specialized literature that deals with the central theme of this article. Already, with 

the documentary research, we use the writings of both authors, especially those that version on 

the materialist and dialectical conception of history. From the analyzes we can see 

approximations between both authors: (a) strong influence of Marx and Engels writings, 

regarding the conception of the world and the formulation of a history theory; (b) a remarkable 

presence in his writings, of  the political, economic and social conjuncture experienced by both, 

especially in relation to the strengthening of Totalitarian Regimes expressed in Fascism and 

Nazism; (c) finally, both die prematurely, due to the political repression unleashed in the 

interwar period, causing a late recognition of their works. 

 

Keywords: historical materialism; history; education. 

 

 

 


