Novembro » 2006 MOQI us

ABSTRACT: The present article has as theme the
relationships between music and language. In its
development, we talk about three usual conceptions on
the music: a first one that determines it as a code, one
second that conceives it as expression instrument, and
a third, which see the music as a reflection phenomenon
about the truth. Treating the theme in that way, we
introduced ourselves in the subject of the interpretation
and significance of the musical phenomenon, adopting
the position that music can be understood as a textual
gender, nevertheless possess an autonomous character.

RESUMO: O presente artigo tem como tema as relagdes
entre musica e linguagem. Em seu desenvolvimento,
abordamos trés concepgdes usuais sobre a musica,
quais sejam: uma primeira, que a determina como um
codigo, uma segunda, que a concebe como instrumento
de expressdo, e uma terceira, segundo a qual a musica
¢ um fenomeno de reflexdo sobre a verdade. Ao
fazermos esse tipo de abordagem, nos inserimos na
questdo da interpretagdo e significagdo do fenomeno
musical, adotando a posi¢do de que a musica pode ser
compreendida com um género textual, ndo obstante
possua um carater auténomo.

AMUSICA E A DIVERSIDADE DOS GENEROS TEXTUAIS

José Eduardo Costa Silva

Esta exposi¢ao tem como tema as relagdes entre muisica e linguagem. Reflito especificamente
sobre as maneiras usuais como interagimos com a obra musical. Uso o verbo “interagir” porque parto
do principio de que, quando nos situamos no universo das obras de arte, agimos sobre elas, da mesma
forma que elas agem sobre nés. Uma obra de arte ndo existe sem seu leitor, mas um leitor s6 pode ser
concebido com tal se se coloca na condigdo de apreender o que a obra revela.

Divido a exposi¢do em trés partes. Em primeiro lugar, abordo algumas idéias que
permitem determinar que a musica é um codigo. Em seguida, discuto a nogdo comum de que a
musica ¢ um instrumento de expressdo. Por fim, tego consideracdes sobre as relagdes entre musica,
linguagem e verdade.

A misica como codigo

A nogdo de que a musica ¢ um codigo ¢ historicamente aceita. O primeiro critério
de analise de uma obra musical ¢ justamente a identificagio do idioma em que ela esta escrita.
Compreender uma obra musical através de seu idioma ¢, sobretudo, decifrar as regras que a
estruturam em uma unidade organica. Em outros termos, compreender uma obra musical através
de seu idioma ¢ decifrar seu codigo. Assim, os manuais de historia da musica estabelecem uma



MOdeS Novembro e 2006

linha cronolédgica de desenvolvimento dos idiomas musicais.

O primeiro foi o modal. Ele vigora desde as mais antigas civilizagdes. E comum aos
povos do Ocidente e do Oriente, bem como s diversas tribos e etnias. E também o idioma em que
estdo estruturadas as obras da tradigao folclorica, assim como o canto gregoriano. O segundo foi o
tonal. A maior parte das obras atuais esta escrita nesse idioma, que se desenvolveu no século XVI,
para alcangar sua consolidagdo e apogeu nos séculos XVIII e XIX. O idioma tonal abrange a quase
totalidade das obras dos periodos renascentista, barroco, classico, romantico e pds-romantico. A partir
do final do século XIX ¢ durante o século XX, desenvolveram-se os dois idiomas mais recentes: o
atonal e o elemental. As obras escritas nesses idiomas ndo possuem grande aceitagdo popular, mas,
nem por isso, causam o estranhamento que causavam no inicio do século passado. Isto ocorre porque
muitos dos elementos desses idiomas ja estdo incorporados a muisica que ouvimos cotidianamente.

Extrapola os limites desta exposigdo explicar os elementos que estruturam os idiomas
musicais. Isto ¢ tarefa para um curso completo de musica. No entanto, detenho-me aqui em um
aspecto, com o qual, consciente ou inconscientemente, usualmente lidamos. Refiro-me a percepgao
do tempo. O filosofo Immanuel Kant, em seu texto Do esquematismo dos conceitos puros do
entendimento (1999, p. 144-149), foi quem primeiro chamou a ateng@o para o papel da intui¢do
tempo/espaco, no que concerne a construgao de nossos esquemas de significagdo. Segundo Kant,
todas as nossas percepgdes organizam-se necessariamente em formas compreensiveis, a partir da
capacidade que temos de situd-las no tempo e no espago. E facil entender o que Kant diz quando
ouvimos musica, pois existe uma correspondéncia explicita entre os idiomas musicais e nossas
percepgdes do tempo. O musico, compositor ¢ pensador H. J. Koellreutter (1988, aulas 2/10)
elaborou um esquema pelo qual visualizamos tal correspondéncia. De acordo com ele:

¢ a0 idioma modal corresponde a percepg¢do circular do tempo;

¢ a0 idioma tonal correspondem as percepgdes circular e linear do tempo;

* a0 idioma atonal correspondem as percepcdes circular, linear e gestaltica do tempo;

¢ a0 idioma elemental corresponde a percepcao relativa do tempo.

A associacdo entre idiomas musicais e percepgao do tempo permite inferir que a musica nos
coloca diante daquilo que é fundamental em nossa relagio com o mundo dos fendmenos, a saber, a
maneira imediata pela qual interagimos com eles. Assim, por exemplo, podemos dizer que:

¢ quando ouvimos uma musica escrita no idioma modal, nos inserimos no mesmo tipo de

experiéncia perceptiva que nos leva a significar o retorno ciclico das estagdes do ano, a

alternancia entre o dia ¢ a noite, ou mesmo o retorno ciclico de nossos estados existenciais;

* quando ouvimos uma musica escrita no idioma tonal, nos inserimos no mesmo

tipo de experiéncia perceptiva que nos leva a significar a sucessdo de fatos de nossas

proprias vidas;

* quando ouvimos uma musica escrita no idioma atonal, vivenciamos as rupturas na

ordem “natural dos fatos”;

¢ quando ouvimos uma musica escrita no idioma elemental, vivenciamos esteticamente a

relatividade dos fenémenos, tal qual a fisica contemporanea investiga.

Em sintese, a associacdo entre idiomas musicais e percepgdo do tempo deixa em aberto
todo um campo de estudos de ordem epistemologica, pedagogica e psicologica. Por outro lado,
limitando-nos especificamente ao entendimento da musica, devemos considerar que, para a
estruturacao temporal/espacial de uma obra musical, convergem as regras codificadoras da obra.



Novembro » 2006 MOd us

A musica como expressao

O senso comum consagrou a nogao de que a musica ¢ um instrumento de expressao. Parece
nao haver davidas de que, através dela, expressamos uma série de significados convencionados.
Muitos desses significados estdo sistematizados no conjunto das teorias musicais convencionalistas.
Isto ¢ historico. Por exemplo, os pitagoricos (séc. VI a.C.) acreditavam que a musica expressava
a ordem cosmica circular, uma vez que concebiam os nimeros como entidades sonoras. Socrates,
Platdo e Aristoteles acreditavam que a mimese musical expressava diretamente os estados da alma,
tal qual prescrevia a teoria do Phatos grego. Os tedricos medievais combinaram, em certo sentido,
estas duas concepgoes. Todavia, correspondem a nossa experiéncia recente as formulagdes dos
tedricos do periodo barroco sobre a expressividade da musica.

A primeira das formulagdes esta concatenada com o que chamamos feoria dos afetos.
Naio nos referimos aqui a uma teoria, propriamente, mas a um conjunto de convengdes de codigos
compartilhados por tedricos e compositores. O que sustenta tais convencdes € a concepcao de que
as estruturas musicais que reconhecemos, conscientemente ou nao, estdo associadas, através da
expectativa, aos nossos sentimentos e estados emocionais. Em outros termos, tal concep¢ao pode
ser sintetizada pelo jargdo barroco: A musica diz o que as palavras ndo dizem. A lista de filosofos,
musicos e tratadistas que aderiram a esta concepgdo ¢ extensa. Citamos, a titulo de exemplo,
Descartes, Rousseau, Luis Alvares Pinto, J. S. Bach, Manoel Dias de Oliveira.

O musicologo e tedrico Roger Cotte elaborou um quadro sintético de tais convencgdes,
que aqui reproduzimos:

Possiveis relacoes entre afetos e tonalidades

Ut Maior: alegre e guerreiro, inocéncia, luz Ut menor: escuro ¢ triste, [amentos

Ré Maior: alegre e muito guerreiro, triunfo Ré menor: grave e devoto, opressao

Mi bemol Maior: cruel ¢ duro; recolhimento Mi bemol menor: medonho, horrivel, ansiedade
Mi Maior: brigdo e gritante, alegria incompleta Mi menor: efeminado, amoroso, queixoso

Fa Maior: furioso, arrebatado; pastoril Fa menor: escuro, lamentoso, dor

Sol Maior: suavemente alegre, idilio Sol menor: sério e magnifico, mal-estar

La Maior: alegre e campestre, juvenil La menor: terno e lamentoso, feminino

Si bemol Maior: magnifico, alegre, esperanga S1 bemol menor: escuro, terrivel, suicidio

Si Maior: duro e lamentoso Si menor: solitario e melancdlico, paciéncia

(COTTE, 1988)

Naturalmente, uma tal teoria s6 pode ser validada na concepgao estrita de que linguagem é
convengdo. Destarte, ela possui um limite historico e ¢ compreendida em sua totalidade justamente por
aqueles que estabeleceram a convencao. Poderiamos dizer que a teoria dos afetos ¢ uma experiéncia
estética inteiramente perdida, ndo fosse sua aplicagdo na analise das obras do periodo barroco, classico,
romantico e, sobretudo, pelo fato de que podemos considera-la quando interpretamos e executamos
tais obras. E isto que os miisicos da Performance Musical Historica fazem.

A falibilidade da teoria dos afetos nos remete diretamente ao problema da referéncia da
linguagem. Dizer que a musica é uma linguagem que diz o que as palavras ndo dizem é o mesmo que
dizer que a musica diz o indizivel. A que forma objetiva a musica se refere? Qual, por exemplo, ¢ a
forma do amor ou do 6dio? Os barrocos nao desconheciam tal problema e tentaram soluciona-lo através
do que aqui chamo de concepgdo retorica da musica. Penso que esta concepgdo ¢ a que estd mais
arraigada ao nosso habito de ouvir musica, posto que ela associa profundamente musica e linguagem



MOdeS Novembro e 2006

verbal. Pensem em frases comuns de um ouvinte despreocupado de nossos dias: “Esta muisica ndo me
diz nada!”; “Vocé ndo entende esta musica porque ela ndo € de seu tempo!”; “Esta musica fala de coisas
que estao guardadas em mim!” De onde vem a idéia de que a musica fala? O tratadista barroco Johann
Mattheson (apud PERSONE, 1990, p. 30-37) sintetizou os pontos fundamentais da associagdo entre
musica e linguagem verbal. De acordo com ele, uma obra musical deveria conter a seguinte estrutura:

Principios da obra musical
Tnventio — Invencao e escolha do material sonoro a ser trabalhado

Dispositio — associagao direta entre a oratdria classica e a musica

Elaboratio — expressa a dosagem, em termos de propor¢ao entre razao ¢ emog¢ao, do material disposto

Decoratio — ornamentag¢ao; elemento fundamental para a caracterizagao dos afetos

Fonte: Tratado: Der Vollkomene Capeel-meister (Johann Mattheson — 1739)

Estrutura do Dispositio

Oratdria Musica

Introdugao Exordium — apresentacao da idéia discursiva
Narra¢ao Narratio — relato ou desenvolvimento
Discurso Propositio — campo de significacdo
Corroboragao Confirmatio — em alteridade com a confutatio
Confutagao Confutatio — em alteridade com a confirmatio
Conclusao Peroratio — material conclusivo

Fonte: Tratado: Der Vollkomene Capeel-meister (Johann Mattheson — 1739)

O esquema barroco chegou a modernidade em forma bastante simplificada:

Linguagem Verbal Linguagem Musical

Palavras formam semifrases Incisos formam semifrases
Semifrases formam frases Semifrases formam frases

Frases formam periodos Frases formam periodos

Periodos completam textos Periodos completam partes ou se¢des
Textos completam a obra Partes ou se¢oes completam a obra

(VALLE, 1986)

De fato, a concepgdo retorica da musica degenerou em fungdo de uma outra, segundo
a qual @ musica expressa imagens. O musico e tedrico Nikolaus Harnoncourt (1982, p. 115) diz
que, até o século XVIII, a musica falou, e que, do século XIX em diante, a musica pinta. Ele alude
ao fato de que, nas sociedades contemporaneas, a percepgao auditiva cede cada vez mais espaco a
percepegdo visual. As transformagdes dos idiomas musicais corroboram esta idéia. A incidéncia da
musica atonal e elemental no cinema ¢ um exemplo disto.

Mas o que propriamente a musica expressa em termos de significabilidade? A meu ver, as
teses convencionalistas sdo insuficientes para responder a tal questdo. Elas, no maximo, nos permitem
supor que a musica funcione como um suporte necessario de significacdo para as linguagens que
contém imagens. Sobre isto, basta pensar no valor da entonacao e das inflexdes vocais no que concerne
ao significado que damos as coisas que dizemos.

Miisica, linguagem e verdade

No inicio desta exposi¢do, disse que adoto o principio de que, quando nos situamos no



Novembro s 2006 MOd us

universo das obras de arte, agimos sobre elas, da mesma forma que elas agem sobre nds. Quero
com isto declarar que estou inserido na linha de pensamento elaborada por Martin Heidegger, isto €,
entendo que as obras de arte s3o um fendmeno ontologico, que se oferece a interpretagdo. Explicar
esta linha de pensamento € tarefa complexa e extrapola os limites propostos. Por isso, permaneco fiel
idéia de descrever as formas mais usuais pelas quais nos relacionamos com a musica. Em um primeiro
momento, relacionei a fruicdo musical as nossas percepcdes de tempo e espaco. Em seguida, fiz
referéncia a tradicional associacdo entre os discursos musical e verbal. Concluindo pela insuficiéncia
das teses convencionalistas, no que tange a responder a questdo sobre o que a musica diz, encerro
esta exposicdo com uma breve reflexao sobre o tema musica, linguagem e verdade. Como artificio de
exposi¢ao, fago uma parddia do texto 4 origem da obra de arte, de Martin Heidegger (1977).

Perguntamos primeiro: o que ¢ musica? Esta pergunta ¢ realmente necessaria? Ouvimos
musica a todo momento, inserimo-la em nossos fazeres corriqueiros, assim como em nossos rituais.
Ensinamos musica nas escolas. Criamos métodos para o ensino de musica. Multiplicamos teorias
sobre ela. E possivel dizer que todos tém uma idéia sobre a musica. E mais, ninguém se esquiva em
apontar-lhe uma finalidade. Ha musica para dangar, pensar, rezar e relaxar. Ha musica para o amor
e para a guerra. Ha musica para todos os gostos. H4 musica, inclusive, para todas as classes sociais.
Mas até a que ponto avangcamos em relagdo a sua defini¢do trivial? A musica ¢ uma combinagao de
sons. Disso ndo duvida o mais ortodoxo dos tedricos, ou 0 mais cinico relativista.

Beethoven combina os sons. Beethoven ¢ musico. Os sons combinados por Beethoven sao
registrados e ordenados em uma partitura. Eles tém uma proveniéncia reconhecida. Podem vir de um
violoncelo, de um violino, da voz humana ou de qualquer outro instrumento. Ninguém duvida de que
Beethoven seja musico. E assim o nomeiam. O mecanico do caminhdo Mercedes-Benz combina os
sons. Entdo o mecanico ¢ musico? Os sons combinados pelo mecanico sdo registrados e ordenados na
nota fiscal do consumidor. Eles tém uma proveniéncia reconhecida. Podem vir de um cilindro, de um
carburador, ou mesmo das pastilhas do freio. O mecanico sabe a musica que estd no caminhdo. Uma
simples alteragdo na qualidade ou na ordem dos sons denuncia que ha algo errado com o caminhao.
Mas todos estdo certos em dizer que 0 mecanico nao ¢ musico. E por isso ndo o nomeiam musico.
No fundo, todos sabemos o que ¢ musica, e, por conseguinte, sabemos quem € o muisico. O musico é
aquele que faz a musica. E musica € o que ¢ produzido pelo musico. Mas em nome de que nomeamos o
musico e amusica? Gragas a um terceiro, a saber: gragas a no¢ao que possuimos a respeito da musica;
gragas ao ser-musica da musica. Mas o que ¢ o ser-musica da musica? Estamos em um circulo.

Tentemos, pois, considerar a musica em seu significado de ser obra de arte. A musica,
como as outras obras de arte, ¢ um local onde acontece a verdade de um ser, que faz-se obra em um
ente. Reparem, a verdade é um acontecimento! Ela, a verdade, como diz Heidegger, “ndo esta nas
estrelas” ou no sujeito. Imaginemos tal acontecimento.

Estamos sentados em um sofa lendo um livro de filosofia e 14 fora passa um caminhao.
Como sabemos que se trata de um caminhdo? Nos nem o vimos, estivamos distraidos lendo
o livro. Ora, a reposta ¢ obvia: por causa do som. Em que pensamos imediatamente quando
ouvimos os sons do caminhao? Nos sons ou no proprio caminhao? Certamente, no caminhao.
Vocés ja ouviram alguém dizer que na rua passam os sons do caminhao, ou mesmo que sobre
as nuvens voam os sons de um avido? Imaginemos, ainda, que morassemos na avenida Afonso
Pena. La, como sabemos, passam veiculos de varias espécies e marcas. Assim, sentados no
sofa, ndo distinguimos imediatamente os sons em sua individualidade, por isso usamos de uma
palavra indeterminada para nos referirmos a eles. Falamos, simplesmente, que o “barulho” 14
fora esta insuportavel. E, aos poucos, mesmo irritados, distinguimos os sons dos veiculos. Mas
pensamos nos veiculos, € ndo nos seus sons. Pensamos no caminhao 1til que leva mercadorias



MOdeS Novembro e 2006

de um lugar ao outro. Pensamos na fumaca do caminhao e no meio ambiente. Imaginamos o
motorista do caminhdo, e mesmo a namorada que provavelmente conheceu em alguma estrada.
Mas esquecemos os sons da caminhdo. Eles se misturam ao conjunto de significados que
envolvem o caminh@o.

Pensemos entdo em uma outra situa¢do. Estamos distraidos, sentados em um sofé lendo
um livro de filosofia, e um vizinho resolve ouvir musica. Ouvimos imediatamente os sons graves
que iniciaram aquela musica. Teriamos ficado espantados com aqueles sons? Nao sabiamos de que
musica se tratava. Mas pudemos pensar imediatamente na gravidade dos sons graves que iniciaram
aquela musica. E depois daqueles sons vieram outros. E, com eles, um mundo de significados se
descortinou. Soubemos a luz de cada som, pois, ali, onde era a musica, 0s sons eram mais sons.
E o pensamento ficou em festa. Nos nos embriagamos na festa do pensamento. E existimos em
obscuridade e clareza. Adivinhamos a proveniéncia dos sons. Soubemos a maciez da madeira ¢ a
dureza dos metais. Soubemos a tensdo da crina dos arcos e as arcadas decididas dos musicos. Na
festa do pensamento, nossas intuigdes souberam mais.

Ouvimos a matéria da musica. Ouvimos 0s sons no ouvir mais amplo. Descobrimos que
a matéria da musica ndo ¢ apenas o som, mas também o siléncio que ele insinua. Descobrimos a
Physis da musica. Ouvimos a possibilidade de a matéria ser todas as formas. Ouvimos a liberdade
do ser que estava ocultada. Isto aconteceu porque, na musica, ndo houve uma sintese completa
entre matéria ¢ forma. Diferentemente, na musica houve um combate dialético entre matéria ¢
forma. E esse combate abriu uma fenda temporal em nossa percepgao. E, nessa fenda, um ser pos-
se em obra e revelou a verdade de um ente.

Um ser pds-se em obra na musica e fez acontecer a verdade. A verdade revelou que a
matéria e a forma ndo se esgotam em sua instrumentalidade. A verdade aconteceu na forma da
dupla ocultagdo do ente. Os sons enquanto sons teimaram em ocultar-se naquilo a que se referiam:
aos entes em sua finalidade. Mas, nesse ocultar, revelaram-se enquanto Physis, o ser em potencial.
Os sons em movimento revelaram-se pouco a pouco como partes de uma obra cuja totalidade
buscaram ocultar. Mas, ao ocultar a totalidade, deram ao nosso testemunho a certeza de existirem
em totalidade. A verdade aconteceu como a dupla ocultagdo. A verdade aconteceu como inverdade
e revelou a esséncia poética da musica.

O acontecimento da verdade tornou a musica estranha as meras coisas. A musica que
invadiu o apartamento soou estranha a tudo o que nele estava. Soou estranha ao sofa, ao livro de
filosofia e a ndés mesmos. Por ser estranha a todas as outras coisas, ela pareceu ser em si mesma.
O ser em si mesma da musica nos subtraiu ao conforto da convivéncia familiar com as meras
coisas. O sofa, que consideravamos uma extensao util de nosso corpo, pareceu ser mais sofa na
presenga estranha da musica. O contetdo do livro de filosofia, que consideravamos uma extensao
util de nosso pensamento, pareceu mais pensante na presenca estranha da musica. A musica, como
diria Nietzsche, transformou o filésofo no poeta ingénuo. A musica denunciou a familiaridade das
meras coisas e da linguagem das meras coisas. A musica nos convidou a pensar o impensado: o ser
ofuscado pela familiaridade dos entes. A musica instituiu-se como o falar primeiro, que diz o que a
linguagem das meras coisas nao diz.

Tem razdo Gerard Behague (1986), ao referir-se a obra Amazonas, de Villa-Lobos: “Nao
¢ conhecendo o Amazonas que conheceremos a musica de Villa-Lobos, mas, ao contrario, ¢ por
conhecermos a musica de Villa-Lobos que sabemos o que o Amazonas €.” Penso, em sintese, que a
musica ndo se refere a coisa alguma, mas, através da experiéncia que temos com ela, aprendemos a
dizer, sempre de uma maneira inovadora, o ser de cada coisa. E isto se estende as artes em geral. A
meu ver, elas renovam a linguagem comum.



Novembro » 2006 MOd us

REFERENCIAS

BEHAGUE, Gerard. La musica em América Latina — una intoduccion. CA: Monte Avila
Editores, 1986.

COTTE, Roger J. V. Musica e simbolismo. Sao Paulo: Cultrix, 1988.

HARNONCOURT, Nikolaus. O discurso dos sons — caminhos para uma nova compreensio
musical. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1982.

HEIDEGGER, Martin. 4 origem da obra de arte. Trad. Maria da Concei¢do Costa. Lisboa:
Edigdes 70, 1977.

KANT, Immanuel. Critica da razdo pura. Trad. Valério Rohden e Ude Baldur Moosburger — Col.
Pensadores. Sao Paulo: Nova Cultural, 1999.

KOELLREUTER, H. J. Introdugdo a estética relativista do impreciso e do paradoxal — resumo de
aulas. Sao Paulo: Instituto de Estudos Avangados da Universidade de Sdo Paulo, 1988.

PERSONE, Pedro. Cadernos de estudo — analise musical 4. Sdo Paulo: UNICAMP, 1990.

VALLE, José Nilo; ADAM, Joselir N. G. Linguagem e estruturagdo musical. 3.ed. Curitiba: Imp.
Cacique, 1986.

Autor:
José Eduardo Costa Silva ¢ professor de Alaude e Estética na Escola de Musica da Universidade
do Estado de Minas Gerais.

e-mail: zed2004@terra.com.br



