
58

Uma breve apreciação do repertório pianístico com referências à 
religiosidade católica

Fabiola Pinheiro1

Resumo

	 Convicções pessoais dos compositores são, muitas vezes, passíveis de ser identificadas em suas obras. 
Entre elas, certamente, figuram as suas crenças espirituais e/ou religiosas. Sendo o piano um instrumento de 
extrema importância na música ocidental, cogitou-se investigar, no repertório destinado a esse instrumento, 
obras com abordagem religiosa cristã/católica. Neste trabalho, é realizado um breve levantamento de 
repertório pianístico que realiza referências ao universo católico. Faz-se necessário, aqui, apresentar três 
recortes de compositores ou estéticas distintas que, cada qual a seu modo, contribuíram significativamente, 
em quantidade e qualidade, para o enriquecimento do repertório pianístico com referências à religiosidade 
católica: os compositores Franz Liszt (1811-1886) e Olivier Messiaen (1908-1992) e a estética pós-moderna. 
Espera-se que esta investigação possa contribuir para o aprofundamento e consolidação de pesquisas do 
repertório pianístico com referências religiosas, em especial, católicas. É nosso intuito que pianistas se sintam 
mais motivados a incluir em seus programas obras que abracem a temática religiosa católica e compositores 
contemporâneos sintam-se incentivados a criar obras que abordem expressões de religiosidade católica.

Palavras-chave: piano; estudos de repertório; catolicismo.

A brief appreciation of the piano repertoire with catholic 
religious references

Abstract

	 Composers’ personal convictions are often  of prominent implication  in their works – among 
them, certainly their spiritual and/or religious beliefs. Since the piano is an instrument of extreme 
importance in Western Music, it has been thought to encompass, in its vast repertoire, works of Christian/
Catholic connotation. In this examination, a brief survey of the piano repertoire that refers to the Catholic 
universe is made. It has been necessary to present three samples of distinct composers or aesthetics that 
contribute significantly, in quantity and quality, for the enrichment of the piano repertoire with references to 
the Catholic religiosity: composers Franz Liszt (1811-1886) and Olivier Messiaen (1908-1992), as well as the 
post-modern aesthetics.  It is expected that this investigation may contribute to deepen and consolidate research 
of the piano repertoire with religious references, especially Catholic in nature. It is our desire that pianists feel 
more motivated to include in their programs works that embrace the theme of Catholic religiosity, as well as 
contemporary composers feel incentivized to create works that approach expressions of Catholic religiosity.

Keywords: piano; repertoire studies; Catholicism.

1. Doutora em Música pela Universidade Federal da Bahia. Pianista com formação musical pela UFPB e UFBA e estudos nas instituições Northern 
Illinois University, Duquesne University e Carnegie Mellon University. Doutora em Música pela Universidade Federal da Bahia. 
Contato: fabiola.o.f@hotmail.com



59

Compositores muitas vezes demonstram, em suas obras, várias de suas convicções pessoais. 
Entre elas, certamente figuram as suas crenças espirituais e/ou religiosas, como atestam vários autores 
(ANDREOPOULOS, 2000; ARNOLD, 2014; BEGBIE & GUTHRIE, 2011; BRUHN, 2002; 
COBUSSEN, 2008; GODWIN, 1995; HAMEL, 1995; LOPEZ RASO, 2014). Reciprocamente, grandes 
compositores figuram entre proeminentes músicos atuantes em contextos sacros. Dessa forma, não só esses 
artistas têm sido constantemente engajados na liturgia, como também transferem elementos sacros para sua 
produção profana rotineiramente.2 

Se a Igreja foi ou não a patrocinadora mais sábia – e acho que foi: nela se cometeram menos 

pecados musicais – pode-se discutir, mas é certo que foi a mais rica em formas musicais. Como nos 

tornamos mais pobres sem os serviços religiosos com música, sem as Missas, as Paixões, as cantatas 

segundo o calendário dos protestantes, sem os motetes, e os concertos sacros e as vésperas, e tantos 

outros. Essas não são meras formas mortas, mas partes de um espírito musical que saiu de uso. 

(STRAVINSKY & CRAFT, 1999: 102)

Sendo o piano um instrumento de extrema importância na música ocidental – seja pela quantidade 
e qualidade de seu repertório, seja pelo expressivo número de seus grandes intérpretes, seja pela sua grande 
versatilidade, entre outras razões, cogitou-se investigar, no repertório destinado a esse instrumento, obras 
com abordagem religiosa cristã/católica.3   

Esta pesquisa artística pretende ser original por apreciar a existência e a peculiaridade estética de um 
repertório pianístico com referências religiosas católicas. Consiste, em sua essência, em um levantamento 
não exaustivo de repertório pianístico, inspirado pela religiosidade cristã/católica. São incluídos também 
alguns precedentes da música para piano, como o repertório de cravo e virginal. Essa abordagem se limita ao 
repertório original para piano solo (ou instrumentos de teclado precursores deste), excluindo transcrições, 
música para piano a quatro mãos ou dois pianos e repertório concertante (piano e orquestra).

Nesta abordagem, são mencionadas, ainda que superficialmente, as fronteiras entre Música e Teologia 
(Teomusicologia4). Ainda assim, é uma abordagem realizada sob o ponto de vista do intérprete. Dessa forma, 
considerações mais aprofundadas sobre questões estéticas e/ou teológicas fogem ao escopo desta pesquisa.

1 Repertório pianístico com referência à religiosidade católica

Comumente, de bom grado, vinculamos a expressão do sentimento religioso, antes à sonoridade 

do órgão ou da orquestra que à percussão precisa e à ressonância limitada do piano. (...) O cravo 

se prestava ainda menos à tradução da emoção religiosa; e, na música de piano anterior à de 

Franck, se vemos Beethoven se elevar às sublimes regiões onde a alma contemplativa entrevê a 

mística concepção de um Ser supremo, ou Liszt afirmar seu catolicismo em obras que refletem 

suntuosamente as pompas gloriosas da Igreja Romana, em nenhuma outra parte encontramos 

essas queixas de um cromatismo sensível e meditativo, eco das mais inquietas aspirações humanas, 

nem esses grandes planos luminosos sobre que se espalham sonoridades consoladoras. (CORTOT, 

1986: 29)

2. Principalmente entre os séculos XV e XVIII, boa parte dos músicos profissionais obtinha sua primeira formação musical em instituições 
educacionais associadas à igreja.

3. A questão da utilização ou não de instrumentos, mais precisamente de teclado, no contexto do culto religioso, em que a Igreja assume posições 
diversas ao longo dos tempos, foge ao escopo deste trabalho. 

4. Teomusicologia é um neologismo, cunhado pelo etnomusicólogo Jon Michael Spencer, para descrever uma área que estuda as relações entre Música 
e Teologia (BEGBIE & GUTHRIE, 2011: 3). Outro termo, similar, é Teomusicismo (PIKE, 1953: 75).



60

Desde os primórdios dos instrumentos de teclado, existe um repertório que mantém alguma relação 
com contextos religiosos. Haveria pelo menos três formas musicais pré-clássicas para instrumentos de teclado 
derivadas de práticas vocais religiosas: arranjos de cantochão, arranjos de corais luteranos e transcrições ou 
imitações de motetos polifônicos (FERGUSON, 1975: 13-19). Essa última categoria, por sua vez, daria 
origem à fuga.5 

Entre os compositores tardo-renascentistas ingleses, vários deixaram peças para virginal baseadas em 
arranjos de cantochão. A peça In Nomine de John Taverner (1490-1545), integrante da coletânea Mulliner’s 
book (1555), serviria de modelo para várias outras peças sobre o mesmo cantochão. Na mesma coletânea, 
encontramos, entre outras, peças como Eterne rex altissime e Te per orbem terrarum de John Redford (c. 1500-
1547) e Christe qui lux e Gloria tibi trinitas de William Blitheman (c. 1525-1591). 

Johann Kuhnau (1660-1722) considerava suas Seis sonatas bíblicas (c. 1700), inspiradas em temas 
do Antigo Testamento, como uma contrapartida ao gênero oratório. Programáticas, cada sonata como um 
todo relata uma história, e cada movimento retrata um episódio ou situação, representando um único afeto, 
como de praxe na música barroca. O compositor também incorpora hinos simbolicamente, como “Aus 
tiefer not schrei ich zu dir”6 para a oração dos Israelitas antes do confronto entre Davi e Golias, na Sonata 
Il combattimento tra David e Goliath, e “O haupt voll blut und wunden”7 na Sonata Hezekiah (KIRBY, 
1995: 35).8 

A derradeira trilogia de sonatas de Ludwig van Beethoven, Opp. 109, 110 e 111, teve composição 
simultânea à Missa solemnis, Op. 123. O Op. 110 foi completado no dia 25 de dezembro de 1821, segundo 
o seu manuscrito autógrafo. Diferentemente de outras sonatas tardias, não traz dedicatória, o que leva 
à hipótese de uma dedicatória a Jesus Cristo (SOUZA, 1995: 18).9 No Arioso do terceiro movimento, a 
melodia é semelhante à da ária para contralto “Es ist vollbracht” da Paixão segundo São João, BWV 245 de 
Bach. Já o Op. 111 apresenta, em seus dois movimentos, contrastes entre opostos dos mundos real e místico 
(BRENDEL, 2007: 72).  

A onda de estudos de música do passado que tomou parte dos compositores do século XIX parece 
dar impulso também ao sentimento de religiosidade na música instrumental. Tais ecos são encontrados, por 
exemplo, no Felix Mendelssohn (1809-1847) dos Seis prelúdios e fugas, Op. 35 (1832-7) ou na obra infantil 
Seis Peças para o Natal, Op. 72 (1842), assim como na alusão ao hino medieval Dies irae10 no Intermezzo em 
mi bemol menor, Op. 118 n. 6 (1893) de Johannes Brahms (1833-1897). Max Reger (1873-1918) utiliza o 
quarto movimento da Cantata BWV 128, “Auf Christi himmelfahrt allein”11 como base para suas Variações e 
fuga sobre um tema de Bach, Op. 81 (1904)12 e a canção “Stille nacht”13 na peça “Weihnachtstraum”, número 
9 da coletânea Aus der Jungenzeit, Op. 17 (1895). 

5. “É impossível saber exatamente quando a primeira transcrição foi feita; de certo modo, uma melodia pré-histórica tocada numa flauta primitiva 
foi uma transcrição da voz humana. Transcrições são um processo evolucionário natural. À medida que novos instrumentos foram sendo inventados 
e desenvolvidos, compositores naturalmente tomaram vantagem de suas novas cores e extensões, readaptando seus trabalhos e os de outros. Com o 
piano moderno como o instrumento mais versátil na música europeia ocidental, é compreensível que tenhamos provavelmente mais transcrições para 
este do que para qualquer outro instrumento. ” (HINSON, 1990: IX; tradução nossa). 

6. Hino escrito em 1524 por Martinho Lutero, baseado no Salmo 130.

7. Hino escrito por Paul Gerhardt (1607–1676) e Johann Crüger (1598–1662). Foi incorporado a obras de Bach (Paixão segundo São Mateus, BWV 
244), bem como Telemann, Mendelssohn, Reger, Liszt, entre outros compositores.
8. Para sugestões interpretativas sobre a Sonata Il combattimento tra David e Goliath, baseando-se nas intenções programáticas da obra, vide CORTOT, 
1986: 66-67.

9. Extrapolando a busca pelas relações entre a Sonata Op. 110 de Beethoven e o Messias (1741) de Handel (1685-1759), “a partir da aceitação de 
Cristo como centro de um programa para o Op. 110, torna-se possível ver o dinamismo da fuga como símbolo da subida ao Calvário e a porção final 
(comp. 105-110), que Beethoven tão cuidadosamente elaborou, como representante da Crucifixão. Assim, a inserção do motivo do Messias em um 
momento de tal significância faz pensar ter Beethoven querido deixar ali um elo entre as duas obras.” (SOUZA, 1995: 24)

10. Hino medieval comumente atribuído ao frade franciscano Tommaso da Celano (ca. 1200 – ca. 1265), baseado na passagem bíblica Sofonias 1, 
15-16. Consiste no início da Sequentia na missa de Réquiem (missa para os mortos).

11. Essa cantata fora composta para a Festa da ascensão, cuja leitura incluía Atos 1, 1-11 e Marcos 16, 14-20.

12. Intensamente cromática, essa obra é considerada a maior obra de Reger (DUBAL, 2004: 589).

13. Canção de autoria atribuída a Franz Gruber (1787-1863), cuja letra foi traduzida para inúmeros idiomas ao redor do mundo.



61

Na França, as obras-primas Prelúdio, coral e fuga (1884) e Prelúdio, ária e final (1886-7) de César 
Franck (1822-1890) traduzem a escrita organística para o piano.14 Seguindo estes passos, o gênero vocal/
coral hino é traduzido em música para piano no segundo movimento das Trois pièces (1928) de Francis 
Poulenc (1899-1963) e no movimento inicial da Sérénade en la (1925) do russo Igor Stravinsky (1882-1971) 
– nessa época, vivendo uma fase “francesa”.

Na Itália, a harmonicamente complexa Sonatina nº. 4, “In diem nativitatis Christi MCMXVII”, 
de Ferruccio Busoni (1866-1924), possui em seu único movimento uma “força solene e poder emocional 
incomum” (DUBAL, 2004: 440; tradução nossa). Referências diretas à tradição musical católica são 
encontradas nos Três prelúdios sobre melodias gregorianas (1919) de Ottorino Respighi (1879-1936).15 Já o 
ciclo Evangelion (1959) de Mario Castelnuovo-Tedesco (1895-1968) narra a história de Jesus ao longo de 28 
peças divididas em quatro partes: “A infância”, “A vida”, “As Palavras” e “A Paixão”.

A seção central do Scherzo em si menor, Op. 20 (1832) de Frédéric Chopin (1810-1849) cita a 
antiga canção natalina polonesa “Lulajże Jezuniu” (“Dorme Jesus”). Também recorrem ao folclore natalino 
do leste europeu os compositores Ernö Dohnányi (1877-1960) e Béla Bartók (1881-1945) para as obras 
Pastorale sobre a canção natalina húngara “Mennyböl az angyal” (“O anjo do céu”) (1920) e Canções natalinas 
romenas Sz 57 (1915), respectivamente. O compositor tcheco Leoš Janáček (1854-1928) faz referência a 
uma devoção mariana bastante popular em seu país na peça “A Madonna de Frýdek”, número 4 do ciclo 
pianístico Po zarostlém chodníčku (1911).16 

2 Três recortes

Faz-se necessário, aqui, apresentar três recortes de compositores ou estéticas distintas que, cada 
qual a seu modo, contribuíram significativamente, em quantidade e qualidade, para o enriquecimento do 
repertório pianístico com referências à religiosidade católica: os compositores Franz Liszt (1811-1886) e 
Olivier Messiaen (1908-1992), bem como a estética pós-moderna.17 

2.1 Liszt

A música apresenta, ao mesmo tempo, a intensidade e a expressão de sentimentos; é a corporificação 

e essência inteligível do sentimento; capaz de ser apreendida por nossos sentidos, os permeia como 

um dardo... e faz-se sentir em nossa alma. Se a música clama ser a arte suprema, se o espiritualismo 

cristão a transportou, como unicamente merecedora do Céu, para o mundo celestial, esta supremacia 

se embasa nas chamas puras da emoção que bate uma contra a outra de coração a coração, sem o 

auxílio de reflexão... (Liszt, Neue zeitschrift für musik, apud PIKE, 1953: 6; tradução nossa)

14. CORTOT, 1986: 28-31, tecendo interessantes comentários e sugestões interpretativas sobre estas obras, chega a afirmar que Franck inicialmente 
as concebeu para órgão.

15. Estes prelúdios posteriormente seriam incluídos como os três primeiros movimentos da obra orquestral Vetrate di chiesa (1925).

16. Conhecida como a “Lourdes da Silésia”, Frýdek tem sido um importante lugar de peregrinação católica desde o século XVII.

17. Discussões acerca do pós-modernismo musical fogem da proposta deste trabalho, sendo, contudo, extensivamente discutidas em textos como os 
de BUCKINX (1998) e SALLES (2005). “Estes compositores [Pós-Modernos] não rompem com a tradição como os vanguardistas mas, também, 
não retornam a ela para reelaborar sua sintaxe musical. O artista pós-moderno pesquisa novos caminhos a partir da tradição. Procura apresentar uma 
proposta nova que supere as polarizações que regeram os movimentos musicais durante toda a história da música e que se radicalizaram no século XX. 
Essas polarizações superadas pelos compositores pós-modernos são, entre outras, as referentes a nacional/universal, tradição/renovação, ocidental/
oriental, tonal/atonal, popular/erudito, forma/conteúdo, temperamento igual/microtonalismo, funcional/puro. Não se trata de anular esses polos que 
continuarão existindo na expressão de muitos artistas e na percepção das audiências, mas a opção por uma ‘outra nova música’, ao lado das músicas 
que já existem e continuarão a existir.” (TACUCHIAN, 1998)



62

Franz Liszt (1811-1886), desde a tenra idade, demonstrava tendências religiosas. Um homem 
possuidor de vasta erudição, costumava se cercar não só de músicos, mas também de artistas, escritores, 
filósofos e outros intelectuais de sua época. Muito de sua produção composicional reflete sua familiaridade 
com grandes obras artísticas e literárias. Após uma juventude repleta de interesses amorosos, o compositor-
pianista, já na meia-idade, recebeu ordens eclesiásticas. 

Sua produção composicional, além de várias obras sacras, inclui numerosas peças para piano que 
explicitamente demonstram intenções programático-descritivas voltadas à sua fé católica. Liszt teria sido “o 
inventor da peça para piano inspirada pela religião” (BRENDEL, 2007: 262; tradução nossa).18

No extenso ciclo Années de Pelerinage, em três livros (ou anos), várias peças fazem referências ao 
universo católico. A peça “Sposalizio” (segundo ano, 1837-1849), em seu “lirismo espaçoso” (DUBAL, 
2004: 525), é inspirada pela apreciação da obra “Lo Sposalizio” (1504) de Raffaello Sanzio da Urbino 
(1483 –1520), retratando o casamento da Virgem Maria com São José. Emprega “uma harmonia altamente 
sofisticada para criar uma aura de inocência jubilosa e extática” (BRENDEL, 2007: 259; tradução nossa).

O terceiro ano do ciclo (1877) é o que contém mais peças com títulos descritivos que remetem 
à religiosidade do compositor. Em “Angelus! Prière aux anges gardiens”, Liszt ouviu os sinos do Angelus 
soarem suavemente à noite, inspirando-se para retratar este momento musicalmente.19 Neste livro, destaca-
se a peça “Les jeux d’eaux à la Villa d’Este”, inspirada nas famosas fontes existentes em Tivoli, Itália.20 
Composta na tonalidade “mística” de Fá sustenido maior, “evoca um impressionismo que possui um som 
eclesiástico misturado a uma marcada sensualidade que se cresce até um poderoso clímax” (DUBAL, 2004: 
527; tradução nossa). No compasso 144, Liszt modula a Ré Maior e cita, em latim, um trecho do Evangelho 
de São João.21 

As Seis consolações (1850) são inspiradas em poesia de Charles-Augustin Saint-Beuve (1804-1869). 
Apesar de não possuírem títulos descritivos, carregam um sentimento “quase-religioso” (DUBAL, 2004: 
521). Figuram entre suas peças mais simples tecnicamente, servindo como uma boa introdução a esse 
repertório de Liszt, bem como ao complexo repertório religioso em geral.

O ciclo Harmonies poétiques et religieuses (1852) foi inspirado por poesia de Alphonse de Lamartine 
(1790-1869). Liszt inclui arranjos simples de orações em “Ave Maria” e “Pater noster”. Em “Miserere 
(d’après Palestrina)” o compositor evoca arcaísmos, por meio de acordes simples, diatonismo e o estilo 
“puro” associado ao citado compositor renascentista (KIRBY, 1995: 219).  A peça “Bénédiction de Dieu 
dans la solitude” seria “quase única entre as obras de Liszt, em que expressa esse sentimento de contemplação 
mística que Beethoven atingiu em seu último período, mas que é raramente encontrado em outros lugares 
na música” (Humphrey Searle, apud DUBAL, 2004: 523; tradução nossa).

As Variações Weinen, Klagen, Sorgen, Zagen22 (1862) foram compostas após a morte de Blandine, a 
filha mais velha do compositor. Liszt baseia-se sobre o ostinato cromático utilizado no primeiro movimento 
da cantata homônima de Bach.23 O hino “Was Gott tut das ist wohlgetan” é citado como conclusão ao ciclo.24 

18. O compositor-pianista franco-judeu Charles-Valentin Alkan (1813-1888) pode ser considerado como um precursor da música de caráter 
religioso, tendo sido possivelmente o primeiro compositor de música de concerto a incorporar em suas obras melodias judaicas. Algumas obras 
pianísticas: Alleluia Op. 25, Super flumina Babylonis Op. 52, 13 Prières Op. 64, 11 Pièces dans le style religieux Op. 72, entre outras.

19. A Hora do Angelus, ou Toque das Ave-Marias, são orações católicas realizadas ao longo do dia, às 6:00h, 12:00h e 18:00h, relembrando o 

momento da Anunciação do anjo Gabriel à Virgem Maria (Lucas 1, 26-30). 
20. Segundo Ferruccio Busoni, essa peça seria “o modelo para todas as fontes musicais que fluíram desde então” (BRENDEL, 2007: 276; 
tradução nossa).

21. “Sed aqua quam ego dabo ei, fiet in eo fons aquae salientis in vitam aeternam” - “Mas o que beber da água que eu lhe der jamais terá sede. Mas a 
água que eu lhe der virá a ser nele fonte de água, que jorrará até a vida eterna.” (João 4, 14)

22. Chorar, lamentar, preocupar, temer.

23. Um movimento que, como em diversas obras de Bach, posteriormente seria revisado como o “Crucifixus” da Missa em si menor. Weinen, Klagen, 
Sorgen, Zagen é uma das três cantatas do Kantor de Leipzig para o terceiro domingo do tempo de Páscoa. Nelas, Bach, fiel à liturgia luterana, baseou-
se nas passagens bíblicas 1 Pedro 2: 11-20 e João 16: 16-23.

24. “Tudo o que Deus fez está bem feito”, hino composto em 1674 por Samuel Rodigast.



63

Estas variações ocupariam “um lugar excepcional ao lado da Sonata em si menor de Liszt” (Alfred Cortot, 
apud HINSON, 1990: 16; tradução nossa).25

O díptico Légendes (1863) foi composto por volta da época em que Liszt recebera ordens sacras. A 
inspiração consiste em histórias de dois santos católicos: São Francisco de Assis (1182-1226) e São Francisco 
de Paula (1416-1507). Ambas as peças empregam tópicas que remetem à natureza: a primeira, pássaros; a 
segunda, água.26 

A suíte Weihnachtsbaum: arbre de Noël (1876) foi dedicada à sua neta Daniela. É largamente baseada 
em canções de Natal. Uma obra tardia, reflete “reminiscências irônicas do passado, ou de excursões para uma 
esfera de sentimento infantil” (BRENDEL, 2007: 274; tradução nossa).

2.2 Messiaen

Creio no criador de todas as coisas visíveis e invisíveis... A expressão ‘coisas invisíveis exerceu em 

mim uma impressão especialmente profunda. Ela não engloba tudo? Não se refere ela tanto ao 

mundo das estrelas como ao mundo dos átomos, tanto ao mundo dos anjos como ao dos demônios, 

ao de nossos próprios pensamentos, e ao de tudo aquilo que nos é desconhecido e, acima de tudo, 

ao mundo do possível, que apenas Deus conhece? (Messiaen, Melos, Mainz: Schott’s Söhne, 1958, 

apud HAMEL, 1995: 38)

Messiaen refletia sua fé católica, praticamente, na totalidade de sua produção composicional. 
Considerado um verdadeiro teólogo da música, ou mesmo tão teólogo quanto músico, Messiaen relaciona-se 
teologicamente com São Tomás de Aquino (1225-1274). Para ambos, “Deus é a realidade última, possuindo 
uma deslumbrante superabundância de verdade calcada na compreensão dos seres humanos.” (Benitez, 
“Messiaen and Aquinas”, apud ARNOLD, 2014: 59; tradução nossa). No âmbito teológico, os conceitos 
de tempo e eternidade, em Messiaen, são oriundos de três fontes: as escrituras bíblicas, Santo Agostinho de 
Hipona e São Tomás de Aquino (em especial, a Suma Teologica). No prefácio de seu Quatuor pour la fin du 
temps (1941), Messiaen cita Apocalipse 10, 1-7 (“não haverá mais tempo”).

Em seu ciclo Vingt regards sur l’enfant Jésus (1944), Messiaen ergue não apenas um dos monumentos 
pianísticos do século XX, como também deixa um grandioso testemunho de sua fé católica. O compositor 
propõe uma série de contemplações sobre o menino Jesus, inspirando-se em textos de São Tomás de Aquino 
(1225-1274), São João da Cruz (1542-1591), Santa Teresa de Lisieux (1873-1897) e Dom Columba 
Marmion (1858-1923), além dos Evangelhos e do Missal católico. Vários personagens descritos em textos 
bíblicos estão presentes: a Virgem, os Anjos, os Magos, bem como “criaturas imateriais ou simbólicas” (o 
Tempo, as Alturas, o Silêncio, a Estrela, a Cruz). Messiaen utiliza motivos simbólicos recorrentes ao longo 
do ciclo: Thème de Dieu, Thème de l’étoile et de la croix e Thème d’accords. 

O Tema de Deus é encontrado no “Regards du père” (I), “Regard du fils” (V), e “Regards de l´esprit 
de joie” (X), formando assim a Santíssima Trindade, bem como “Par lui tout a été fait” (VI) e “Le baiser de 
l’enfant-Jésus” (XV). O Tema da Estrela e da Cruz é explorado ostensivamente no “Regard d’étoile” (II) e no 
“Regard de la croix” (VII). Messiaen, no prefácio da obra, explica que a Estrela e a Cruz são o mesmo tema 
porque uma abre e a outra fecha o período terrestre de Jesus. 

25. Para sugestões interpretativas, vide CORTOT, 1986: 163-164. 

26. Tópicos referentes à natureza frequentemente também aludem ao universo religioso, por vezes emulando uma concepção panteísta de mundo. 
Para uma perspectiva recente sobre a inter-relação entre Ecologia e a Igreja Católica, é oportuna a consulta à encíclica promulgada recentemente pelo 
Papa Francisco a respeito. BERGOGLIO, Jorge Mario. Carta Encíclica Laudato Si’ do Santo Padre Francisco sobre o cuidado da casa comum. Vaticano, 
24 de maio de 2015. Disponível em: <http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-
laudato-si.html> (último acesso: 01/10/2016)



64

Mais que em todas as minhas obras precedentes, [nos Vingt Regards] eu busquei uma linguagem de 

amor místico, uma vez variada, poderosa e terna, às vezes brutal, numa ordenação multicolorida. 

(Messiaen, apud DUBAL, 2004: 553; tradução nossa)

Dentro da estética místico-ornitológica de Messiaen, os pássaros são particularmente especiais por 
serem “músicos natos” criados por Deus. Dessa forma, o outro grande ciclo para piano solo de Messiaen, 
Catalogue d’Oiseaux (1956-8), expressa o profundo amor de Messiaen à natureza como criação divina. Ainda 
mais experimental que os Regards, Messiaen leva mais adiante a experimentação timbrística e temporal, 
criando um novo senso de forma “em que não mais é baseada nos padrões ocidentais clássicos mas parece não 
se relacionar pelo tempo de maneira alguma” (DUBAL, 2004: 553; tradução nossa).

2.3 Pós-modernidade

A pós-modernidade do final do século XX, em sua indiferença e relativismo, em sua insatisfação 

dentro de uma sociedade do bem-estar – que uma vez alcançada – não parecia responder a questões 

como as relacionadas com o existencial, tem propiciado que certos artistas expressem com uma 

linguagem poética e cheia de sensibilidade suas mais profundas inquietudes espirituais, e que olhem 

para os templos cristãos e seus santos como uma estimulante possibilidade e promissor suporte de 

algo novo. (LOPEZ RASO, 2014: 63; tradução nossa) 

A pluralidade de técnicas e estéticas compreendidas sob o leque do pós-modernismo permite que 
artistas transitem entre várias propostas. Dessa forma, torna-se complexo “classificar” compositores com 
personalidades tão díspares sob o mesmo estilo. Paradoxalmente surgem abordagens semelhantes, que 
buscam demonstrar a espiritualidade por meio da música, em vertentes distintas. Há diversos autores 
que constatam a existência de uma verdadeira “contracultura cristã” na música de concerto pós-moderna 
(ANDREOPOULOS, 2000; ARNOLD, 2014; COBUSSEN, 2008; LOPEZ RASO, 2014).

Propulsionado pelo Festival Nieuwe spirituele muziek, ocorrido em novembro de 1999 em Amsterdam, 
Holanda, “New Spiritual Music” (Nova Música Espiritual) teria sido o “último grande movimento no 
desenvolvimento da história da música do século XX que simultaneamente marca a transição para o século 
XXI” (COBUSSEN, 2008: 29-37; tradução nossa). Então anunciado como “a solução para a crise na música 
clássica contemporânea”, esse movimento apresenta o compositor estônio Arvo Pärt (n. 1935) como seu 
fundador, e inclui entre outros, Giya Kancheli (n. 1935) e o britânico John Tavener (1944-2013).27

Nas Américas, dois compositores representativos dessa abordagem, e bastante atuantes nas últimas 
décadas do século XX, são o norte-americano George Crumb (n. 1929) e o brasileiro José Antônio Rezende 
de Almeida Prado (1943-2010). No tocante ao repertório pianístico, enquanto Crumb inspirou-se no ciclo 
de afrescos de Giotto di Bondone (1267-1337) na Cappella degli Scrovegni (Capela Arena) em Pádua, Itália, 
para compor A little suite for Christmas, A.D. 1979 (1980), Almeida Prado deixa um significativo legado de 
obras pianísticas com referências católicas (PINHEIRO & BRANDÃO, 2016).

Sempre considerei música como uma... substância dotada de propriedades mágicas... Música é 

analisável apenas no nível mais mecanístico; os elementos importantes – o impulso espiritual, a 

27. O compositor britânico James MacMillan (n. 1959) – ele mesmo um notório representante dessa estética musical-religiosa - pondera que todos 
os compositores oriundos de países da “Cortina de Ferro”, que vieram após Shostakovich (1906-1975), foram pessoas profundamente religiosas, 
como Galina Ustvolskaya (1919-2006), Alfred Schnittke (1934-1998), Sofia Gubaidulina (n. 1931), Arvo Pärt (n. 1935) e Giya Kancheli (n. 1935) 
(ARNOLD, 2014: 29-30).



65

curva psicológica, as implicações metafísicas – são compreensíveis apenas em termos propriamente 

musicais. (George Crumb, apud COBUSSEN, 2007: 185; tradução nossa)

(...) procuro a religiosidade não só nos temas sacros, mas em todas as manifestações humanas. Ao 

compor, quero transmitir o que há de mágico e sagrado nas coisas que nos cercam. Quero descrever 

o medo, a alegria, o êxtase, o pânico, o silêncio. Quero dar à religião um sentido de vida universal 

e atual. (Almeida Prado, apud MARIZ, 2005: 396)

3 Considerações finais

Este trabalho buscou realizar um levantamento não exaustivo do repertório pianístico com referências 
à religiosidade católica.  Verificou-se que há tradição de música religiosa para piano, que abarca diferentes 
técnicas e estéticas, ao longo de vários períodos históricos e escolas nacionais. 

Verifica-se, em análise superficial, que uma parcela considerável do repertório discutido nesta 
abordagem realiza frequentes referências à religião, seja por meio de elementos paramusicais ‒ cujas principais 
fontes seriam textos bíblicos e teológicos, orações, contextos, personagens, lugares, fatos e acontecimentos 
associados à religião -, ou elementos oriundos da música sacra. Neste último caso, são abundantes os 
artifícios de intertextualidade. Alguns exemplos, no âmbito da escrita instrumental, incluiriam arcaísmos 
como escritas em recitativos e coral (com suas devidas implicações rítmicas e texturais) ou até mesmo citação, 
paródia ou alusão ao repertório sacro. 

Espera-se que esta investigação possa contribuir para o aprofundamento e consolidação de pesquisas 
sobre o repertório pianístico com referências religiosas, em especial, católicas. É nosso intuito que pianistas 
sintam-se mais motivados a incluir em seus programas obras que abracem a temática religiosa católica, 
bem como compositores contemporâneos sintam-se incentivados a criar obras que abordem expressões de 
religiosidade católica.



66

REFERÊNCIAS

ANDREOPOULOS, A. The return of religion in contemporary music. Literature and Theology, vol 14 
n. 1, March 2000.

ARNOLD, J. Sacred music in secular society. Surrey: Ashgate, 2014. 

BRENDEL, A. Alfred Brendel on music: his collected essays. Chicago: Chicago Review Press, 2007.

BEGBIE, J. S.; GUTHRIE, S. R. (Ed.). Resonant witness: conversations between music and theology. 
Grand Rapids: Eerdmans, 2011.

BRUHN, S. Images and Ideas in Modern French Piano Music: the extra-musical subtext in Piano Works by 
Ravel, Debussy and Messiaen. Stuyvesant: Pendragon Press, 1997.

BRUHN, S. (Ed.). Voicing the Ineffable: Musical Representations of Religious Experience. Stuyvesant: 
Pendragon Press, 2002.

BUCKINX, B. O Pequeno Pomo – ou a história da música do pós-modernismo. São Paulo: Ateliê 
Editorial, 1998.

COBUSSEN, M. music and spirituality: 13 meditations around George Crumb’s Black Angels. CR: The 
new centennial review, vol. 7 n. 1, Spring 2007, p. 181–211. 

COBUSSEN, M. Thresholds: rethinking spirituality through music. Hampshire: Ashgate, 2008.

CORTOT, A. Curso de interpretação. Brasília: MusiMed, 1986.

COTTE, R. J. V. Música e Simbolismo. São Paulo: Cultrix, 1997. 

DUBAL, D. The art of the piano. Pompton Plains: Amadeus Press, 2004.

FERGUSON, H. Keyboard Interpretation. New York & London: Oxford University Press, 1975.

GODWIN, J. Harmonies of heaven and earth: mysticism in music from Antiquity to the Avant-Garde. 
Rochester: Inner Traditions International, 1995.

HAMEL, P. M. O autoconhecimento através da música. São Paulo: Cultrix, 1995.

HINSON, M. The pianist’s guide to transcriptions, arrangements, and paraphrases. Bloomington & 
Indianapolis: Indiana University Press, 1990.

KIRBY, F. E. Music for piano: a short history. Portland: Amadeus Press, 1995.

LOPEZ RASO, P. El diálogo del artista contemporâneo y la iglesia católica. Revista Estúdio – artistas 
sobre outras obras, vol. 10. Lisboa, 2014, p. 61–68.



67

MARIZ, V. História da música no Brasil. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2005. 

PIKE, A. J. A theology of music. Toledo, Ohio: The Gregorian Institute of America, 1953. 

PINHEIRO, F.; BRANDÃO, J. M. Elementos de religiosidade católica na música para piano de 
Almeida Prado. In: H. K. N. Schwebel; J. M. V. Brandão (org). Perspectivas de interpretação, teoria e 
composição musical. Série Paralaxe, 2. Salvador: Editora da UFBA, 2016, p. 77–129.

SALLES, P. T. Aberturas e Impasses: o Pós-Modernismo na Música e seus reflexos no Brasil, 1970−1980. 
São Paulo: Editora UNESP, 2005.

SOUZA, E. R. P. Proporções no Opus 110 de Beethoven. Campinas: Editora da UNICAMP, 1995.

STRAVINSKY, I.; CRAFT, R. A Música e a Igreja. Conversas com Igor Stravinski. Coleção Debates. São 
Paulo: Perspectiva, 1999, pp. 102–103.

TACUCHIAN, R. Duas décadas de música de concerto no Brasil: tendências estéticas. XI Encontro 
Nacional da ANPPOM. Anais. Campinas: UNICAMP, 1998.


