
181

ARTIGO COMPLETO | 

PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

A espiritualidade nos diferentes níveis do 
design: teoria, prática e reflexões
Spirituality at different levels of design: theory, practice 

and reflections

Karine de Mello Freire
Gustavo Berwanger Bittencourt

Resumo:  A espiritualidade é uma dimensão fundamental 

de todas as culturas humanas, mas tem inserção 

inversamente proporcional nas culturas de design. Este 

artigo busca contribuir para a aproximação entre design 

e espiritualidade em quatro movimentos: conceituando 

e posicionando a espiritualidade no campo do design; 

revisando a literatura e resgatando ideias e autores que 

pesquisaram e operaram o design em intersecção ou 

aproximação com disciplinas ou práticas espirituais; 

resgatando uma estrutura teórico-metodológica proposta 

pelos autores em trabalhos anteriores; e discutindo um 

caso em que tal estrutura foi aplicada. Concluímos, a 

partir dessa estrutura, que uma espiritualidade autêntica 

e estruturada pode contribuir para culturas de design que 

operem pelo alinhamento dos diferentes níveis de design 

(ontológico, epistemológico, metodológico, metaprojetual 

e projetual) a partir das posturas dos designers.

Palavras-chaves: codesign; espiritualidade; ontologia; 

sentipensar.

Abstract: Spirituality is a fundamental dimension of 

all human cultures, but it has an inversely proportional 

presence in design cultures. This article seeks to contribute 

to bridging design and spirituality through four movements: 

conceptualizing and positioning spirituality within the 

field of design; reviewing the literature and retrieving 

ideas and authors who have explored and practiced 

design at the intersection with or in approximation to 

spiritual disciplines or practices; retrieving a theoretical-

methodological framework previously proposed by the 

authors; and discussing a case in which this framework 

was applied. From this framework, we conclude that an 

authentic and structured approach to spirituality can foster 

design cultures in which the alignment of different levels 

of design (ontological, epistemological, methodological, 

metadesign, and design) emerges through the designers’ 

embodied postures and ways of being.

Keywords: codesign; spirituality; ontology; feeling-thinking.



182
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

Introdução

O debate sobre processos criativos coletivos dentro da cultura de design tem mais de 50 anos na 

comunidade do design participativo, no qual os temas ligados à dimensão política, social, cultural 

e técnica, foram amplamente discutidos. A Revista Codesign - International Journal of CoCreation 

in Design and the Arts publica há 20 anos teorias e ferramentas ligadas a processos colaborativos. 

Acreditava-se que uma abordagem fundada na colaboração entre produtores, designers e usuários 

finais levaria a resultados mais efetivos, apropriados e desejáveis (Erlhoff; Marshall, 2007). O 

princípio era trazer os afetados pelo problema às etapas de concepção e implementação das 

soluções (Meroni, 2008).

Na época em que ainda se pensava em um design centrado no humano, Sanders e Stappers (2008) 

já apontavam que o paradigma cocriativo era um dos principais meios para a transformação da 

visão de mundo de uma vida insustentável para uma vida sustentável, dentro de uma ecosfera 

saudável, nos quais tanto a ciência quanto a espiritualidade reconfigurariam nossos entendimentos 

mais básicos da consciência humana.

Muitos anos foram necessários para que os estudos avançassem na direção da criação coletiva para 

além dos humanos, incluindo outros membros dessa ecoesfera saudável, a partir das discussões do 

antropoceno e do impacto da atividade humana em todas as outras formas de vida. Yoko Akama 

(2015, p. 262) começa a trazer para o codesign, a partir da teoria ator-rede e na filosofia japonesa 

Ma — ‘between-ness’ — a  dimensão da sensibilidade relacional presente no fluxo de ações entre 

seres e não-seres num processo criativo: “[...] à medida em que projetamos, somos incorporados 

e inscritos por condições que não podemos tocar ou ver, mas que se manifestam por meio de 

sua evolução”. Akama, Light e Kamihira (2020) avançam na inclusão de mais-que-humanos 

em processos de design, em uma prática de design pluriversal que incorpora múltiplas visões de 

mundo, a partir da dimensão da espiritualidade. Para as autoras, espiritualidade diz respeito à 

relação pessoal com o sagrado, com o transcendente, com os valores fundamentais, na relação 

da sua vida em interconexão com as demais formas de vida. Na sua compreensão, nada existe 

em si mesmo, mas sempre como parte de um todo que está continuamente indo e vindo. Esse 

entendimento de espiritualidade é o que funda e permeia este artigo.

Ao descrever sua conexão com aborígenes australianos durante um projeto, Akama (Akama; Hagen; 

Whaanga-Schollum, 2019) revisita sua própria formação cultural no Japão, marcada pelo conceito 

de interdependência presente no Zen Budismo, Taoísmo e Shintoísmo e materializada em rituais 

domésticos de sua própria família. De tal mergulho introspectivo ela retorna com uma perspectiva 

mais ampla sobre a prática do design, baseada em uma “maior sensibilidade à inter-relação de 

já-tornar-se-com-muitos em um país Aborígene” (Akama; Hagen; Whaanga-Schollum, 2019, p. 

70). Ela defende que essa sensibilidade ampliada requer “um respeito pelos limites de lugares, 

situações, conhecimentos, relacionamentos e coisas em reinos além”. Em outras palavras, requer 

a capacidade de ‘sentipensar’ (Bittencourt; Freire, 2022), nesse caso forjada em sua disposição de 

costurar diferentes aspectos da sua vivência, como a educação em design, projetos de codesign 

com povos originários e seu cotidiano em família. 

Este trabalho de Akama foi uma das inspirações para que os autores empreendessem essa busca 

pelo resgate da espiritualidade nos processos de design. As reflexões iniciaram-se com o aporte 

da metodologia de orientação budista Gestão por Mandalas em um processo de design estratégico 



183
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

voltado a associações de pessoas com doenças raras, com ênfase na construção de modelos 

associativos e cenários futuros (Bittencourt; Freire, 2020). Passou também pela aproximação 

do design e espiritualidade ao evocar questões como ética amorosa (Kapla; Freire, 2022), ensino 

de designers sentipensantes (Freire; Del Gaudio, 2021), codesign baseado em espiritualidade 

(Bittencourt; Freire, 2022) e regeneração (Freire; Bittencourt; Barbosa, 2024; Freire, 2025).

Como principal conclusão desses primeiros anos de pesquisa e diálogo, compreendemos que a 

aproximação entre design e espiritualidade tem maior chances de ser benéfica e frutífera quando 

parte de uma disciplina estruturada e uma relação autêntica dos designers com o caminho espiritual 

escolhido (Freire; Bittencourt; Barbosa, 2024). Por disciplina estruturada, entendemos aquela 

que vem de uma linhagem, de uma escola com consistência filosófica e que oferece diretrizes 

práticas adaptadas à vida contemporânea. Além disso, não se baseia apenas na leitura individual 

de manuais de teorias ou escrituras, mas em vivências acompanhadas por professores e outros 

praticantes. Por relação autêntica, compreendemos uma metodologia incorporada à vida de seu 

praticante, como parte do cotidiano, um exercício regular, evitando, assim, abordagens superficiais 

que podem ocorrer, por exemplo, apenas como uma preparação momentânea em uma oficina. 

A autenticidade também se refere a uma disciplina espiritual que promove valores como amor 

e compaixão direcionados equitativamente a todos os seres, humanos ou não, visíveis ou não, e 

que não exclui, direta ou indiretamente, certos grupos sociais. Esses dois aspectos, estruturação 

e autenticidade, seriam pressupostos para que uma disciplina espiritual possa de fato auxiliar 

em um processo de design sentipensante e não se tornar apenas mais um recurso instrumental 

ocasional (Freire, 2025). Para Fischer (2020), a disciplina espiritual deve ser um esforço contínuo 

e diário de desenvolvimento. Ele, como muitos outros mestres budistas, coloca a vida cotidiana 

como o verdadeiro campo da atividade espiritual e ressalta a necessidade de colocar em prática 

no dia-a-dia tudo aquilo que é contemplado em rituais ou estudos.

Uma questão ainda em aberto que estamos buscando responder é em que nível do projeto de 

design a espiritualidade deve ou pode ser introduzida. Basta a prática autêntica e estruturada 

dos designers envolvidos orientar sua participação no projeto de forma introspectiva, sem ser 

expressada? Deve ser integrada e expressada no processo de design na forma de ferramentas 

e materialidades? Deve orientar o projeto do projeto? Ou, de forma ainda mais ampla, atuar na 

metodologia ou trazendo um outro olhar epistemológico? São perguntas feitas a partir da proposta 

de Bentz e Franzato (2016) de compreender o design a partir de uma estrutura de níveis que, 

propomos, ajuda a iniciar a construção de uma resposta.

Níveis de conhecimento e coerência projetual

Bentz e Franzato (2016) propõem a compreensão do design pelas lentes dos níveis de conhecimento 

da linguística, baseando-se nos estudos de Greimas e Hjemlslev: realidade (res), língua-objeto, 

metalinguagem, metodologia e epistemologia. A realidade é o nível concreto do mundo, onde o 

design atua para resolver problemas tangíveis. A língua-objeto refere-se ao próprio design como 

prática e linguagem projetual (Figura 1). O nível da metalinguagem, onde se insere o Metaprojeto, 

atua como um sistema de reflexão e orientação do design, estabelecendo parâmetros para sua 

criação. Acima disso, o nível metodológico organiza e estrutura os processos de design, e o nível 

epistemológico define os fundamentos teóricos que sustentam essas metodologias. O Metaprojeto, 



184
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

ao operar no nível metalinguístico, conecta o design ao campo metodológico e epistemológico, 

permitindo a formulação de estratégias e a ampliação das possibilidades criativas.  

A relação entre Metaprojeto e os níveis de conhecimento evidencia a importância do Princípio 

do Deslocamento, descrito por Franzato (2014), que destaca a necessidade de transitar entre 

os níveis de design e Metaprojeto para construir processos motivadores e orientadores. Esse 

deslocamento permite que o designer amplie sua compreensão do processo e crie parâmetros 

que direcionam o desenvolvimento do projeto.

Relacionamos o olhar dos níveis à proposta de design ontológico proposta por Flores e Winegrad 

nos anos 90, resgatada e consolidada por Anne Marie Willis (Willis, 2006) e amplificada por 

Escobar (2018). A ideia de um design ontológico que, ao projetar, projeta mundos e formas 

de viver, insere um novo nível no desenho de Bentz e Franzato, o nível ontológico que orienta 

ou governa o nível epistemológico e os demais sucessivamente. A adição é simples, mas tem 

implicações profundas quando consideramos o princípio do deslocamento: o movimento amplo 

entre realidade e ontologia exige uma capacidade ainda maior de abstração e um olhar igualmente 

amplo, panorâmico, talvez oceânico (Montero, 2023).

Escobar (2018) cita a proposta de entendimento de três camadas de ontologia por Mario Blaser 

que confere um pouco mais de materialidade ao conceito e permite maior facilidade em operá-lo: 

pressupostos (sobre os seres que existem e suas condições de existência), configurações (como os 

seres performam a si mesmos em mundos) e histórias (mundos manifestados, enacteds, através 

da contação de histórias).

A Figura 2 apresenta a proposta de inserção do nível ontológico e os desdobramentos no desenho 

desta pesquisa.

Figura 1: Design 
em Níveis de 
Conhecimento
Fonte: (Bentz e 
Franzato, 2016,
p. 1426).

Figura 2: Níveis de 
conhecimento com 
Ontologia
Fonte: adaptado 
de Bentz; Franzato  
(2016).



185
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

A partir dessa organização de pesquisa, apresentamos nas seções a seguir o desenho e a prática 

dos processos de codesign baseados em espiritualidade.

O desenho de uma prática cocriativa baseado em espiritualidade

Ao desenhar o processo projetual e selecionar as ferramentas, partimos do princípio da colaboração 

genuína a partir de uma camada de inteligência interior, que sentipensa e se conecta a outras 

formas de vida, para além do Eu (Frawley, 2016). Para proporcionar tal vivência, seguimos as 

práticas espirituais dos pesquisadores-designers-facilitadores do processo de codesign, como 

bases teóricas para a proposição metodológica. Tanto a filosofia budista quanto a filosofia do 

yoga seguem ontologias relacionais e realizam práticas meditativas e corporais para sentipensar 

o interser. O conceito de interser é fundamental em nossos processos e está relacionado à ideia 

védica, incorporada no yoga e no budismo de interdependência, tema complexo, debatido por 

séculos, o qual tentamos descrever muito brevemente no parágrafo a seguir.

Embora o budismo se apresente por meio de uma enorme variedade de escolas e linhagens, há 

princípios filosóficos que são comuns a quase todas, como é o caso dos “Doze Elos da Originação 

Dependente” (Gouveia, 2016). Tal princípio, pode-se dizer, está na base da ontologia budista 

pois descreve como os fenômenos externos (universos, mundos, objetos naturais e artificiais, 

acontecimentos) e internos (identidade, emoções, pensamentos, desejos) surgem dentro do que a 

filosofia budista considera ser a “realidade relativa” que experienciamos, diferente da “realidade 

absoluta”, inefável, além de qualquer elaboração (Gouveia, 2016). O princípio da originação 

dependente é “[...] descrito, examinado e explicado nesta teoria segundo a qual não existe nenhum 

fenômeno que não seja efeito de uma originação dependente; todos os fenômenos surgem em 

decorrência de uma série de fatores causais, de condições” (Gouveia, 2016; p. 192). A originação 

dependente é a base filosófica que demonstra a relacionalidade radical na ontologia budista: para 

este pensamento, não existe, em nível último, fenômenos separados, individuais. O que não quer 

dizer que o budismo abrace o conceito de “unidade” - e nem tampouco o “vazio” niilista. Esta 

posição intermediária entre o uno eterno e o vazio niilista é característica da filosofia budista e 

objeto de debates literalmente milenares, porém concordantes no princípio básico, relacional, 

de que “quando, isto é, aquilo é” (Lingpa, 2010). O monge budista vietnamita Thich Nhat Hanh 

(1995) usa a expressão “interser” como forma de comunicar esse princípio. Amparado tanto na 

filosofia quanto na prática budista, Hahn (2017, tradução nossa) propõe que “Tudo depende de 

tudo o mais para se manifestar". Dessa perspectiva, compartilhada por todas as escolas budistas, 

não existe fenômeno, incluindo os seres, que exista de forma independente de outros fenômenos; 

tudo existe dependente de causas, condições e relações. Dessa forma, “[...] nós não existimos 

independentemente. Nós intersomos” (Hahn, 2017).

Do mesmo modo, há diversas correntes filosóficas do yoga. A perspectiva trazida pelo pesquisador 

Tales Nunes (2021) sintetiza a abordagem utilizada nesta pesquisa: yoga é um meio conhecimento 

do Ser, que conecta corpo e seus ritmos com os ritmos da Terra. Reconhece a realidade como 

uma trama infinita e interdependente. Para o autor, yoga é tanto os meios que usamos para nos 

lembrar da não separação quanto a própria visão de não separação” (p. 23). Há vários tipos de 

yoga quando desdobramos a filosofia em práticas. Uma delas, que guiou o projeto, é o hatha-yoga, 

como uma tecnologia ancestral de alinhamento do corpo físico, nas camadas emocional, mental, 

com o corpo sutil.



186
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

Apresentamos, então, a proposta metodológica de um codesign baseado em espiritualidade, 

partindo do princípio do interser, da interdependência e da coemergência daquilo que criamos com 

a atmosfera do ambiente em que estamos inseridos. As escolhas do local, da caracterização do 

espaço físico, dos alimentos, da temperatura, do silêncio e do som, da disposição dos participantes 

para a realização da atividade, foram pensadas para ampliar a escuta e abrir espaço para as 

novas ideias. Foi considerada a relação da energia do alimento consumido como uma relação 

criativa com mais-que-humanos que também participariam do projeto. E o silêncio foi escolhido 

como um elemento para acalmar a mente, estimular a observação dos pensamentos, perceber 

os estímulos do entorno, possibilitando a intervenção dos seres mais-que-humanos e o foco na 

expressão das ideias.

Alimentos baseados em plantas, na sua potência ancestral, como fonte de vida e criação foram 

colocados à disposição dos participantes. E para romper com um padrão social de consumo de café 

preto como estimulante, oferecemos cafeína em forma de chá e uma opção de chá sem cafeína. As 

sementes, folhas, tubérculos passaram a fazer parte dos corpos dos participantes e do processo 

criativo. Tanto a filosofia do yoga quanto a filosofia da metamorfose de Emanuele Coccia (2020) 

reforçam que o alimento muda a energia criativa do corpo.

No desenho da prática de codesign, o critério principal de criação, decisão e corte foi o quanto 

cada elemento contribuiria para fomentar um envolvimento mais espiritual dos participantes, no 

sentido de conectarem-se à capacidade inata de seres humanos de colaborar a partir de um ponto 

de vista mais amplo, que fosse além de cada “eu”. Colocar o corpo em movimento e estimular os 

sentidos na relação com a materialidade do processo projetual pela visão, audição, olfato, tato e 

paladar, levou a escolha de trabalhar nas atividades com material impresso; recorte e colagens.

Optamos por partir do movimento do corpo para alcançar estados mais aguçados de consciência. 

Desenhamos uma prática de hatha yoga para flexibilizar o corpo como caminho para flexibilizar a 

mente; para acalmar o ritmo dos pensamentos e possibilitar a escuta das sutilezas; para perceber 

o corpo a partir de múltiplas possibilidades de pontos de vista; para reconhecer as limitações do 

corpo e avançar sem violência; para perceber a mudança que ocorre na realização de uma tarefa 

no encontro com outro corpo que sentipensa. Essas qualidades trabalhadas nos asanas, mudras 

e pranayamas da atividade de integração, deveriam ser levadas para o processo criativo. A partir 

dessa prática, a escuta atenta e o diálogo amoroso deveriam emergir.

Os movimentos de abertura, torção, retenção, inversão e equilíbrio trabalhados na prática do 

hatha-yoga foram levados para os movimentos propostos na prática metaprojetual de construção 

de cenários (ver na próxima sessão). Por fim, a não-dualidade e os aspectos da trindade presentes 

na filosofia do yoga foram exercitados na figura dos três pontos de vista nas atividades.

A prática cocriativa baseada em espiritualidade

O Rumos Mais Pretos é um programa criado pela agência DZ Estúdio e pela Universidade Federal 

do Rio Grande do Sul (UFRGS) a partir de outro programa, o Rumos da Publicidade da UFRGS, com 

o objetivo de promover a inclusão de pessoas pretas, pardas e indígenas no mercado publicitário. A 

1ª edição ocorreu em 2021, oferecendo 11 aulas e experiência de estágio para cinco estudantes. A 

2ª edição, em 2023, ampliou o alcance com workshops para 150 estudantes, 20 horas de conteúdo 

em módulos de estratégia, digital e criatividade, além de mentoria. Essa segunda edição envolveu 



187
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

24 instituições, incluindo 16 agências de publicidade, universidades e movimentos sociais, 

resultando em 32 contratações para o mercado. Os benefícios incluíram maior diversidade no 

setor, conscientização sobre desigualdades, inclusão de talentos pretos e pardos e fortalecimento 

da produção de campanhas mais plurais e representativas no mercado publicitário.

Um dos autores, à época Head de Estratégia da DZ, foi chamado em meados de 2024 para colaborar 

na condução de um momento de diálogo que estabelecesse um eixo estratégico que alinhasse 

visões divergentes para o programa em sua versão 2025. Incluiu no trabalho sua colega de pesquisa, 

também autora aqui, no projeto. A dupla de designers propôs, então, a realização de uma oficina 

de projeto de cenários futuros a partir do codesign baseado em espiritualidade.

O encontro aconteceu no salão principal da DZ Estúdio, localizada no campus de Porto Alegre 

da Unisinos, por ser o espaço disponível e familiar aos participantes, além de dispor de muita luz 

natural e a vista de um jardim. O espaço foi organizado para que os participantes sentassem em 

roda e pudessem trocar e se enxergar sem obstáculos; as comidas e bebidas foram selecionadas 

para apoiar momentos de maior presença corporal e mental, privilegiando chás, bolos orgânicos 

veganos e grãos integrais, evitando café e lanches processados. A oficina aconteceu em uma 

tarde na segunda semana de dezembro de 2024, das 13h às 16h, época do ano marcada por um 

cansaço generalizado e agendas cheias pelos compromissos de final de ano. Daí, também, a 

preocupação dos designers de projetarem uma experiência que promovesse a desaceleração e o 

contato com corpos e mentes. 

Buscou-se também ter um grupo de participantes que representasse as três comunidades envolvidas 

no projeto: estudantes (dois participantes), organizações (três participantes) e universidade 

(dois participantes). Buscou-se ter uma representação de pessoas pretas, que eram quatro dos 

sete participantes.

Ao chegar no espaço, os participantes foram recepcionados com chás e comidas mais leves 

(descritas na seção anterior) e, conduzidos ao círculo central, foram feitas as devidas apresentações 

e iniciado o processo projetual sentipensante da tarde, dividido em nove momentos descritos abaixo:

1.	 Abertura: os participantes foram introduzidos ao conceito de construção de cenários como 

uma ferramenta estratégica para visualizar futuros desejáveis. Foi apresentado um triângulo 

onde os vértices traziam as palavras “Estudantes”, “Organizações” e “Universidade” como 

representação visual da multiplicidade de pontos de vista necessários, permitindo que 

diferentes perspectivas contribuíssem para a formulação de novas possibilidades. Tempo: 

10 minutos.

2.	 Integração: foi realizada uma prática corporal para integrar corpo, mente e espírito e, ao 

mesmo tempo, integrar as pessoas na atividade. Toda a prática foi realizada com posturas 

em pé, onde cada participante era convidado a sentir o próprio corpo. A primeira postura 

realizada foi a da montanha (Tadasana), conectando respiração, atenção e estabilidade. 

Na sequência, os participantes foram convidados a flexionar o tronco à frente, na postura 

Uttanasana, para acalmar o sistema nervoso e reduzir o stress, na medida em que prestavam 

atenção na cabeça posicionada abaixo do coração. A sequência de movimentos foi guiada 

para estender o tronco à frente, prestando atenção na relação cabeça e coração (Ardha 

Uttanasana) e elevando novamente tronco e braços em Urdhva Hastasana. Essa sequência de 



188
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

movimentos de flexão, extensão e retorno ao eixo principal busca trazer presença, acalmar 

os pensamentos e perceber a mudança no corpo físico de uma mudança de ponto vista. 

Seguiu-se com a postura de equilíbrio Vriksasana para estimular o foco, a concentração, 

estado de presença, acalmar a mente e ampliar a consciência corporal direcionando a atenção 

para as sutis diferenças entre os dois lados do corpo. A intenção foi sair da postura do corpo 

para a postura da mente em um processo criativo respeitoso e colaborativo: é fundamental 

reconhecer, acolher e trabalhar com as diferenças. Deste ponto, partiu-se para a relação eu-

outro, com a realização de posturas em dupla, para que as qualidades das relações fossem 

percebidas. A questão posta era: o que muda na relação quando os corpos precisam cooperar 

para alcançar um objetivo comum? Por fim, voltamos a quietude e estabilidade da montanha 

e realizamos pranayamas para intencionalmente direcionar o ar pelo corpo, direcionando a 

energia vital, estimulando o equilíbrio e arejando a mente, acompanhado de mudras para 

ampliar a escuta interna e equilibrar os cinco elementos que nos constituem (ar, fogo, água 

e terra). Reforçamos que a qualidade da escuta atenta, iniciada na prática de yoga deveria 

permanecer ao longo da atividade e que o princípio da não-violência do yoga deveria pautar 

os diálogos estratégicos que viriam na sequência. Tempo: 20 minutos

3.	 Motivação: na sequência, inseriu-se a prática budista de “estabelecimento da motivação”, 

na qual se convida os participantes a, como diz a expressão tibetana kung long a fazer surgir 

ou despertar, completamente, das profundezas, um estado geral de coração e mente (Dalai 

Lama, 2000) que vá além do seu eu individual e possa beneficiar outros e muitos seres. 

Tempo: cinco minutos.

4.	 Espaço: fez-se um convite para reflexões sobre propósito e impacto do encontro, destacando 

a importância do pensamento estratégico para o projeto. A proposta foi criar um espaço de 

“sentipensar”, onde a realidade fosse temporariamente suspensa para a construção de novas 

possibilidades. Tempo: cinco minutos.

5.	 Intenção: os participantes realizaram uma atividade individual introspectiva de criação de 

um moodboard respondendo à pergunta “Por que o Rumos é necessário hoje?”. Utilizando 

imagens e textos pré-selecionados (por pessoas pretas que trabalham na agência), a proposta 

incentivou um olhar intuitivo e original sobre a necessidade do projeto. Essa atividade foi 

realizada em silêncio para gerar introspecção e foco. Tempo: 15 minutos.

6.	 Partilha 1: cada participante recebeu um moodboard de outro participante que representasse 

um papel diferente do seu (universidades, organizações, estudantes) e foi convidado a 

interpretar e registrar suas percepções principais. O objetivo era exercitar a “mente de 

principiante” e captar sentimentos e ideias-chave sobre os cenários apresentados, inserindo 

novas camadas de significado na proposta recebida. Essa atividade foi realizada em silêncio 

para gerar introspecção e foco. A escuta atenta ao que estava sendo apresentado e a expressão 

genuína do seu sentipensar foram estimulados. Tempo: 15 minutos.

7.	 Partilha 2: novamente, os participantes analisaram um moodboard de outro participante 

com um papel diferente do anterior, mas agora narrando como seria o cenário caso o inverso 

acontecesse. A intenção foi ampliar a compreensão sobre os desafios e oportunidades do 

projeto a partir de diferentes perspectivas, inserindo novas camadas de significado na 



189
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

proposta recebida. Essa atividade foi realizada em silêncio para gerar introspecção e foco. 

Tempo: 15 minutos.

8.	 Produção de sentidos: em grupos mistos de três a quatro pessoas, os participantes sintetizaram 

os insights dos movimentos anteriores, para criar um cenário futuro desejado para o Rumos. O 

foco estava na visão de impacto, regeneração e inspiração, projetando um futuro estratégico 

para o projeto. A escuta atenta ao que estava sendo apresentado e o diálogo amoroso foram 

estimulados. Tempo: 50 minutos.

9.	 Fechamento: cada grupo descreveu o cenário criado e compartilhou como o processo os fez 

sentir a partir de um grande “tapete de cenários” com todos os moodboards e cenários reunidos 

no chão. Além disso, discutiram expectativas e aprendizados, promovendo um momento de 

reflexão coletiva sobre os avanços da construção de cenários. Tempo: 30 minutos.

Após a oficina, os materiais e discussões gerados foram utilizados na formulação de um documento 

estratégico com o objetivo de direcionar o Rumos do ponto de vista organizacional e comunicacional.

Discussão

Uma das principais questões de nossa busca por aproximar a espiritualidade do design nos últimos 

anos é como tornar essa aproximação prática e não apenas teórica. Neste projeto, aprofundamos 

nossa compreensão inicial descrita em Bittencourt e Freire (2022) da importância dos designers 

que operam os processos projetuais sentipensantes partirem de caminhos espirituais autênticos e 

estruturados. Esses dois elementos estiveram presentes no projeto, uma vez que o aporte de uma 

prática de yoga, de uma proposta de alimentação integral e saudável e o método de estabelecer 

e manter a motivação tiveram origem nos caminhos pessoais de yoga e budismo dos autores, os 

quais têm uma relação de muitos anos com essas abordagens espirituais, mantendo uma rotina 

diária, conectados a comunidades de prática, participando de palestras de retiros e vinculando-se 

a professores dentro de tradições e linhagens reconhecidas.

Outro ponto de reflexão dos designers em suas pesquisas e práticas têm sido o que significa trazer 

a espiritualidade para o processo de design. A proposta da Bentz e Franzato (2016) de equivalência 

entre os níveis de conhecimento e níveis de design abre a possibilidade de discutirmos a introdução 

de filosofias e práticas espirituais em diferentes níveis. No caso relatado, partimos das ontologias 

Figura 3: 
Momentos 2 e 9 do 
processo projetual 
sentipensante
Fonte: foto dos 
autores.



190
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

e epistemologias que fundamentam o budismo tibetano e o yoga, o que orientou as escolhas 

metodológicas, metaprojetuais e projetuais. Buscar essa orientação ontológica para os processos 

projetuais provoca a mudança de crenças, valores e modelos mentais para que possamos realmente 

alcançar a sustentabilidade (Scarano, 2024). Para o autor, a espiritualidade possibilita sentimentos 

de encantamento e percepção do sagrado, e desencadeia princípios e atitudes ecosóficas que 

levam a comportamentos e práticas sustentáveis interna, social e ambientalmente.

Cabe ressaltar que, desde o início deste projeto, os designers-pesquisadores propuseram-se partir 

de uma ontologia relacional que orientasse os demais níveis, questionando-se, refletindo durante 

a ação projetual, sobre como os tais pressupostos ontológicos poderiam ser alinhados. Assim, 

deslocaram-se entre os níveis (Franzato, 2014) buscando alinhar os 9 momentos projetados com a 

ontologia e a epistemologia budista/iogue, bem como com o codesign baseado em espiritualidade 

delineado teoricamente em artigo anterior, e as escolhas das ferramentas, dinâmicas e do ambiente 

no nível língua-objeto. Tal deslocamento foi deliberado e dialogado, embora compreende-se que 

sempre há operações e escolhas implícitas.

Ao explicitar as ontologias, o trânsito entre os níveis e as consequências das escolhas em cada 

um deles também se explicita e ganha possibilidades mais interessantes. A filosofia budista se 

pauta pela transformação da mente dos seres em direção à eliminação completa da ignorância 

e do sofrimento; trata-se de uma filosofia pragmática que não tem um fim em si mesmo. Atua 

com o único objetivo de se alcançar o reconhecimento da sabedoria inata que existe em cada 

ser. A filosofia do yoga, por sua vez, busca a eliminação das ilusões da matéria que escondem 

a verdade primordial de que somos perfeição pura, somos Um com o Todo. É um caminho de 

autoconhecimento, para o alcance da equanimidade e presença. Nesse caminho, a intuição se 

potencializa, fazendo emergir uma inspiração resultante do sentimento de interdependência 

com todos os seres viventes. 

O fato de os designers estarem intencionalmente construindo os processos a partir de suas vivências 

pessoais e profundas de budismo e yoga (níveis ontológico e epistemológico) gerou reflexões 

prévias em todos os níveis de design de modo a buscar uma coerência teórico-metodológica, 

fazendo a intenção reverberar nas escolhas da configuração de metodologia (codesign baseado 

em espiritualidade), metadesign (cenários), língua-objeto (estratégias e visões) e realidade 

(espaço, alimentação e práticas corporais). A proposta de cenários pluriversais, por exemplo, ao 

trabalhar com diferentes camadas materiais, gráficas e conceituais, acolheu o ponto de vista 

dos diferentes atores envolvidos no projeto, provocando reflexões sobre a interdependência do 

grupo, evidenciando seu status de interser e estimulando a busca do sagrado dentro de cada um 

no processo. Em cada um dos níveis, há influência declarada de bases ontológicas.

Para identificar evidências no nível “Res”, enviamos por WhatsApp uma mensagem escrita 

contendo três perguntas simples e diretas para os sete participantes: “Qual sua impressão do 

processo realizado na oficina: roteiro, atividades e ambiente? Como isso afetou/ impactou seu 

estado de espírito para executar as atividades? De que modo as atividades e/ou o ambiente da 

oficina afetaram o seu processo criativo? Você percebeu e quer relatar alguma experiência mental/ 

sensorial ou emocional relacionada ao processo?”



191
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

Recebemos contribuições de quatro participantes. Trazemos abaixo algumas frases que 

consideramos representativas dos efeitos da aproximação entre espiritualidade e design. As 

respostas vieram mescladas em relação às perguntas.

“Minha impressão foi muito positiva pelo planejamento do tempo adequado para as ati-
vidades, em cada etapa, sem pressa, modalidade das atividades positiva e inspiradora, 
sem deixar de ser assertiva, oportunizaram resultados muito interessantes e íntegros 
(aspectos positivos e negativos do tema em questão), ambiente excelente, materiais 
disponíveis e lanche, tudo feito com cuidado”. Participante 4 

“Eu me surpreendi com a atividade na qual a gente se conectou mais com o corpo, na-
queles exercícios de yoga. Eu achei divertido, ao mesmo tempo, acho que sempre quan-
do a gente tem que se deparar com o outro, com atividades em dupla, como na yoga, 
senti muito desconforto no ar (..) o que, por um lado, eu acho muito interessante, porque 
bota a gente a pensar”. Participante 1

“Eu senti uma certa ansiedade, ‘vamos falar do Rumos’, mas adorei me ver com essa 
sensação de ansiedade e poder, aos pouquinhos, me desprender dela para estar ali, pre-
sente e me alongando um pouco. Eu senti meu corpo. Foi muito bom”. Participante 1

“Aquele momento de aterrissagem, de relaxamento, ajuda pra deixar todo mundo mais 
presente. (...) Acho que estava todo mundo mais presente e mais relaxado pra traba-
lhar”. Participante 2

“Acredito que o momento de início da oficina que tivemos yoga e a nossa conexão, foi 
uma experiência que nunca tinha tido antes (...)! Nas próximas fases do encontro senti 
que aquele momento de preparo foi muito relevante (...). Comecei a levar um pouco des-
se aprendizado para o meu dia-a-dia, de sentar, fechar os olhos, respirar e sentir, para 
que só assim inicie as outras pautas que estão por vir”. Participante 3

“Me senti livre e segura para deixar brotar as ideias e manifestá-las. Me chamou aten-
ção a sensibilidade dos mediadores para a necessidade de integração entre o corpo e a 
atividade mental para favorecer o desenvolvimento da oficina”. Participante 4

“Não foi apenas um encontro para debater o Rumos daqui para frente, e sim uma cone-
xão com todos, com nós mesmos e com o projeto”. Participante 3

“A atividade que eu mais gostei, a minha atividade preferida, foi a atividade em que o 
papel rodou. Eu gostei muito, assim, dessa brincadeira do ponto de vista, de exercitar 
outros pontos de vista, de construir em cima da atividade do outro, porque me deu a 
sensação de que a gente simulou algo que é bem difícil, porque a gente fala muito na 
colaboração, né, esse projeto é ecossistêmico, é interinstitucional, é colaborativo”. Par-
ticipante 1

“Muitas vezes vai ser o vou botar em cima, empilhar e riscar e tirar, sem o outro estar 
ali, e eu acho que é um grande aprendizado para o projeto, se a gente conseguir para o 
programa, se a gente conseguir simular um pouco do que a gente viveu ali, com o mes-
mo respeito que a gente fez ali, na vida real e muitas vezes online, né”. Participante 1

“Também gostei muito de fazer isso em dupla, conversando, trocando ideias, construin-



192
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

do um board juntas. […] senti que a gente conectou mais com as motivações e o coração 

de cada um". Participante 1

Embora sejam evidências qualitativas e sucintas, as falas trazem conteúdos que refletem as 

escolhas projetuais delineadas na seção anterior. Podemos classificar as respostas em três 

conjuntos: sensações e sentimentos, conexão com o corpo e percepção de conexão com os outros. 

Para sintetizar, criamos a tabela abaixo com as falas organizadas desta forma.

Consideramos que essas respostas ilustram que as práticas realizadas alcançaram o objetivo que 

se propuseram. Em estudos futuros, aprofundaremos essas percepções. 

De nossa parte, a partir de nossa experiência conjunta como designers, pesquisadores e professores, 

pudemos perceber uma influência na atmosfera e atitude dos participantes. Sem dúvida, o 

momento da yoga foi o mais evidente. A introspecção, a atenção plena na atividade para a 

construção das narrativas visuais e a presença na escuta da narrativa de um ponto de vista do 

outro participante potencializam o diálogo projetual, gerando uma construção genuinamente 

coletiva, sem hierarquias, com leveza e graça, mesmo diante de um projeto no qual existiam 

tensões previamente identificadas Outro ponto significativo foi o silêncio como parte integrante 

das atividades de intenção e partilha. Foi possível perceber os sons da respiração, dos contatos com 

os materiais, da natureza externa, ampliando a concentração e a presença de outros elementos 

sensoriais nas escolhas realizadas. Ainda, os diálogos que emergiram no momento de trabalho 

coletivo foram marcados pela escuta atenta, pelo respeito ao espaço de fala e o cuidado nas 

proposições.

Entendemos que entrevistas em profundidade adicionais, bem como a replicação desse processo 

em outras oficinas, poderiam trazer mais dados sobre a implicação do aporte de filosofias e práticas 

espirituais em processos de design.

Sentipensações finais

Este artigo buscou trazer uma contribuição ao fazer uma revisão sintética de algumas autoras 

e conceitos que já pensaram e operaram o design interseccionado com uma dimensão humana 

fundamental: a espiritualidade; também resgatou uma proposta dos autores em trabalhos 

anteriores e refletiu sobre um caso recente onde tal estrutura foi aplicada e expandida.

Para além da ponderação inicial de que é preciso que tal aproximação seja feita a partir de uma 

prática autêntica e estruturada, sentipensamos que introduzir espiritualidade no processo de 

Tabela 1: 
Consolidação 
das respostas do 
questionário
Fonte: elaborada 
pelos autores.

Sensações e sentimentos Conexão com corpo Conexão com outros

“me surpreendi”
“achei divertido”

“desconforto no ar”
“bota a gente pra pensar”

“uma certa ansiedade”
“me desprender”

“aterrissagem, relaxamento”
“mais presente e relaxado”
“senti que o momento de 

preparo foi relevante”
“me senti livre e segura”

“conectou mais com o corpo”
“alongando um pouco,

senti meu corpo”
“integração entre o corpo 

e a atividade mental”

“se deparar com o outro”
“nossa conexão”

“levei para o dia-a-dia”
“conexão com todos, com nós 

mesmos e com o projeto”
“construir em cima da atividade 

do outro”
“levar para o programa 
o que a gente viveu ali”

“senti que a gente conectou 
mais com as motivações e o 

coração de cada um”



193
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

design exige intencionalidade, estabelecimento e constante checagem da motivação, bem como a 

aplicação de práticas e materialidades que expressem a espiritualidade no seu sentido mais amplo 

(no espaço, na disposição e na movimentação dos corpos, na alimentação e na forma de utilizar 

ferramentas, no trato direto com participantes). Cocriar é um gesto que merece respeito e afeto, 

o que precisa estar expresso tanto na construção de um espaço que valorize a sacralidade de tal 

ato e encontro quanto em níveis não óbvios a olho nu. O sagrado aqui não se refere a dogmas 

religiosos, mas ao reconhecimento e exercício do intereser.

Por isso atuamos nos diferentes níveis do design, estimulando os seres a performarem de 

maneiras que não são as usuais, buscando promover experiências e olhares de interdependência 

para que, durante e após os projetos protagonizem e contem suas histórias um pouco diferente e 

assim acabem questionando pressupostos como a noção de separação entre eu e outro, inclusive 

levando para fora do espaço formal projetual tais experiências - como foi diretamente expressado 

por uma participante no relato acima que diz “Comecei a levar um pouco deste aprendizado para 

o meu dia-a-dia […]”.

Inspirados nos asanas do Yoga, chamamos essa disposição e capacidade para atuar nos diferentes 

níveis de forma consciente como “posturas do design”. No Yoga, os asanas representam 

configurações de corpo e mente na busca por equanimidade: os seres humanos em sua melhor 

versão de fato, integrados ao cosmos e cientes de sua interdependência com outros seres e mundos. 

As “posturas de design” são configurações de corpo e mente que os designers, em processos de 

codesign, assumem de forma intencional e propõem aos participantes que também assumam 

como forma de exercitar uma maior consciência de si e da conexão com os outros na presença 

e nos atos. 

Em resumo, a partir de proficiência em uma prática espiritual, atuando com a motivação de 

trazer benefício a todos os seres, os designers têm a capacidade de configurar o projeto com suas 

posturas partindo do nível ontológico e compreendendo os impactos da ontologia que orienta sua 

espiritualidade e sua influência nos demais níveis - epistemológico, metodológico, metaprojetual, 

projetual e, por fim, no âmbito da realidade sensível, seja através de dinâmicas, seja através do 

ambiente. O design voltado à sustentabilidade encontra sua expressão mais profunda e verdadeira 

quando designers experienciam o interser.

Como reflexão para estudos futuros, além de promover mais experiências projetuais como a 

descrita neste artigo, entendemos que é interessante também estender a reflexão sobre a relação 

de designers e pesquisadores com sua espiritualidade não apenas no nível individual como 

propusemos inicialmente, mas também olhar para as comunidades de prática na qual estão 

inseridos. No budismo tibetano, isso diz respeito ao conceito de sangha, termo em sânscrito que 

descreve o conjunto de pessoas que aspiram a virtude treinando-se em disciplina, meditação e 

sabedoria (Pelzang, 2004), em diferentes formas de treinamento e variados níveis de engajamento. 

Pode-se fazer parte da sangha tomando votos formais monásticos ou não em uma instituição 

ou grupo estabelecido. Do mesmo modo, na cultura védica e yogui, satsangas são encontros nos 

quais pessoas que buscam o conhecimento da sua natureza absoluta se reúnem para compartilhar 

perguntas, conversas ou canções para ampliar a clareza do ser imutável que são. São encontros 

onde a companhia de pessoas cujas vidas são o próprio exemplo da plenitude do conhecimento 

inspiram a jornada de conhecimento. É na sangha, a partir do encontro com o outro, que a prática 

se fortalece e evolui.



194
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

Referências

AKAMA, Yoko. Being awake to Ma: designing in between-

ness as a way of becoming with. CoDesign, Londres, 

v. 11, n. 3-4, p. 262-274, 2015. Disponível em: https://

www.researchgate.net/publication/283347471_Being_

awake_to_Ma_Designing_in_between-ness_as_a_way_

of_becoming_with. Acesso em: 9 mar. 2025.

AKAMA, Yoko; HAGEN, Penny; WHAANGA-SCHOLLUM, 

Desna. Problematizing replicable design to practice 

respectful, reciprocal, and relational co-designing with 

indigenous people. Design and Culture, Londres, v. 11, n. 

1, p. 59-84, 2019. Disponível em: https://www.tandfonline.

com/doi/abs/10.1080/17547075.2019.1571306. Acesso 

em: 9 mar. 2025.

AKAMA, Yoko; LIGHT, Ann; KAMIHIRA, Takahito. 

Expanding participation to design with more-than-human 

concerns. In: PARTICIPATORY DESIGN CONFERENCE, 

16., 2020, Newcastle upon Tyne. Proceedings [...]. New 

York: ACM, 2020. p. 1-10. Disponível em: https://dl.acm.

org. Acesso em: 9 mar. 2025.

BENTZ, Ione; FRANZATO, Carlo. O metaprojeto nos níveis 

do design. In: CONGRESSO BRASILEIRO DE PESQUISA 

E DESENVOLVIMENTO EM DESIGN, 12., 2016, Belo 

Horizonte. Anais [...]. São Paulo: Blücher, 2016. p. 1416-

1428.

BITTENCOURT, Gustavo Berwanger; FREIRE, Karine 

de Mello. Design estratégico, community centered 

design e gestão por mandalas: uma proposta teórico-

metodológica para processos de codesign. Ergodesign 

& HCI, Rio de Janeiro, v. 8, n. 2, p. 113-132, dez. 2020. 

Disponível em: https://periodicos.puc-rio.br/index.php/

revistaergodesign-hci/article/view/1461. Acesso em: 27 

abr. 2025.

BITTENCOURT, Gustavo; FREIRE, Karine. Spirituality 

based codesign: searching ways to operate a sentipensante 

participatory design. In: PARTICIPATORY DESIGN 

CONFERENCE, 16., 2022, Newcastle upon Tyne. 

Proceedings [...]. New York: ACM, 2022. Disponível em: 

https://dl.acm.org/doi/10.1145/3537797.3537810. Acesso 

em: 27 abr. 2025.

BITTENCOURT, Gustavo Berwanger; FREIRE, Karine 

de Mello; BARBOSA, Carolina Tomaz. Regeneração: um 

caminho pelo co-design baseado em espiritualidade. 

In: SIMPÓSIO DE DESIGN SUSTENTÁVEL, 9., 2023, 

Florianópolis. Anais [...]. Florianópolis: UFSC, 

2023. Disponível em: https://repositorio.ufsc.br/

handle/123456789/253026. Acesso em: 27 abr. 2025.

COCCIA, Emanuele. Metamorfoses. Rio de Janeiro: 

Dantes, 2020.

DALAI LAMA. Uma ética para um novo milênio. Rio de 

Janeiro: Sextante, 2000.

ERLHOFF, Michael; MARSHALL, Tim. Design dictionary: 

perspectives on design terminology. Boston: Birkhäuser, 

2007.

ESCOBAR, Arturo. Designs for the pluriverse: radical 

interdependence, autonomy, and the making of worlds. 

Durham: Duke University Press, 2018.

FISCHER, Norman. O mundo poderia ser diferente: 

imaginação e o caminho do bodisatva. Teresópolis: Lúcida 

Letra, 2020.

FRANZATO, Carlo. O princípio de deslocamento na base do 

metadesign. In: CONGRESSO BRASILEIRO DE PESQUISA 

E DESENVOLVIMENTO EM DESIGN, 11., 2014, Gramado. 

Anais [...]. São Paulo: Edgard Blücher, 2014. p. 1187-1196.

FRAWLEY, David. Uma visão ayurvédica da mente: a 

cura da consciência. São Paulo: Pensamento Cultrix, 2016.

FREIRE, Karine. Design, regeneração e espiritualidade: uma 

cartografia. XIII ENCONTRO DE SUSTENTABILIDADE EM 

PROJETO, 2025, Florianópolis. Anais [...]. Florianópolis: 

UFSC, 2025. Disponível em: https://repositorio.ufsc.br/ 

handle/123456789/266223.

FREIRE, Karine; DEL GAUDIO, Chiara. Práticas de ensino 

para designers sentipensantes. In: PIVOT CONFERENCE, 

2021, Toronto. Dismantling/Reassembling: proceedings 

[...]. Toronto: Design Research Society, 2021. 

Disponível em: https://dl.designresearchsociety.org/

pluriversaldesign/pivot2021/researchpapers/26/. Acesso 

em: 9 mar. 2025.

GOUVEIA, Ana Paula. Introdução à filosofia budista. 

São Paulo: Paulus, 2016.



195
PENSAMENTOS EM DESIGN | REVISTA ONLINE | BELO HORIZONTE | V. 5, N. 2, 2025 | ISSN 2764-0264

HANH, Thich Nhat. Peace is every step. Nova York: 

Random House, 1995.

HANH, Thich Nhat. The art of living: peace and freedom 

in the here and now. Nova York: HarperOne, 2017.

KAPLAN, Lúcia; FREIRE, Karine de Mello. Design 

estratégico a partir de uma ética amorosa. Estudos em 

Design, Rio de Janeiro, v. 30, n. 2, 2022. Disponível em: 

https://eed.emnuvens.com.br/design/article/view/1454. 

Acesso em: 9 mar. 2025.

LINGPA, Jigme. Treasury of precious qualities: book 

one: sutra teachings. Commentary by Longchen Yeshe 

Dorje, Kangyur Rinpoche. Boulder: Shambhala, 2010.

MERONI, Anna. Strategic design: where are we now: 

reflection around the foundations of a recent discipline. 

Strategic Design Research Journal, Porto Alegre, v. 

1, n. 1, p. 31-38, 2008. Disponível em: http://revistas.

unisinos.br/index.php/sdrj/article/view/5567. Acesso 

em: 9 mar. 2025.

MONTERO, Rosa. O perigo de estar lúcida. São Paulo: 

Todavia, 2023.

NUNES, Tales. O esquecimento do ser: yoga como 

lembrança. Florianópolis: ed. do autor, 2021.

PELZANG, Khenpo Ngawang. A guide to the words of 

my perfect teacher. Boston: Shambhala, 2004.

SANDERS, Elizabeth B. N.; STAPPERS, Pieter Jan. Co-

creation and the new landscapes of design. CoDesign, 

Londres, v. 4, n. 1, p. 5-18, 2008. Disponível em: https://www.

tandfonline.com/doi/full/10.1080/15710880701875068. 

Acesso em: 9 mar. 2025.

SCARANO, Fabio. Regenerative dialogues for 

sustainable futures. Springer, 2024.

STEEN, Marc. The fragility of human-centred design. 

2008. 252 f. Thesis (PhD in Philosophy) – Delft University, 

Amsterdam, 2008.

WILLIS, Anne-Marie. Ontological designing. 

Design Philosophy Papers, Londres, v. 4, n. 

2, p. 69-92, 2006. Disponível em: https://doi.

org/10.2752/144871306X13966268131514. Acesso em: 

27 abr. 2025.

Agradecimentos

A autora Karine Freire agradece ao apoio da bolsa Pós-

Doutorado Sênior da Fundação Carlos Chagas Filho de 

Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro (FAPERJ, 

processo SEI-260003/016639/2023).

Sobre os autores

Karine de Mello Freire é pesquisadora visitante pós-

doutorado sênior pela FAPERJ no laboratório Ecotopias 

do DAD da PUC-Rio. Doutora em Design, atua há mais de 

18 anos na área de Design Estratégico e Inovação social. 

Atualmente, direciona seu trabalho às ontologias do sul 

global para um design regenerativo. Estuda a relação entre 

Design e Espiritualidade para expandir nossa capacidade 

de descolonizar o nosso imaginário e sentipensar futuros 

pluriversais. É ativista de design e inovação social em 

projetos voltados à regeneração, liderando atualmente 

o projeto @redesigndevidas

Email: redesigndevidas@gmail.com

Lattes: http://lattes.cnpq.br/9308426042161899

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-8293-7451 

Gustavo Berwanger Bittencourt é pesquisador 

independente de design estratégico. Diretor de Marketing 

e Professor da Graduação em Publicidade e Propaganda 

da Universidade do Vale do Rio dos Sinos. Mestre em 

Design Estratégico e Bacharel em Relações Públicas. 

Atua há mais de 30 anos no mercado do marketing e da 

publicidade como estrategista e criativo. Voluntário em 

projetos de estratégia e comunicação para organizações 

da sociedade civil há 25 anos.

Email: gbbittencourt@unisinos.br

Lattes:  http://lattes.cnpq.br/9893099181627774

Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2842-297X


