
Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X  

 
revista.uemg.br 

Revista Ciência et 

Praxis 
 

Agá (A voz da mulher) - Uma cartografia do 
cuidado e da (r)existência de mulheres indígenas.  
Agá (The woman’s voice) - A cartography of the care and 
(r)existence of indigenous woman.  

Agá (La voz de la mujer) - Una cartografía del cuidado y 
(r)existencia de las mujeres indígenas. 

 

Eduarda Barbosa de Barros¹, Alisson Lima dos Santos2, Marcio Costa Souza3

 

 
1Universidade Estadual da Bahia, Salvador, Bahia, Brasil. 
3Escola Bahiana de Medicina e Saúde Pública  
2Universidade Estadual da Bahia, Salvador, Bahia, Brasil. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Correspondência: 

Eduarda Barbosa de 

Barros 

Universidade Estadual da 

Bahia, Salvador, Bahia, 

Brasil. 

Email: 

eduardabarbosa90@gmail.

com.br  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RESUMO 
Introdução: Este estudo busca a voz das mulheres indígenas sobre o cuidado em saúde e as 

possibilidades de resistência diante da realidade vivenciada.  

Objetivo: Mapear o cuidado produzido e os modos de (re)existência das mulheres indígenas Kiriri. 

   Métodos: Trata-se de uma pesquisa de abordagem qualitativa do tipo exploratória tendo como método 

de campo teórico/filosófico a cartografia. A coleta de dados se deu em uma das aldeias que compõem 

o território Kiriri. As participantes do estudo foram inicialmente definidas por conveniência, sendo 

incluídas mulheres indígenas Kiriri que tinham mais de 18 anos e que fossem moradoras da localidade, 

e após a imersão no campo, utilizou a ferramenta denominada de usuárias-guia. A escolha foi guiada 

tanto pelo processo de vinculação e formação de redes vivas entre o campo e a pesquisadora, quanto 

pela centralidade, diversidade e representatividade das mulheres escolhidas como Guias.  Assim, através 

das trilhas interpretativas alcançadas a partir da análise das entrevistas, emergiram três analisadores.  

   Resultados: A partir dos analisadores Coexistindo entre mundos; A indígena quando fala de cuidado, de 

que cuidado está falando?; e, Ser mãe é ser mulher?, foi possível observar como as mulheres indígenas 

vão se construindo enquanto corpos-territórios entre as disputas de narrativas sobre suas existências. 

Assim, o estudo permitiu compartilhar a perspectiva da mulher indígena, que deve estar no centro do 

cuidado à saúde, sobre os seus processos de saúde e cuidado, evidenciando assim as lacunas existentes 

entre as medicinas e os manejos de cuidado desta população. 

Conclusão: Foi possível compreender a relação entre cuidados à saúde e sistemas culturais e sociais, no 

que tange à produção de cuidado de e por mulheres indígenas. Assim, sustenta-se a ideia de que os 

caminhos de saúde não devem ser avaliados e construídos de forma dissociada dos territórios 

existenciais da mulher indígena e da sua comunidade, fazendo-se necessário haver por parte das 

políticas públicas e dos profissionais de saúde uma adequação das suas práticas para que seja possível 

atuar a partir de um cuidado integral, considerando as particularidades de cada grupo social. 

Palavras-chave: Povos Indígenas; Saúde de Populações Indígenas; Saúde da Mulher. 

 

ABSTRACT 
Introduction: This study seeks the voice of indigenous women from a village about health care and the 

possibilities of resistance in the face of what is realized and experienced. 

Objective: Mapping the care produced and the modes of (re)existence of Kiriri indigenous women.. 

Methods: This is a qualitative exploratory research study using cartography as the 

theoretical/philosophical field method. Data collection took place in one of the villages that make up 

he Kiriri territory. The study participants were initially defined by convenience, including Kiriri  

 

 

 



Barros et al., 2025 

 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

indigenous women who 

were over 18 years old and who lived in the area. After immersion in the field, the tool called guide 

users was used. The choice was guided both by the process of linking and forming living networks 

between the field and the researcher, and by the centrality, diversity and representativeness of the 

women chosen as Guides. Thus, through the interpretative paths achieved from the analysis of the 

interviews, three analyzers emerged. 

Results: Based on the analyzers Coexisting between worlds; When an indigenous woman talks about 

care, what care is she talking about? and Being a mother is being a woman? it was possible to observe 

how indigenous women construct themselves as bodies-territories amidst the disputes of narratives 

about their existence. Thus, the study allowed sharing the perspective of indigenous women, who must 

be at the center of health care, about their health and care processes, thus highlighting the gaps that 

exist between medicines and care management for this population. 

Conclusion: It was possible to understand the relationship between health care and cultural and social 

systems, in terms of the production of care for and by indigenous women. Thus, the idea is supported 

that health paths should not be evaluated and built in a way dissociated from the existential territories 

of indigenous women and their community, so it is necessary that public policies and health 

professionals adapt their practices so that it is possible to act based on comprehensive care, considering 

the particularities of each social group. 

Keywords: Indigenous People; Health of Indigenous; Women´s Healt. 

 

RESUMEN 

Introducción: Este estudio busca la voz de una mujer indígena de un pueblo sobre el cuidado de la 

salud y las posibilidades de resistencia ante lo hecho y vivido. 

Objetivo: Mapear los cuidados producidos y los modos de (re)existencia de las mujeres indígenas Kiriri 

Métodos: Se trata de una investigación con un enfoque cualitativo y exploratorio utilizando la 

cartografía como método de campo teórico/filosófico. La recolección de datos se realizó en una de las 

aldeas que conforman el territorio Kiriri. Los participantes del estudio fueron definidos inicialmente por 

conveniencia, incluyendo mujeres indígenas Kiriri mayores de 18 años que vivían en la localidad, y luego 

de la inmersión en el campo, utilizaron la herramienta denominada guía usuaria. La elección estuvo 

guiada tanto por el proceso de vinculación y formación de redes vivas entre el campo y el investigador, 

como por la centralidad, diversidad y representatividad de las mujeres elegidas como Guías. Así, a 

través de los senderos interpretativos logrados a partir del análisis de las entrevistas, surgieron tres 

analizadores. 

Resultados: De los analizadores de Convivencia entre mundos; Cuando los indígenas hablan de 

cuidados, ¿de qué cuidados hablan?; y ¿Ser madre es ser mujer?, se pudo observar cómo las mujeres 

indígenas se van construyendo como cuerpos-territorios entre las disputas de narrativas sobre su 

existencia. Así, el estudio permitió compartir la perspectiva de las mujeres indígenas, quienes deben 

estar en el centro del cuidado de la salud, sobre sus procesos de salud y atención, resaltando así las 

brechas que existen entre la medicina y la gestión del cuidado de esta población. 

Conclusión: Fue posible comprender la relación entre la atención en salud y los sistemas culturales y 

sociales, en cuanto a la producción de cuidados para y por las mujeres indígenas. Así, se sustenta la 

idea de que los caminos de salud no deben ser evaluados y construidos de manera disociada de los 

territorios existenciales de las mujeres indígenas y su comunidad, por lo que es necesario que las 

políticas públicas y los profesionales de la salud adapten sus prácticas para que sea posible actuar en 

base a la atención integral, considerando las particularidades de cada grupo social. 

Palabras-clave: Pueblos Indígenas; Salud de Poblaciones Indígenas; Salud de la Mujer. 



 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

INTRODUÇÃO 

Muitos sentidos são veiculados ao conceito de cuidado, influenciados pela voz, tempo, contexto e 

ponto de vista de quem os emite. No entanto, no campo da saúde, costuma-se tomar este conceito 

como se ele fosse uma produção exclusiva desta área. O que contribui para um cenário de disputas 

de diferentes discursos acerca do cuidado, que constituem parte do “jogo semiótico” inerente a ideia 

do cuidado. Impedindo qualquer tentativa de supor que alguma destas versões seja a correta ou a 

errada, tornando assim essa disputa um “entrelaçamento de perspectivas em uma espiral de 

sentidos” (Slomp Junior et al, 2023). 

Na cultura indígena há uma relação intrínseca e direta entre saúde e natureza, e em como a vida 

humana está e é integrada ao mundo. Desta forma, os caminhos de cuidado e cura percorridos pelas 

comunidades indígenas são atravessados por uma forte relação com práticas que se relacionam com 

as plantas, a espiritualidade, a comunidade e o território, tanto no campo geográfico, quanto no 

campo da subjetividade. Em contrapartida, o mundo ocidental se organiza com base no sistema de 

exploração capitalista da natureza e dos corpos, o qual baseia todo o sistema de cuidados no modelo 

biomédico e cartesiano (Krenak, 2022). 

Com o processo de colonização brasileira, a população indígena, originária do país, foi 

sistematicamente dizimada desde o início do século XVI. Apesar de inúmeros movimentos de 

resistência, ocorreu a implementação de uma política de desestruturação/eliminação dos povos, 

através das grandes epidemias decorrentes do contato e modo de vida compulsório, movimento de 

escravização, tomada do território e consequente apagamento cultural. O que ocasionou 

historicamente uma série de conflitos territoriais, agravados pela relação da sociedade com os meios 

de produção capitalista e sua relação com os recursos naturais, impactando diretamente nas 

condições e práticas de vida e saúde das comunidades indígenas (Starck; Fontana, 2023). 

Apesar da Constituição Federal atual reconhecer a necessidade de respeitar as organizações 

socioculturais dos povos indígenas, historicamente as questões relacionadas aos cuidados em saúde 

das populações indígenas são tratadas através de ações de atenção pontual, voltadas para práticas 

curativas e emergenciais. Isto descumpre o que é posto legalmente através dos Distritos Sanitários 

Especiais Indígenas, que reconhecem a construção de um olhar para o cuidado em saúde capaz de 

garantir o “direito ao acesso universal e integral, atendendo às necessidades percebidas pelas 

comunidades e envolvendo a população indígena em todas as etapas do processo de planejamento, 

execução e avaliação das ações” (Brasil, 2002, p. 08). 

Estima-se que há por volta de 270 povos indígenas em território brasileiro, se organizando de 

maneiras diversas, tanto no que se refere ao arranjo sociocultural, quanto na sua relação com o 

território/meio ambiente. Estes, em decorrência de uma desigualdade na distribuição de recursos e 

execução de políticas públicas de proteção à vida, vivem em sua maioria em situação de 

vulnerabilidade. Destarte, a preservação dos povos originários está diretamente ligada à garantia 

territorial, através da demarcação das terras indígenas, e, sobretudo diante de um viver que garanta 

o acesso aos direitos básicos, como saúde e educação, que respeite e fomente a 

singularidade/alteridade cultural de cada povo. Portanto a respeitabilidade desses povos às suas 

práticas de saúde e a sua expressão cultural é fundamental para a manutenção dos seus direitos 

básicos (Sobral, 2022). 

Desta maneira, a compreensão de cuidado, a partir do olhar ampliado e conectado com a 

cosmovisão indígena, acontece de maneira constante, singular e coletiva. De forma que a natureza é 

a centralidade e ao mesmo tempo a síntese do cuidado, a qual se estabelece uma discrepância 

quando deslocamos o cuidado do território, e o realizamos a partir da perspectiva biomédica colonial 

(Macedo, 2021). Nesta direção institui-se a Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas 

(BRASIL, 2002) que tem o intuito central de garantir aos povos indígenas o exercício pleno da vida 

diante da sua cosmovisão, o qual inclui o direito a terra e preservação da dignidade enquanto seres 

viventes, além da possibilidade de cuidar de si e do seu território com base nas suas práticas 

tradicionais. Para tanto, torna-se imprescindível que os sistemas de atenção à saúde de forma integral 

e resolutiva, atuem de forma conectada e decolonizada com o conhecimento científico e cultural, em 

que deve considerar as singularidades de cada população (Scalco et al, 2020).  



Barros et al., 2025 

 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

Assim, compreender como estes povos se organizam para a produção da saúde é fundamental 

para a formulação de políticas e estratégias para a garantia dos direitos já estabelecidos. E, ao 

considerar os contextos diversos das comunidades, as vivências das mulheres indígenas são 

atravessadas também por dois fatores, o étnico e o de gênero, que de forma interseccional interferem 

nos modos de vida e cuidado. Esta realidade é perceptível sobretudo por ocuparem muitas vezes um 

lugar central na cultura do cuidado, familiar e comunitário, desenvolvendo um papel fundamental 

nas trajetórias de práticas de cuidado à saúde individual e coletiva (Abritta et al, 2021).  

Zucco e Ril (2018) ao realizarem uma revisão referente à análise do discurso científico sobre a saúde 

da mulher indígena observaram que, além de haver uma baixa produção de estudos referentes à 

temática, poucos abordam questões subjetivas e culturais no processo de cuidado e saúde, o qual 

direciona as ações predominantemente para questões epidemiológicas e patológicas de forma 

generalizada, ou seja, a partir da sobreposição do olhar biomédico colonialista. No entanto, ao 

compreender o que está previsto na Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e 

Comunidades Tradicionais (BRASIL, 2007), que reconhece as comunidades indígenas enquanto grupo 

culturalmente diferenciado, com organização social própria e de relação singular com territórios e 

recursos naturais, os tendo como base para toda sua organização sociocultural, econômica e 

religiosa, é necessário que seja indispensável o olhar sobre a questão cultural em todas as ações e 

políticas de garantia de direito à saúde desses povos. 

Desta forma, se faz necessário ampliar e aprofundar as perspectivas de compreensão do processo 

de cuidado e saúde das mulheres indígenas. Sendo um caminho possível o modelo de auto atenção, 

que de acordo com Menéndez (2005) refere-se às ações que acontecem no âmbito familiar, 

integrando um conjunto de saberes e práticas de cuidado preventivo e curativo, não se restringido à 

eventos de doença e sim de saúde, no seu sentido amplo e coletivo. Conformando assim, uma 

possibilidade de romper com o paradigma biomédico, centrado no indivíduo e fortalecido pelo 

controle da vida e corpos do mundo capitalista, e desenhando outras formas de pensar as práticas de 

saúde, a partir da cosmovisão indígena. Diante do exposto o objetivo do presente artigo é mapear o 

cuidado produzido e os modos de (re) existência das mulheres indígenas Kiriri.  

 

MÉTODOS  

Trata-se de uma pesquisa de abordagem qualitativa do tipo exploratória tendo como método de 

campo teórico/filosófico a cartografia, descrita por Gilles Deleuze e Félix Guattari (2011) como 

abordagem na qual o campo e suas relações entre os indivíduos são compreendidos como uma 

interação de forças subjetivas que atuam de forma complexa e simultânea.  

Desta forma, entende-se que uma pesquisa alicerçada na cartografia em sua essência pode produzir 

um modo de pesquisa que pode ser denominado de pesquisa-interferência, o qual possibilita uma 

conexão, além da pesquisa, entre todos os envolvidos. Por proporcionar uma cartografia de afetos 

com muitas rotas, sem pedir licença para produzir interações, movimento e transformações 

permanentes. Portanto, a pesquisa-interferência é uma investigação que ocorre em acontecimento, 

ou seja, é uma produção de efeitos diante de uma intercessão, por meio do processo de trabalho da 

equipe responsável pelo cuidado. Assim, consequentemente, a interferência extrapola todos os 

espaços da pesquisa, diante da pretensão do estudo, pode haver diversas repercussões que vazam na 

rede de apoio e cuidados disponibilizados, para além do que a pesquisa planejou (Gomes et al, 2014). 

As participantes do estudo foram inicialmente definidas por conveniência, sendo incluídas mulheres 

indígenas Kiriri que tinham mais de 18 anos e que fossem moradoras nascidas nas Aldeias do Povo 

Kiriri. O número de participantes seguiu o critério de saturação em pesquisas qualitativas, as quais são 

estabelecidas com o critério de não produção de elementos novos durante a pesquisa. Importante 

destacar que as indígenas participantes são mulheres que de forma imanente se conectaram com a 

pesquisadora por meio de encontros potentes no momento de produção dos dados.  

Após a imersão no campo, para a escolha das participantes, utilizou-se da estratégia da usuária-

guia, que diante da realidade, aqui chamaremos de indígena-guia, para execução do estudo. Desta 

forma deslocamos as mulheres da posição de objeto da pesquisa para um lugar central de produtoras 



 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

de conhecimento (Chiabotto; Robinson, 2023). Esta ferramenta metodológica se constitui a partir do 

encontro entre o campo e o pesquisador, e se dá no trabalho vivo, se traduzindo consequentemente 

em afetações e produções potentes (Hadad; Jorge. Melo, 2020). Desta forma a escolha foi guiada 

tanto pelo processo de vinculação e formação de redes vivas entre o campo e a pesquisadora, quanto 

pela centralidade, diversidade e representatividade das indígenas escolhidas como Guias. Diante das 

conexões produzidas no campo, foram selecionadas três mulheres para serem as Indígenas-Guia nesta 

jornada, uma professora, uma liderança e uma parteira, que com o intuito de manter a 

confidencialidade das participantes foram nomeadas assim ao longo do estudo. 

Deste modo, a pesquisa de natureza qualitativa e consequentemente sob a égide filosófica da 

cartografia não admite visões isoladas, ele se desenvolve em interação dinâmica, retroalimentando-

se e reformulando-se constantemente (CIntra et al., 2017). Assim, algumas ferramentas foram 

utilizadas para dar visibilidade aos acontecimentos, experiências e falas partilhadas, utilizando-se do 

encontro como potencializador na produção dos dados, considerando as intersubjetividades entre os 

indivíduos em interação com o campo (Rosário; Coruja; Segabinazzi, 2016). De forma que os 

instrumentos utilizados como facilitadores deste processo foram o diário de campo e a entrevista 

semiestruturada. 

Durante as entrevistas foi utilizado um gravador de celular como forma de garantir a fidedignidade 

dos depoimentos, mediante a devida autorização das participantes. O roteiro de entrevista individual 

contemplou os objetivos do presente estudo, que foram descritos anteriormente, com questões 

distribuídas nos seguintes eixos temáticos: 1) características sociodemográficas; 2) concepções de 

práticas tradicionais de cuidado; 3) caminhos percorridos nos serviços de saúde e outros direitos. 

Após a realização das entrevistas, estas foram transcritas de forma fidedigna para posterior análise, 

assim como o diário de campo produzido durante todo o processo da pesquisa, e por conseguinte 

era realizada uma leitura flutuante e exaustiva. A partir dessa prática, emergiram os analisadores que 

guiaram a sistematização dos achados, que denominamos de trilhas, para conectar com os modos de 

vida e a busca pelo caminhar dessas mulheres pelo cuidado.  

Portanto, um analisador é um instrumento que funciona para dar voz e visibilidade ao objeto de 

estudo e inclui os relatos e escritos sobre as redes formais e redes vivas, bem como os modos como 

se dão as cenas, rituais e o cuidado em si. Por fim, no momento da análise final, articulou-se os dados 

empíricos com os referenciais teóricos da pesquisa, assim como as afetações intercessoras produzidas 

na pesquisa, para assim promover a relação entre o concreto e o abstrato, o geral e o particular, a 

teoria e a prática (Minayo, 2014). 

Ao início de cada entrevista foi exposto o termo de consentimento livre e esclarecido (TCLE) 

(APÊNDICE A). O estudo foi aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisa da Universidade do Estado 

da Bahia sob número do parecer 6.503.422 e CAAE 74334723.8.0000.0057, o qual respeitou as normas 

brasileiras de pesquisa com seres humanos, previstas na resolução 466/2012 e as normas aplicáveis à 

pesquisa em Ciências Humanas e Sociais previstas na resolução 510/2016. 

 

RESULTADOS E DISCUSSÃO 

Os caminhos de cuidado das mulheres indígenas acontecem através dos seus territórios 

existenciais, que refere-se às subjetividades nas quais se articulam a vida, e acontecem em meio às 

disputas territoriais, no seu sentido geográfico. E ambos territórios, existenciais e geográficos são 

atravessados pelas questões socioestruturais, que as afetam e dão sentido (ou não) às suas existências. 

Questões estas como luta por território, cultura, ancestralidade, tradições, afetações vindas através do 

contato com o universo não indígena, como o patriarcado e o capitalismo, dentre tantas outras. Assim, 

há uma construção dinâmica entre afetar e ser afetada por estas estruturas, tanto no que tange à 

saúde no seu conceito mais amplo, quanto nas demais questões da existência da mulher indígena. 

Desta forma, se faz necessário compreender estas relações para conhecer como se dá os 

processos de cuidado em saúde, rompendo com a superficialidade da concepção da saúde como 

ausência de doença. Assim, por meio da produção de analisadores e, a partir da análise dos dados 

produzidos, emergiram três trilhas para compreensão destes atravessamentos nas falas e vivências 



Barros et al., 2025 

 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

das mulheres Kiriri: Saúde mental da mulher indígena; Relações entre tradição e sistemas de cuidado; 

e, Maternidades indígenas, as quais vamos discutir a seguir. As entrevistadas foram identificadas por 

pseudônimos na língua materna do povo kiriri, em kipeá: coram, que significa esperança; Iaru, que 

significa flecha; Inhé, que significa árvore. 

Sendo de fundamental importância ressaltar que estas reflexões não abrangem a questão da vida 

e caminhos de cuidado das mulheres indígenas como um todo, já que há grandes diferenças e 

diversidade, tanto dentro das comunidades, quanto entre as diferentes etnias brasileiras. Porém a 

partir destas é possível compreender alguns dos caminhos trilhados e as potencialidades e desafios 

dos mesmos. 

 

Coexistindo entre mundos  

Neste analisador, serão abordados elementos que emergiram da concepção da trilha: saúde 

mental da mulher indígena. É possível perceber em suas falas perspectivas diferentes sobre o que é 

ser mulher (indígena), o que é ter saúde e como se dá a busca e garantia dos cuidados de si e da 

comunidade. E os atravessamentos referentes aos impactos destes processos na saúde mental das 

mulheres como eixo comum. 

Há uma construção social do que é ser mulher na sociedade, e do que é ser mulher indígena 

dentro e fora das comunidades indígenas, e romper com essa construção, questionar partes dela, ou 

mesmo viver sob esta ótica pode gerar um adoecimento físico e psíquico nas mulheres. A divisão 

sexual do trabalho emerge tanto na organização tradicional dos povos indígenas quanto na sociedade 

capitalista, porém a cosmovisão indígena é baseada no viver comunitário, o que pressupõe que há 

uma interação horizontalizada entre os membros da comunidade. Já na organização dos povos “não 

indígenas” esta divisão se dá de forma hierárquica, que baseada na perspectiva do capital e do 

patriarcado, se dá a partir de uma organização de gênero, classe e exploração do outro, neste caso, 

das mulheres. Assim, a partir do processo de colonização houve um atravessamento do que seria uma 

organização cultural colaborativa por uma ideia de sobreposição do valor de um sobre o outro (Souza 

et al, 2020).  

Assim, a organização tradicional comunitária dos povos indígenas, em que homens e mulheres 

tinham papéis na organização coletiva de igual valor, a partir da colonização baseada em valores do 

catolicismo, capitalismo e patriarcado, passa a ser atravessada pelo domínio dos corpos e vidas das 

mulheres, bem como dos territórios (físicos e existenciais) dos povos indígenas. Desta forma a vivência 

das mulheres indígenas vem sendo forjada em uma sociedade que converge opressões estruturais 

nomeadas de tradição, limitando sua existência e afetando sua saúde (Soares, 2021). Como pode ser 

observado na fala desta mulher que relata seu adoecimento emocional e o atrela a questões 

estruturais, por não se encaixar na performance esperada dela como mulher indígena,  

 

Então pra mim, doença mental, não tinha isso, então era aquela coisa que é normal, 

aquela coisa de você é doida, você é diferente, você não segue os padrões, então, acho 

que muito disso foi o que me acarretou, eu seguia um ritmo diferente das demais. 

Porque todas da minha idade, tudo casada, tudo com filho, não terminaram os estudos. 

E eu queria fazer isso, eu consegui terminar os estudos, eu queria fazer isso, então eu 

bati de frente com a família, então por eu bater de frente com a família, acabei 

desenvolvendo isso, ansiedade, por que como a família não aceitou, eu querer ter minha 

vida, meu trabalho, minha independência, eu passei a viver como a louca (CORAN). 

 

É possível observar nesta fala como os processos colonizatórios e históricos de opressões, que 

conformaram o que é ser ‘uma mulher indígena normal’ geraram nela, ao ser e desejar caminhos 

diferentes para si, um adoecimento por não se encaixar nesses padrões. Se tornando necessário 

romper ou romper-se para caber, e em nenhuma das opções a mulher indígena tem sua integridade 

como ser desejante e vibrante, respeitada em sua integralidade. Tornando-se necessário compreender 



 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

a vivência e a saúde da mulher indígena a partir de uma perspectiva ampla e única, já que os 

movimentos sociais, acadêmicos e/ou feministas, discutem o lugar da mulher como um lugar comum, 

porém há diferenças singulares entre as vivências das mulheres brancas, negras e indígenas (Barbosa; 

Vieira, 2021). 

Apesar de mulheres negras e indígenas terem vivenciado o processo de colonização a partir da 

dominação e desumanização das suas vidas, na luta contra a escravidão, a população negra, no geral 

e por condições impostas, buscou, de certa maneira, uma inserção no sistema de organização social 

urbano capitalista, por terem sido sequestrados dos seus territórios originários e sofreram com o 

apagamento identitário/cultural perverso. Já os povos originários brasileiros, os indígenas, buscaram, 

e foram levados à um rompimento com o sistema social, na luta pela demarcação dos seus territórios 

geográficos e existenciais, para conseguir viver a partir de sua organização cultural própria. Assim, as 

pautas das mulheres indígenas se diferem tanto das mulheres negras quanto das mulheres brancas, 

obviamente havendo intersecções entre elas (Soares, 2021).  

Desta maneira, discutir saúde e saúde mental das mulheres indígenas, é levar em consideração 

todo o histórico social e toda a diversidade cultural, principalmente sob a perspectiva que perpassa a 

cosmovisão indígena, para compreender e combater opressões dentro e fora das comunidades com 

os corpos-território das mulheres indígenas. A compreensão das diferenças nos processos existenciais 

e nos caminhos de saúde e adoecimento físico e mental das mulheres indígenas é central para 

compreender como eles se dão e como podem ser modificados e facilitados. Apesar da existência das 

diretrizes para uma Política Nacional de Atenção Integral à Saúde Mental Indígena, há uma ineficiência 

na sua execução, por não considerar a diversidade e a territorialidade, bem como as perspectivas e 

cosmovisões de cada povo sobre suas construções de saúde (BRASIL, 2022). 

Outro ponto desvelado foi a pressão sobre a mulher indígena na manutenção dos valores e da 

comunidade, 

 

A pressão psicológica é grande para as mulheres na comunidade indígena, que pra 

todos os efeitos a mulher indígena é pra ficar em casa, é pra parir, não é pra ter vida 

social (IARU). 

 

O documento “Estratégias de Prevenção do Suicídio em Povos Indígenas”, elaborado pelo 

Ministério da Saúde, apresenta dados sobre a questão da saúde mental indígena. Reconhece que há 

uma lacuna na produção de dados e de cuidado referente à saúde mental indígena e ratifica a 

necessidade de compreender a diversidade entre as comunidades indígenas. Aborda ainda que a 

dicotomia entre saúde mental e física não faz parte da cosmovisão indígena, e sim da perspectiva 

cartesiana da biomedicina, o que é fundamental para compreendermos como observar essa questão 

neste contexto (BRASIL, 2019). 

A SESAI, em 2019, realizou um estudo que analisou 725 óbitos registrados no SIAS, que ocorreram 

entre 2010 e 2017, destes, 32,1% eram indígenas do sexo feminino, e na faixa etária entre 10 e 14 anos 

a proporção do óbito feminino era maior. Outros dados referentes ao alcoolismo dos homens 

indígenas e sua relação direta com a saúde física e mental da mulher são apresentados, revelando a 

interrelação entre as estruturas e vulnerabilidades da comunidade como marcador e denominador 

central nos processos de cuidado, saúde e adoecimento das mulheres indígenas. Portanto, se faz 

fundamental a compreensão destes fenômenos, através das perspectivas de morte, de saúde e de 

cura, própria de cada povo indígena, além de considerar os modelos explicativos tradicionais na 

formulação de estratégias de prevenção destes agravos (BRASIL, 2022).  

Por conseguinte, Trevisam et al (2023) relaciona proporcionalmente as taxas de adoecimento 

mental, violência contra mulher, alcoolismo e suicídio, ao contato com violência e discriminação com 

a sociedade envolvente, além da dificuldade de acesso à terra, e as mudanças geracionais. Deste 

modo, para a mulher indígena coexistir entre mundos, e espaços que invadem seus territórios 

existenciais, limitando-os com normas de comportamentos e sociabilidade, um dos desafios é como 

modificar os costumes que as oprime, sem desrespeitar a cultura que às garante existência.  



Barros et al., 2025 

 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

Segundo Segato (2006, p. 210), “é difícil alterar os direitos de um dos gêneros sem consequências 

para a sobrevivência e a continuidade de todo o grupo como unidade política e econômica”. O que 

obviamente não impede a mudança, apenas exige uma colaboração mútua, intra e inter grupos 

sociais, retomando assim a ideia de indivíduos a partir da cosmovisão indígena, considerando todo 

sujeito a partir do encontro com o seu coletivo. 

Contudo, a relação entre saúde e território também se faz presente nas falas, e na compreensão 

que a garantia do território não garante saúde integral à mulher indígena, mas é um fator que pode 

contribuir neste sentido também. 

 

Tenho (vontade de sair daqui) e ao mesmo tempo não tenho, eu tenho, como é que se 

diz, às vezes eu acho que aqui não me cabe, pra eu ser feliz, pra mim viver. Mas ao 

mesmo tempo eu gosto da parte cultural, eu gosto não, eu preciso, eu gosto dessa 

liberdade que aqui me proporciona. A liberdade de sair, de ficar de boa, livre daquela 

vida corrida, de ser índia (CORAN). 

 

Percebe-se assim a dualidade entre existir dentro da aldeia com sua cultura respeitada, mas, sem 

a possibilidade de existir como mulher diversa dentro da mesma. O que gera sobretudo um 

adoecimento psíquico ao não encontrar forma de existir plenamente, restando caber, ou romper-se. 

 

A indígena quando fala de cuidado, de que cuidado está falando? 

Este analisador é revelado por meio das falas das mulheres entrevistadas referindo-se ao diálogo, 

ou a ausência do mesmo, entre as práticas tradicionais de cuidado e os serviços de cuidado ofertados. 

Estando conectada com a trilha “relações entre tradição e sistemas de cuidado”. Destarte, é perceptível 

que a saúde, e como se constroi os caminhos de cuidado, se dão de forma diversa inter e intra 

comunidades indígenas. Mas há uma vereda transversal em que a saúde é um bem estar integral, não 

estruturado nas ausências (de doenças, por exemplo), nem medido individualmente ou alcançado de 

maneira pessoal. Na cosmovisão indígena a saúde de cada ser vivente está diretamente ligada à saúde 

comunitária e do território, de maneira que os territórios (existenciais) formam uma tessitura 

permanente da vida coletiva e, para que a saúde aconteça, essas linhas precisam estar alinhadas 

(Fernandes, 2023). Pode-se observar esta perspectiva integral da percepção da saúde  na fala a seguir. 

 

(Sáude é) Estar bem, dormir bem, se alimentar bem, se cuidar, como as coisas básicas, 

ficar bem consigo mesmo, fisicamente, psicologicamente, ter um lugar pra viver, saber 

quem você é (IARU). 

 

Desta forma, é fundamental que os serviços e políticas de saúde destinados às populações 

indígenas construam sua teorização e práxis baseadas e dialogadas com o modo de se perceber no 

mundo indígena, e não se tornem mais um instrumento de perpetuação colonizadora, o qual impõe 

os saberes ocidentais em detrimento dos saberes locais (Borges, 2023).  

As autoras Ril e Fonseca (2017), ao analisarem as produções de conhecimento sobre mulheres 

indígenas no campo da saúde observam que há uma precariedade nas produções acadêmicas, tanto 

na quantidade de publicações quanto no enfoque, majoritariamente, epidemiológico, limitando-se às 

discussões que não incluem as questões de gênero e território, por exemplo. O que também se reflete 

na prática do cuidado em saúde como podemos observar na fala e trecho do diário de campo abaixo, 

que revelam um abismo entre o cuidado ofertado e as práticas tradicionais, que emergem no não 

dito, nem perguntado, principalmente quando a discussão é sobre a utilização da natureza, no caso 

as plantas, neste caso em contato com o profissional médico, 

 

Eu acho que nem fala (das plantas), porque nessa parte aí eles (os médicos) não 

entendem. Eu já fui ao médico, mas tudo diz tá bom, mas também não é comentado se 



 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

eu cuido de outra forma ou não, nem é conversado sobre isso (CORAM). 

 

Na experiência do campo, uma conversa arrebatou a pesquisadora durante um encontro potente 

com outra mulher, registrado no diário de campo no seguinte trecho: “ela me contou com ares de 

confidência, de quem conversa com alguém que se confia, da sua ‘doença de açúcar no sangue’. Me 

disse que estava sempre descontrolada, mas que o médico tinha aumentado a dose do remédio. 

Perguntei sobre o remédio que o médico prescreve e o que vem da natureza/mato (como elas se 

referem aos cuidados com plantas e demais ensinamentos ancestrais), ela me contou que fazia uso 

quinze dias do remédio do médico, ficava uma semana sem usar nada (porque os dois não podem se 

encontrar no corpo) e quinze dias do remédio do mato. Ao perguntar se ela já tinha conversado isso 

com o médico ela disse com um sorriso após um breve silêncio ‘não, ele não é que nem a senhora, 

não vai entender’. Ouvir isso me revelou duas questões centrais: quem era eu, pra ela? Já que como 

mulher não indígena, da área de saúde, que teoricamente fala de um mesmo lugar desse médico, mas 

que apenas por respeitar, por ouvir com atenção, fui colocada em um outro lugar, num lugar onde 

poderia haver verdade, poderia haver diálogo e sobretudo respeito; e a segunda em como produzir 

um cuidado onde estes saberes coexistem sem sobreposição e possa de fato haver o Cuidado?”. 

Ainda sobre a relação tradição x cuidado em saúde, as mulheres indígenas têm seus saberes e 

práticas de cuidado, baseados no uso de plantas, hábitos e nos cuidados espirituais (Gomes; 

Whithaker; Ferrante, 2020). Estes conhecimentos são passados através da convivência e dos 

ensinamentos verbais, de maneira que há pouca documentação escrita sobre essas práticas, bem 

como variam entre as comunidades indígenas. Sendo importante ressaltar que a manutenção do 

compartilhamento dos saberes a partir da oralidade se dá também pela perspectiva do saber vivo, 

compartilhado e aplicado a medida que vivido. Além disso, o território atravessa diretamente essas 

práticas, já que nem todas as plantas que ancestralmente são conhecidas e utilizadas por determinada 

população vão ser encontradas no território que foi destinado à mesma, ou vão resistir às mudanças 

climáticas que acontecem no país devido ao mundial sistema exploratório e depredatório da natureza 

global. 

Dentro da imersão na aldeia, uma das mulheres da comunidade foi referenciada como uma anciã 

que tinha domínio histórico do conhecimento do uso medicinal das plantas. Em visita, foi possível 

observar uma relação do saber da utilidade das plantas no cuidado, com a história da comunidade. 

Ela relatava sobre o uso de cada uma como quem fala da própria história, e de fato, o era. As serventias 

das plantas se misturavam com as histórias das pessoas da comunidade ‘aquela ali salvou a vida do 

filho de fulana, serve pra mal olhado’, ‘aquela lá serve pra doença do vento’, ‘a filha da vizinha teve 

mal e ficou boa com o banho e o chá dela’. Revelando que não é possível deslocar o saber do território, 

há um conhecimento ancestral que acontece, que é vivo, que pertence ao território existencial destas 

mulheres, e vai se transmutando com o tempo e povoando os territórios que vão chegando, é um 

conhecimento vivo.         

Landgraf et al (2020) tratam da necessidade de uma transformação nos debates e nas teorias e 

práticas sobre a saúde de mulheres indígenas, para que haja uma maior qualificação do cuidado e 

demais serviços de saúde à essas mulheres/população. Que sobretudo possa oferecer um cuidado em 

saúde (mas não somente) que reconheça e valide a diversidade social e cultural, e respeite os sistemas 

tradicionais de saúde. Podendo assim atuar no cuidado, de forma preventiva e/ou na recuperação da 

doença, promotora de saúde mas sobretudo alinhada com a garantia de direitos de existir como 

mulheres em todas as suas faces e fases. No trecho abaixo pode-se observar a relação e os limites 

entre estes sistemas. 

 

Que às vezes quando leva pro médico sem antes pedir a licença, e você toma aquele 

remédio do médico e continua de pior para pior, ali você já pode perceber que ali não 

é doença que seja combatível do remédio do médico, e sim com remédio do índio, da 

natureza. Aí é quando a gente entende a diferença (IARU).  

 



Barros et al., 2025 

 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

A sabedoria que reconhece os limites e potência de cada sistema, que coexiste na oferta do 

cuidado, e pode transitar por entre os seus territórios, é o que compõe os sistemas de cuidados e 

saúde das mulheres indígenas. Que prezam pelo direito, pela liberdade de acessar os direitos 

garantidos pelo Estado, como saúde, educação, segurança, lazer, mas também pelo direito de utilizar 

da sua sabedoria, da sua ética, da sua cultura na gestão do próprio cuidado e saúde. 

 

Ser mulher é ser mãe? E ser mãe é ser mulher? 

A questão da maternidade também emerge na fala de todas as entrevistadas, e diante dessas 

conexões se construiu a trilha: “maternidades indígenas”. Esta realidade se constitui pelo impacto do 

exercício da maternidade na vida e saúde destas mulheres, ou pelo efeito de escolher não ser mãe na 

existência desta mulher dentro e fora da comunidade. 

O conceito de gênero perpassa por questões sociais, biológicas e psicológicas, que se organizam 

e atualizam de maneira complexa a depender do contexto, grupo social, e por sua ampla naturalização, 

necessitando ser problematizado. A maternidade compulsória vem sendo discutida dentro dos 

movimentos feministas como uma das pautas centrais na libertação das mulheres, para assumir o 

direito de escolher outros destinos e formas de performar o seu papel na sociedade (Oliveira et al, 

2022). No contexto da mulher indígena esta questão se aparelha com o crescimento e manutenção 

da existência de um povo, uma cultura, e acarreta em uma problemática ainda mais complexa. 

Há assim um movimento de (re)tomada de narrativas de si pelas mulheres indígenas, que parte 

fundamentalmente da reivindicação da possibilidade de novas identidades, dentro e fora das 

comunidades. Pautando a luta por lugares que superem a limitação dos papéis domésticos e 

reprodutivos, na busca pelo respeito à livre escolha. Este conflito pode ser observado na fala abaixo, 

 

Para ela (a avó) podia ser qualquer um, podia ser um vagabundo, que se eu casasse tava 

bom. Pra ela o casamento é tudo na vida da mulher, mas pra mim não. Eu não gostava 

disso porque eu via as mulheres sendo maltratadas pelo marido, mulher que chegava 

dentro de casa às vezes não tinha nada pra dar aos filho, via os filho passando fome, 

queria comprar alguma coisa e não tinha pra poder dar, não podia estudar, não podia 

trabalhar (CORAM). 

 

Podendo-se ainda perceber além dos conflitos geracionais, a submissão da mulher a um lugar de 

negação de outras liberdades, associadas à maternidade compulsória, como por exemplo, ao direito 

de estudar, 

 

E quando a gente passa a ser mãe é outra coisa mais sensível, vamos dizer assim, a gente 

esquece da gente pra ir cuidar do novo da gente. Ai eu, mas mesmo assim não desisti 

dos meus sonhos, aí comecei a estudar novamente e fui estudando. Porque assim, antes 

de eu arrumar esse casamento eu estudava e aí eu dizia ‘não quero me casar não’ aí ele 

‘não mas a gente casa, você não vai te empatar você de estudar’, mas tudo mentira, que 

quando casou aí já veio no pensamento dele de que a mulher tinha que ir pra beira do 

fogo, cuidar de comida e esquecer daqueles planos (IARU). 

 

Aqui, é possível perceber um paralelo entre direito sexual reprodutivo, acesso à educação e 

subjugação do corpo-território da mulher indígena. Que potencialmente produz a necessidade de 

resistir no campo dos desejos, e apesar de todo o contexto, reafirma-se, dentro e fora das suas 

comunidades, no direito de ser muitas. Compreendendo assim que os caminhos de saúde da mulher 

indígena atravessam o seu território existencial, necessitando do processo de de(s)colonização dos 

seus territórios. 

Um trecho do diário de campo revela as afetações produzidas no campo entre as mulheres 

indígenas e o território existencial da pesquisadora: “Após ouvir, ver e sentir tantas mulheres, me sinto 



 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

atravessada pelo tema da maternidade. Eu, mãe, pesquisadora, da classe trabalhadora, compreendo, 

até onde o meu lugar de fala permite, como é avassalador exercer a maternidade enquanto luto para 

exercer as minhas outras possibilidades de ser e existir enquanto mulher. Numa sociedade que odeia 

as mulheres, que não respeita às mães, num país com maiores índices de violência contra a mulher e 

de violência obstétrica, ser mãe (ou desejar não sê-lo), desejar ser para além de mãe outras mulheres 

em si, é lutar diariamente contra um sistema que tenta dizer até onde você pode ir”.  

Merhy (2014) quando nomeia ‘pesquisador in-mundo’, num perfeito trocadilho do quanto 

sujeitos ao imergirem no campo, se misturam e se “sujam” nos encontros e são afetados pelos 

mesmos. Que também se revela as intersecções e afetações no seguinte trecho do diário de campo: 

“Quando ouço de uma das mulheres ‘obrigada por ouvir’, me vem a sentença ‘se me deixam falar [...]’, 

e mergulho na potência do termo Escrevivência, de Conceição Evaristo, que nos convida a uma escrita 

que nasce do real, do encontro, das experiências compartilhadas, que (só assim) pode ser 

transformadora de vidas e de mundos. Assim, desejo que toda palavra que sair desse encontro seja 

sobre a transformação que ele induz, e transformadora para quem o lê”. 

Castro (2022) aborda em “ A função social da maternidade no capitalismo patriarcal” como a 

maternidade compulsória priva da mulher outras liberdades, inclusive a de ser mãe enquanto exerce 

outras funções sociais, o que advém sobretudo do lugar que é reservado à mulher nas sociedades e 

organizações sociais atravessadas pelo patriarcado. O que se relaciona diretamente com o processo 

de divisão sexual do trabalho, no qual às mulheres é destinado o trabalho não remunerado que 

contribui diretamente com a manutenção do sistema capitalista e patriarcal (Mendonça, 2021).  

No que se refere à vivência das mulheres indígenas, considerando sua realidade cultural e 

territorial, esta questão se apresenta também relacionada à ausência de direitos básicos e políticas 

públicas, que interferem diretamente no exercício materno destas mulheres. Não se tratando somente 

do ser ou não mãe, mas da garantia do cuidado e existência em outros âmbitos, revelando a 

necessidade da ruptura com o olhar colonial, para que seja possível a garantia das liberdades e demais 

direitos de acordo com a necessidade e cultura de cada povo  (Nichnig, 2021). 

Intrínseco à questão da (não) maternidade, está a pauta do gestar, parir e nascer. É possível 

observar, além do apagamento cultural dos cuidados à gestante e atenção ao parto através dos 

saberes tradicionais de cada comunidade, uma dificuldade no acesso aos cuidados de pré natal e 

assistência ao parto. Fonsêca (2021) observa que há uma barreira cultural no cuidado à saúde às 

gestantes, parturientes e puérperas, que necessitam de deslocamento para fora da sua comunidade 

para ter acesso ao cuidado à saúde em todas as fases. No que se refere a questão do acesso aos 

serviços, as mulheres indígenas tem uma cobertura menor no pré natal, necessitam de um maior 

deslocamento territorial, tem uma menor adequação dos serviços e orientações a sua realidade, 

quando comparadas à residentes de regiões com altos índices de vulnerabilidade social (Kaminski et 

al, 2022). 

Resultando assim a uma dupla vulnerabilidade no cuidado, que sem a rede de conhecimentos 

ancestrais de cuidado e cura, e sem uma atenção à saúde qualificada, ficam expostas à violências 

diversas, 

 

E o que que a senhora acha que no hospital faz de errado? que faz perder os meninos 

e as mulheres? - porque não tem muito cuidado, estraga, quando é cesário, corta errado, 

não sabe costurar, no lugar que é pra dar cinco pontos só dá três. mete a mão na hora 

errada, perde o menino. Aí acontece de ficar doente. Esquece coisa lá dentro, os resto 

de parto. E o povo aqui já não sabe ver essas coisa (INHÉ). 

 

O território vivo se desenha de forma a realizar transformações em si enquanto sustenta resistir 

vivo ao mundo que o destrói. As parteiras vão sendo destituídas do seu saber ancestral em detrimento 

de um sistema que não respeita, não conhece e por isso violenta as mulheres. Neste ponto os saberes 

divergem e disputam lugar para sobreviver, enquanto as mulheres vão perdendo suas vidas e campos 

existenciais, 



Barros et al., 2025 

 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

 

Não, eles dizem que não tem dor, passa logo a faca. Diz que passa do dia de nascer, 

agora eu fico pensando assim como é que pode, como é que sabe o dia de nascer, se é 

o menino que avisa. eu acho que não passa não, se é o menino que avisa, se não avisou, 

é porque não tá na hora. Mas eu acho que tudo tem um aviso. Antigamente não tinha 

isso, e agora disse que tem isso aí, é só conversa ruim (INHÉ). 

 

Há pontos comuns na rede tecida por estas mulheres no que se refere ao cuidado em saúde, ele 

se transcreve no corpo território coletivo a partir dos encontros, das relações, dos saberes partilhados 

entre si e por entre a natureza que habitam. O que emerge em todos os pontos das falas destas 

mulheres, que ao tratar sobre suas vidas, saúdes e direitos, falam sobre a necessidade do sagrado, do 

respeito ao seu corpo-território, suas histórias e futuros. 

 

CONCLUSÃO 

 

Nessa pesquisa, foi possível compreender a relação entre cuidados à saúde e sistemas culturais e 

sociais, no que tange à produção de cuidado de e por mulheres indígenas. Assim, sustenta-se a ideia 

de que os caminhos de saúde não devem ser avaliados e construídos de forma dissociada dos 

territórios existenciais da mulher indígena e da sua comunidade. Desta forma, fazendo-se necessário 

haver por parte das políticas públicas e dos profissionais de saúde uma adequação das suas práticas 

para que seja possível atuar a partir de um cuidado integral, considerando as particularidades de cada 

grupo social.  

Deste modo, pode estabelecer uma concepção que no corpo território da mulher indígena 

acontece a (r) existência das práticas de cuidado e saúde, tanto as ancestrais, quanto as do sistema de 

saúde biomédico. Havendo assim uma disputa territorial do saber de práticas que deveriam coexistir 

em harmonia, prevalecendo a vida e os direitos das mulheres indígenas, que, em tese, estão no centro 

do cuidado, quiçá do mundo.  

 

REFERÊNCIAS 

 

ALVES, J. D.; LIVRAMENTO, D. E. Morfologia e fisiologia do cafeeiro. Lavras: UFLA, 2003. 46p. 

 

ABRITTA, M.; TORRES, S.; FREITAS, D. Saúde das mulheres indígenas na América Latina: Revisão 

Integrativa. Revista Brasileira De Saúde Funcional, 9(2), 164–177, 2021. 

 

BARBOSA, R.N.; VIEIRA, F.G. A mulher indígena e a formação do povo brasileiro. Cadernos Camilliani 

e-ISSN: 2594-9640, [S.l.], v. 15, n. 3-4, p. 331-344, out. 2021. 

 

BORGES, M. Por uma Geografia feminista indígena: As relações de gênero, sexualidade e o caso das 

mulheres Kiriri na luta pelos/nos territórios. AMBIENTES: Revista de Geografia e Ecologia Política, 

[S. l.], v. 5, n. 2, 2023. 

 

BRASIL, Ministério da Saúde. Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas [Internet]. 

Brasília: Ministério da Saúde; 2002. 

 

BRASIL. DECRETO Nº 6.040, DE 07 DE FEVEREIRO DE 2007. Institui a Política Nacional de 

Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais. Brasília: Casa Civil, 2007. 

 

BRASIL. Ministério da Saúde. Fundação Oswaldo Cruz. Instituto Leônidas e Maria Deane. Saúde Mental 



 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

com os povos indígenas. Manaus: Fiocruz; ILMD-LAPHSA;UNICEF, 29 p., 2022. 

 

BRASIL. Ministério da Saúde. Saúde indígena: análise da situação de saúde no SasiSUS / Ministério da 

Saúde, – Brasília : Ministério da Saúde, 2019. 

 

BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria Especial de Saúde Indígena. Departamento de Atenção à 

Saúde Indígena. Estratégias de Prevenção do Suicídio em Povos Indígenas / Ministério da Saúde, 

Secretaria Especial de Saúde Indígena, Departamento de Atenção à Saúde Indígena. – Brasília : 

Ministério da Saúde, 2019. 

 

CINTRA, A. M. S. et al. Cartografia nas pesquisas científicas: uma revisão integrativa. Fractal: Revista 

de Psicologia,  [S. l]. v. 29, n. 1, p. 45-53, 2017. DOI: https://doi.org/10.22409/1984-0292/v29i1/1453. 

 

CHIABOTTO, C. da C.; ROBINSON, P. G. Cartografia das tensões no cuidado em saúde mental a partir 

da ferramenta analisadora “usuário-guia”. Trabalho, Educação e Saúde, v. 21, p. e02228218, 2023. 

 

DELEUZE G, GUATTARI F. Mil Platôs. 2. ed. São Paulo: Editora 34, 2011. 

 

FERNANDES, F.S. Luta das mulheres indígenas pela saúde no Brasil: mapeando trajetória e pautas 

políticas. Dissertação (Mestrado em Saúde Pública) - Instituto Leônidas & Maria Deane, Fundação 

Oswaldo Cruz, Manaus, 83 f., 2023. 

 

FONSÊCA, W. Humanização no atendimento às usuárias indígenas na perspectiva do parto e do 

nascimento em um hospital referência de Mato Grosso do Sul. Dissertação (Mestrado em Alimentos, 

Nutrição e Saúde) – Faculdade de Ciências da Saúde, Universidade Federal da Grande Dourados, 

Dourados, MS, 2021. 

 

GOMES, T.P., WHITAKER, D.C., FERRANTE, V.L.S. Entre canteiros e ervas: um estudo da produção de 

ervas medicinais a partir de indicação do interesse do SUS- Sistema Único de Saúde. Revista Brasileira 

Multidisciplinar, [S. l], v. 23, n. 1, p. 48-61., 2020.  

 

HADAD, A. C. A. de C.; JORGE, A. de O; MELO, E. M. A construcao de redes vivas no percurso de usuarios 

e familiares, vitimas de trauma, em sua trajetoria na busca pelo cuidado. Revista Médica de Minas 

Gerais, Belo Horizonte, v. 26, Supl 8, p. S107-S111: 2016.  

 

KAMINSKI, LS.; SILVA, JP.; DIAS, AKD; MARKUS, GWS.; PEREIRA, RA Práticas de mulheres indígenas 

durante o processo gestacional, pré-natal, parto e pós-parto. Pesquisa, Sociedade e 

Desenvolvimento, [S. l.] , v. 11, n. 10, p. e541111032200, 2022.  

 

KIRIRI, D. Narrativa Indígena. Povos Indígenas no Brasil. 2014. Disponível em: 

<https://pib.socioambiental.org/> Acesso em 18 de setembro de 2023. 

 

KRENAK, A. Futuro ancestral / Ailton Krenak. — 1a ed. — São Paulo : Companhia das Letras, 2022. 

 

L´ABBATE, S; PEZZATO, L.M; DÓBIES, D.V; BOTAZZO, C. O diário institucional nas práticas profissionais 

em saúde. Mnemosine Vol.15, nº1, p. 40-61, 2019. Disponível em: <https://www.e-

publicacoes.uerj.br/index.php/mnemosine/article/view/45972> Acesso em 18 de setembro de 2023. 

 

LANDGRAF, J., IMAZU, N.E., ROSADO, R.M. Desafios para a Educação Permanente na Saúde Indígena: 

adequando o atendimento do Sistema Único de Saúde no Sul do Brasil. Interface: comunicação, 

https://pib.socioambiental.org/


Barros et al., 2025 

 

Revista Ciência et Praxis, 2025, v. 20, n. 35, jan/jun, p. 272-287, ISSNe: 1983-912X 

  

educação e saúde, Botucatu, v. 24, p. e190166, 2020. 

 

MACEDO, V. O cuidado e suas redes doença e diferença em instituições de saúde indígena em São 

Paulo. Revista Brasileira de Ciências Sociais, [S. l.], v. 36, n. 106, p. e3610602, 2021. 

 

MENDONÇA, M. C. Maternidade e maternagem: os assuntos pendentes do feminismo. Revista 

Ártemis: Estudos de Gênero, Feminismo e Sexualidades, [S. l.], v. 31, n. 1, p. 56-72, 2021. 

 

MENÉNDEZ, E.L. Intencionalidad, experiencia y función: la articulación de los saberes médicos. Revista 

de Antropología Social, Madrid, v. 14, p. 33-69, 2005. 

 

MERHY, E.E; GOMES, M. P. C. Pesquisadores IN-MUNDO: um estudo da produção do acesso e 

barreira em saúde mental. Porto Alegre: Rede UNIDA, 2014. 

 

MINAYO, M.C.S. O desafio do conhecimento: Pesquisa Qualitativa em Saúde. 13.ed. São Paulo - 

Hucitec, 2013. 

 

NICHNIG, C.R. “Pensa numa dor dolorosa”: colonialidade, infâncias e maternidades indígenas Guarani 

e Kaiowá. Fronteiras – Revista Catarinense de História, [S. l.], v. 38, p. 155-174, 2021. 

 

OLIVEIRA, Y.V. et al. Feminismo, maternidade e saúde mental das mulheres: compreensões a partir da 

realidade social. Revista Foco, [S. l.], v. 15, n. 7, p. e612, 2022. 

 

ROSÁRIO, N. M. do; CORUJA, P.; SEGABINAZZI, T.. Um panorama da cartografia no Brasil: uma 

investigação a partir das teses e dissertações da Comunicação entre 2010 e 2017. Intercom: Revista 

Brasileira de Ciências da Comunicação, [S. l.], v. 44, n. 2, p. 69–88, 2021.  

 

SLOMP JUNIOR, H., GOMES, M.P.C., FRANCO, T.B., MERHY, E.E. Do olhar da espiral caleidoscópica do 

cuidado. Saúde Soc. São Paulo, v.32, n.4, e220582pt, 2023. 

 

SOUZA, A.U., SANTOS, J.E., OLIVEIRA, E.S. A mulher indígena e o protagonismo da sua própria história 

de luta e resistência. Emblemas-Revista da Unidade Acadêmica Especial de História e Ciências 

Sociais, [S. l.], v. 17, n.1, p. 94-104, 2020. 

 

STARCK, G., FONTANA, G.R. Políticas de saúde dos povos indígenas: Avanços e retrocessos. Revista 

Direitos Sociais E Políticas Públicas (UNIFAFIBE), 11(2), 288–310, 2023. 

 

ZUCCO, L.P; RIL, S.Y. Mulheres indígenas e saúde: Uma análise do discurso científico à luz da crítica 

feminista e dos estudos de gênero. GÊNERO, Niterói, v.18, n.2, 123, 1.sem, 2018. 


