
1 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

 

EMANCIPAÇÃO AFROPINDORÂMICA: RUMO AO LEGADO ANCESTRAL DE 
NEGO BISPO 

 

Otavio Henrique Ferreira da Silva1
 

 

1. Início, meio, início 
 

É lhe dizer que esta história de contra colonialismo e a decolonialidade 
ainda vai lhe render muito. Mas só pra pontuar a minha preocupação com 
a decolonialidade é que ela não tem trajetória, não tem um referencial 

histórico de decolonialidade. E ao contrário, existem vários referenciais 
históricos de contra colonialidade. Então, eu ainda insisto em dizer que a 
contra colonialidade é um referencial histórico, é uma trajetória concreta, 

e a decolonialidade, assim como o marxismo, ainda é uma teoria, na 
minha compreensão. Mais aí vai a declamação “Quando nóis escrevemos 
mal ortografados e quando nóis falamos meio desajeitado, quando nóis 

cantamos desafinando e quando nóis dançamos descompassado, quando 
nóis pintamos borrando e quando nóis desenhamos inviasado, não é 
porque estamos errando, mas é porque não somos colonizados” (BISPO 

DOS SANTOS, 2020, s/p). 

 

Dia 03 de dezembro de 2023 às 17 horas e 41 minutos, virou ancestral o nosso 

grande pensador afropindorâmico Antônio Bispo dos Santos, o Nego Bispo, da 

Comunidade Saco do Curtume, no Piauí., mantendo o movimento da circularidade da 

vida: semear, geminar, brotar, frutificar, virar novas sementes; início, meio incío. Seus 

ensinamentos por meio da oralidade nos mostrou que sempre houve resistência dos 

povos afropindorâmicos contra a colonização imposta pelo povos euro-cristãos- 

monoteístas (BISPO DOS SANTOS, 2015). Assim, seja no simples fato de dançar, de 

desenhar, de cantar, de falar, sempre há um padrão que é exigido e que faz parte de 

uma estrutura de dominação que se volta contra aquelas que não são da matriz genética 

dos povos europeus e norteamericanos. 

Tendo em vista a condição periférica do território brasileiro e de seu povo sendo 

atravessados pela condição de opressão do capitalismo econômico mundial destaca-se 

também a ancestralidade afropindorâmica do povo brasileiro. Isto é, antes de serem 

 
 

1 Doutor em Educação pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Professor da Universidade do Estado de 

Minas Gerais (UEMG). 



2 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

periferia são afropindorâmicos. Conforme Bispo dos Santos (2015), “Pindorama (Terra 

das Palmeiras) é uma expressão tupi-guarani para designar todas as regiões e territórios 

da hoje chamada América do Sul. Utilizarei alternativamente colonização afro- 

pindorâmica para denominar a colonização nas Américas, enquanto um exercício de 

descolonização da linguagem e do pensamento” (BISPOS DOS SANTOS, 2015, p. 20). E 

é nesse sentido que indígenas e negros precisam somar esforços na luta contra o racismo 

e o etnocídio, pois ambos os grupos foram/são perversamente afetados pela 

colonialidade. 

A geopolítica em que se localiza o povo brasileiro, é também de num contexto de 

uma Améfrica Ladina que conforme Gonzalez (2020): 

 
Trata-se de um olhar novo e criativo no enfoque da formação histórico- 
cultural do Brasil que, por razões de ordem geográfica e, sobretudo, da 
ordem do inconsciente, não vem a ser o que geralmente se afirma: um 

país cujas formações do inconsciente são exclusivamente europeias, 
brancas. Ao contrário, ele é uma América Africana cuja latinidade, por 
inexistente, teve trocado o T pelo D para, aí sim, ter o seu nome assumido 

com todas as letras: Améfrica Ladina (não é por acaso que a neurose 
cultural brasileira tem no racismo o seu sintoma por excelência). Nesse 
contexto, todos os brasileiros (e não apenas os “pretos” e os “pardos” do 

IBGE) são ladino-amefricanos. [...] Enquanto denegação de nossa ladino- 
amefricanidade, o racismo “à brasileira” se volta justamente contra 
aqueles que são o testemunho vivo da mesma (os negros), ao mesmo 

tempo que diz não o fazer (“democracia racial” brasileira) (GONZALEZ, 
2020, p. 115). 

 

Resgatar a condição afropindorâmica e ladino-amefricana que perpassa a vida do 

povo brasileiro, é fundamental na luta antirracista pela cidadania para não se perder de 

vista que há possibilidades de resistência contra-colonial2 e, por isso, possibilidades 

emancipatórias que confluem num território marcado fortemente por pobreza, violência, 

racismo, fome, não cidadania, desemprego, desigualdades diversas, opressão de gênero, 

fundamentalismo religioso, falta de saneamento básico, situações essas que ao ocupar a 

 

2 Os conceitos contra-colonizar, descolonizar ou decolonizar, operam neste texto com o mesmo sentido. Iremos fazer 

a opção por utilizar o conceito contra-colonizar em maior parte dos casos, por assim entender, como Bispo dos Santos 

(2015; 2020), que se refere a uma experiência concreta e histórica, e não apenas teórica. Este conceito para nós se 

aproxima melhor da realidade social dos sujeitos oprimidos-periféricos, entendendo que a postura emancipatória está 

presente neles e não é externa a eles e nem é para eles (FERREIRA DA SILVA, 2022). 



3 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

centralidade do enfoque analítico podem deixar ausentes os valores emancipatórios 

ancestrais, afropindorâmicos, ladino-amefricanos, presentes no quer-fazer dos sujeitos 

oprimidos-periféricos. Nesse sentido, Freire (2019a) afirma não ser possível pensar os 

caminhos da luta emancipatória distante dos sujeitos oprimidos-periféricos, esta luta, 

porque justa, deve ser com eles, caminhando lado a lado e não sem eles, por eles ou “a 

luta deles”, é o caminhar sempre em busca da emancipação enquanto condição coletiva 

para o alcance do bem comum. 

 
A luta pela humanização, pelo trabalho livre, pela desalienação, pela 

afirmação dos homens como pessoas, como “seres para si”, não teria 
significação. Esta somente é possível porque a desumanização, mesmo 

que um fato concreto na história, não é, porém, destino dado, mas 

resultado de uma “ordem” injusta que gera a violência dos opressores e 

esta, o ser menos (FREIRE, 2019a, p. 41). 

 
A condição de oprimido-periférico não é uma condição inexorável, é possível de 

ser radicalmente transformada. Como afirmam Bispo dos Santos (2015) e Gonzalez 

(2020), pensar os sujeitos oprimidos-periféricos para além da cultura do colonizador é 

um processo de contra-colonização da linguagem, do ser, do poder e do saber. 

O que se objetiva com o pensamento decolonial é alcançar o processo 

emancipatório. O que pode ser percebido nas mais diversas vozes afropindorâmicas e 

ladino-amefricanas que buscam contra-colonizar o sistema-mundo opressor, algo 

observado antes mesmo da decolonialidade ser sistematizada enquanto a teoria de um 

projeto emancipatório que parte dos povos negros (GOMES, 2020). Assim, o decolonial 

pode ser compreendido como emancipatório e a emancipação como decolonial, onde 

de(s)colonizar também é emancipar. Não se pode falar em de(s)colonização e 

emancipação sem partir dos povos afropindorâmicos. Quem assim fizer, cometerá uma 

traição aos princípios da decolonialiadade (BERNARDINO-COSTA; MALDONADO-TORRES; 

GROSFOGUEL, 2020). Como destaca Bispo dos Santos (2020), na citação anterior, 

enquanto a decolonialidade e o marxismo são teorias, a experiência de vida dos povos 

negros e indígenas “é um referencial histórico, é uma trajetória concreta” da luta contra- 

colonial, para ser quem são, em sua própria cultura identitária. Tendo o socialismo como 



4 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

um projeto de transformação emancipatória, nos parece a construção deste perpassa 

pelo decolonial, contra a colonialidade de raça, gênero, classe e ecológica. 

 
Mas, enquanto futuro, o socialismo não será nunca mais do que uma 
qualidade ausente. Isto é, será um princípio que regula a transformação 
emancipatória do que existe sem, contudo, nunca se transformar em algo 
existente. Dada a acumulação de riscos indocilizáveis e inseguráveis, da 

catástrofe nuclear à catástrofe ecológica, a transformação emancipatória 
será cada vez mais investida de negatividade. Sabemos melhor o que não 
queremos do que o que queremos. Nestas condições, a emancipação não 

é mais que um conjunto de lutas processuais sem fim definido. O que a 
distingue de outros conjuntos de lutas é sentido político da 
processualidade das lutas. Esse sentido é, para o campo social da 

emancipação, a ampliação e o aprofundamento das lutas democráticas 
em todos os espaços estruturais da prática social conforme estabelecido 
na nova teoria democrática acima abordada. O socialismo é a democracia, 

sem fim. Porque é uma qualidade ausente, o socialismo será tão 
adjetivado quanto for exigido pelas lutas democráticas. Neste momento, 
o socialismo será ecológico, feminista, antìprodutivista, pacifista e 

antirracista (SOUSA SANTOS; 1999, p. 238)3 

 

Sem um fim definido, a luta emancipatória, cada vez mais consciente, terá como 

princípio contra-colonizar as veias fechadas pela colonialidade para torná-las veias 

abertas. O projeto emancipatório passa a mirar o horizonte de uma democracia sem fim, 

porque se esse sistema-mundo foi afetado profundamente pelas experiências 

democráticas, “virou um abismo, mas estamos dentro dele e não vamos sair. É uma 

questão que incomoda, mas é preciso estar nessa condição para poder produzir uma 

resposta em plena consciência. Consciência do corpo, da mente, consciência de ser o que 

se é e escolher ir além da experiência da sobrevivência” (KRENAK, 2020, p. 57). E diante 

o potencial do nosso povo contra-colonizador em “compreender e até de conviver com a 

complexidade das questões que esses processos tem nos apresentado” (BISPO DOS 

SANTOS, 2015, p. 97), é possível pensar a transformação da democracia liberal-colonial 

para uma democracia emancipatória, e da cidadania burguesa-colonial para uma 

cidadania emancipatória. 
 

3 Aqui citamos apenas as contribuições teóricas de Boaventura de Sousa Santos ao debate emancipatório. Repudiamos 

sua postura nas relações interpessoais dentro do Centro de Estudos Sociais (CES), onde foi acusado de assédio sexual, 

tendo a Deputada Bella Gonçalves como uma de suas vítimas. Nós pesquisadores em ciências sociais com trabalhos 

já em andamento após a repercussão do caso aqui no Brasil, ainda estamos aprendendo a como lidar com essa situação. 



5 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

Conceitualmente, observam-se usos alternativos para o que nesta texto, a partir 

de Bispo dos Santos (2015), chamamos de contra-colonizar. Como já argumentamos 

anteriormente, contra colonização para nós opera com o mesmo sentido de 

descolonização, decolonização ou de(s)colonização, pois observamos que diferentes 

intelectuais atualmente ao utilizarem esses conceitos para referência da luta contra o 

colonial, estão mirando também a luta emancipatória. Porém, vale destacar que Walsh 

(2013, p. 24-25) aponta que a supressão do “s” busca superar um sentido de “um simples 

desmantelamento, desfazimento ou reversão do colonial”. Através deste jogo linguístico 

a autora procura 

mostrar que não há estado nulo de colonialidade, mas posturas, 
posicionamentos, horizontes e projetos de resistir, transgredir, intervir, 

emergir, criar e influenciar. O decolonial denota, então, um caminho de 
luta contínua em que “lugares” de exterioridade e construções alter- 
(n)ativas podem ser identificadas, visibilizadas e incentivadas (WALSH, 

2013, p. 24-25, tradução nossa). 

 

Já Maldonado-Torres (2020), destaca que o seu uso do conceito de descolonização 

está diretamente relacionado às lutas pela libertação dos movimentos que opunham ao 

sistema de colonização. E o uso da decolonialidade por trata-se de um 

conceito [que] oferece dois lembretes-chave: primeiro, mantém-se a 
colonização e suas várias dimensões claras no horizonte de luta; segundo, 

serve como uma constante lembrança de que a lógica e os legados do 
colonialismo podem continuar existindo mesmo depois do fim da 
colonização formal e da conquista da independência econômica e política 

(MALDONADO-TORRES, 2020, p. 28). 

 

Assim, a utilização do conceito de decolonialidade se faz usual, como 

demonstração de consciência que mesmo após as conquistas das independências através 

da instalação de democracias formais, liberais e burguesas, a descolonização não 

alcançou seu objetivo e a decolonialidade é a continuidade dessa luta. Fanon (1961, p. 

175) havia destacado, anteriormente, que após a tomada do poder, os dirigentes negros 

das ex-colônias, que antes atuavam na organização da luta pela descolonização, 

passaram a se distanciar das massas e cada vez mais foram deixando-as desmobilizadas, 

e por isso “As massas começam a enfadar-se, a desviar-se, a desinteressar-se por essa 



6 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

nação que não lhes reserva nenhum lugar”. Com isso, o autor quer mostrar que a relação 

de poder do colonialismo que antes eram os brancos que colonizavam os negros, se 

reorganizou para os negros atuarem na própria colonização de outros negros. Por isso, 

decolonialidade deve ser compreendida como “uma luta que busca alcançar não uma 

diferente modernidade, mas alguma coisa maior do que a modernidade” (MALDONADO- 

TORRES, 2020, p. 36). Alguma coisa diferente, maior e melhor para todos. 

Ciente das diferentes possibilidades, neste texto, ao fazer a opção por nomear a 

ação decolonial como contra-colonizar, buscamos, deste modo, valorizar a experiência 

concreta de luta e resistência dos povos afropindorâmicos desde o início do processo de 

colonização da ladino-améfrica, em 1492, e com isso não fazemos um apagamento 

dessas lutas históricas (BISPO DOS SANTOS, 2015). 

Se é difícil precisar o que é emancipação, porque ela não é um fim em si mesmo, 

mas um permanente processo de contra-colonizar, pode-se observar algumas pistas no 

pensamento de intelectuais afropindorâmicos e dos aliados. Fanon (2008) por exemplo, 

sugere que “queremos, nem mais, nem menos, criar periódicos ilustrados destinados 

especialmente aos negros, canções para crianças negras, até mesmo livros de história, 

pelo menos até a conclusão dos estudos” (FANON, 2008, p. 132). Bispo dos Santos (2015) 

acredita que “um dos meios necessários para chegarmos a esse lugar é transformamos 

as nossas divergências em diversidades, e na diversidade atingirmos a confluência de 

todas as nossas experiências” (BISPO DOS SANTOS, 2015, p. 91). Ainda para o autor, o 

processo de emancipação envolve uma relação integral do ser humano-mundo. 

 
Nesse sentido, ressaltamos a importância de biointeragirmos com todos 

os elementos do universo de forma integrada, a ponto de superarmos os 
processos expropriatórios do desenvolvimentismo colonizador e o caráter 
falacioso dos processos de sintetização e reciclagem do 

desenvolvimentismo (in)sustentável, pelo processo de reedição dos 
recursos naturais pela lógica da biointeração. Como vimos, a vida é mais 
simples do que parece, desde que as nossas condições de vivenciá-la não 
estejam movidas pelos sentimentos de manufaturamento e sintetização. 

Por isso, convidamos a nós mesmos e a todos aqueles que sempre nos 
atacaram a vivenciar conosco todos os nossos desejos, sonhos e 
possibilidades, materiais e imateriais, de emancipação humana na 



7 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

diversidade, com a nossa capacidade de universalizar a vida a partir do 
processo de escolhas (BISPO DOS SANTOS, 2015, p. 100). 

 

Na construção do projeto emancipatório afropindorâmico, a ruptura com a barreira 

existente entre colonizadores e colonizados é necessária, pois enquanto houver quem 

oprima, haverá também oprimidos, por isso o autor propõe “convidarmos a nós mesmos 

e a todos aqueles que sempre nos atacaram a vivenciar conosco”, e seria a partir deste 

momento que iniciaria “a autêntica luta para criar a situação que nascerá da superação 

da velha, [o que] já se está lutando pelo ser mais” (FREIRE, 2019a, p. 47). O ser mais 

gira entorno dessa condição pedagógica-política do ser humano, até então opressores e 

oprimidos, se ajuntarem para assumir um “processo de permanente libertação” (FREIRE, 

2019a, p. 57). Segundo hooks (2013 p. 273), essa luta pela liberdade, pela emancipação, 

pela decolonialidade exige “de nós e dos nossos camaradas uma abertura da mente e do 

coração que nos permita encarar a realidade ao mesmo tempo em que, coletivamente, 

imaginamos esquemas para cruzar fronteiras, para transgredir”. 

 
2. Nossa voz, nossa vez: (re)pensar políticas públicas a partir das relações 

étnico-raciais 

 
A confluência dos textos que compõe o dossiê “Nossa voz, nossa vez: (re)pensar 

políticas públicas a partir das relações étnico-raciais” da edição de número 31, do Volume 

16 da Revista Perspectiva em Políticas Públicas (PPP), reflete o frisson de diferentes vozes 

dos povos oprimidos-periféricos para pensar as políticas públicas no Brasil. Entendemos, 

aqui, que confluir é caminhar ao lado da circularidade, dos giros, das gingas, da 

pluralidade de cosmovisões para se pensar a relação entre o ser humano e o mundo 

(BISPO DOS SANTOS, 2015). 



8 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

Imagem 1 – Homenagem a Nego Bispo 

Fonte: Autor desconhecido, 2023. 

 
O texto de abertura, Gênero, raça e direito à raiva: estratégias de vida de 

uma mulher negra, escrito por Luane Bento dos Santos, propõe refletir sobre os 

sentimentos das mulheres negras diante do rechaço social. Aborda a raiva como um 

sentimento tácito, silenciado e moralmente coibido na sociedade. Escrito em primeira 

pessoa, baseia-se em relatos e experiências cotidianas da autora, alinhando-se ao 

conceito de escrevivência de Conceição Evaristo, aos debates dos Feminismos Negros e 

das Relações Étnico-Raciais. Utiliza métodos como levantamento bibliográfico, revisão de 

literatura e trechos do diário de campo da pesquisadora, além de poesias autorais para 

traduzir as emoções vivenciadas nos espaços mencionados. 

Em Mulheres negras em construção futura: como dororidade e 

escrevivência, Arleam Francislene Martins Dias de modo ensaístico, trata da maneira 

como as mulheres negras estão fortalecendo suas identidades e impulsionando mudanças 

psicossociais na sociedade, contribuindo para a construção de novos caminhos. O 

objetivo do texto é apresentar abordagens que possam subsidiar a criação de políticas 

educacionais homologadas com a Lei 10.639/2003, além de políticas de qualificação e 

públicos que atuem como facilitadoras e multiplicadoras desse fortalecimento. Utilizando 



9 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

a metodologia da Escrevivência, que envolve o compartilhamento de experiências para a 

construção de identidades renovadas, o texto sugere uma hipótese a ser explorada em 

outras pesquisas, indicando o Efeito Carbono. 

Ana Carolina Marques Reis, Rayane Kênia Marques Reis sob orientação e coautoria 

de Otavio Henrique Ferreira da Silva (este mesmo quem vos escreve), apresentam em 

Escrevivências de duas mulheres, mães, lésbicas de relacionamento interracial 

e estudantes do curso de licenciatura em pedagogia, a trajetória de duas 

mulheres, mães LGBTQIAPN+ de relacionamento interracial, abordando as demandas 

sociais em que estão sujeitas na formação universitária e na vida profissional. Utilizou-se 

da metodologia da escrevivência a fim de tentar visibilizar as trajetórias analisadas em 

interface com a educação, tomando como referência Conceição Evaristo e Carolina Maria 

de Jesus, autoras negras fundamentais para a cosmovisão do pensamento que conflui no 

texto. De uma forma geral, o artigo tornou-se um espaço importante para contar a 

trajetória das autoras principais enquanto atores sociais de suas próprias vidas. 

O artigo de Viviane Martins, sob o título de Gênero e raça na política agrária 

discute as profundas desigualdades sociais a partir das lentes de gênero e raça, 

especialmente no contexto das políticas de reforma agrária. Destacando a influência 

histórica desses sistemas de opressão no acesso e controle da terra, o estudo surge em 

resposta à pressão de organizações de mulheres trabalhadoras rurais. Utilizando uma 

abordagem qualitativa de revisão bibliográfica e dados documentais, o período de 2003 

a 2015 é central na análise, quando políticas sociais passaram a integrar demandas por 

igualdade étnico-racial e de gênero na reforma agrária. No entanto, apesar desses 

esforços, o estudo sugere que as ações governamentais de inclusão produtiva ainda não 

conseguiram interromper a reprodução das desigualdades sociais, como o classismo, o 

racismo e o sexismo. 

Em Estudos africanos e afro-brasileiros: dialogando, educação e 

assistência social, uma experiência na UNESP/Franca, Marley Borges análisa a 

experiência da disciplina "Relações Étnico-Raciais na Sociedade Capitalista - no Brasil" 

oferecida na Faculdade de Ciências Humanas e Sociais-Unesp/Franca no primeiro 



10 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

semestre de 2023. Esta disciplina multidisciplinar foi destinada a estudantes de graduação 

e pós-graduação em Serviço Social, mas também envolveu docentes de escolas 

periféricas de Franca, SP, e assistentes sociais de unidades do CRAS. O trabalho destaca 

a importância de debates sobre relações étnico-raciais nas universidades para formar 

profissionais de assistência social e destaca a necessidade de integrar a educação para 

transmitir conhecimento sobre direitos às pessoas atendidas pelas políticas de assistência 

social. A metodologia utilizada envolveu abordagem qualitativa em Ciências Humanas, 

utilizando referências bibliográficas e fontes governamentais para explorar temas raciais 

além das perspectivas eurocêntricas. Os resultados demonstraram uma troca significativa 

de conhecimentos entre a Unesp/Franca, escolas estaduais e unidades do CRAS 

envolvidas na disciplina. 

No texto Além da inclusão: desafios e possibilidades para promover a 

igualdade “racial” na educação brasileira, Christian Muleka Mwewa aborda os 

desafios e possibilidades para alcançar a igualdade racial na educação brasileira, 

especialmente para os estudantes negros. Destaca avanços legislativos e políticas 

públicas, porém aponta lacunas na abordagem étnica nas instituições, especialmente na 

Educação Infantil. Baseado em teorias críticas de Adorno e Fanon, busca estimular 

reflexões sobre desigualdades educacionais e racismo estrutural, visando uma educação 

inclusiva e equitativa que valorize a diversidade cultural. Destaca a importância da 

capacitação dos profissionais, currículos inclusivos e valorização da diversidade cultural 

desde a infância. Conclui que o envolvimento dos movimentos sociais é crucial, e superar 

tais desafios requer engajamento social para uma sociedade mais justa, onde a educação 

seja um instrumento de emancipação e transformação. 

De autoria de Tainara Batista Barros, o texto As políticas públicas para uma 

educação antirracista a partir das percepções e vivências de educadores/as 

infantis discute políticas públicas para combater o racismo na educação infantil, 

analisando dados de uma pesquisa com educadores/as em Teixeiras - MG. Destaca a 

necessidade de ações para implementar as Leis 10.639/2003 e 11.645/2008, fortalecer a 

formação dos educadores e reconhecer o racismo como um problema estrutural. Propõe 



11 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

que as leis sejam aplicadas, os poderes públicos fiscalizem seu cumprimento, haja 

capacitação para os profissionais e um esforço coletivo para enfrentar um sistema 

opressor. Conclui que a luta antirracista é essencial para uma educação de qualidade. 

Fábio Alexandre Ferreira Gusmão em Políticas de ação afirmativa na 

educação básica: implicações e tendências, aborda as implicações das políticas de 

ação afirmativa na educação básica, buscando avaliar estudos empíricos sobre o tema. 

Aponta que as políticas de ação afirmativa na educação básica visam reduzir 

desigualdades e discriminações, buscando uma sociedade mais justa. O estudo destaca 

a necessidade de futuras pesquisas para avaliar as consequências das ações afirmativas 

na educação básica, apontando lacunas importantes a serem preenchidas nesse campo 

de estudo. 

O artigo Violação dos direitos de crianças e adolescentes no Brasil: o 

racismo como fator preponderante, de Adeildo Vila Nova aborda a questão da 

violação dos direitos de crianças e adolescentes no Brasil, enfocando o racismo como um 

fator crucial para essa realidade. Apesar do Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA) 

estabelecer importantes mecanismos de proteção, há uma discrepância entre a lei e a 

situação enfrentada pelos mais jovens no país. Ao longo de uma revisão bibliográfica 

crítica, destaca-se a persistência de violências e desigualdades, especialmente entre 

crianças negras. O racismo é identificado como um fator determinante nessas 

circunstâncias, influenciando diretamente direitos como vida, saúde, liberdade, 

dignidade, convivência familiar, educação, cultura e proteção no trabalho. Essa 

problemática é associada ao genocídio e altos índices de encarceramento e homicídios, 

afetando significativamente os direitos das crianças e adolescentes negros, que 

enfrentam institucionalização crescente e diversos tipos de maus-tratos. 

Aquilombar, resistir e avançar trabalho desenvolvido por Jurutan Alves 

Silva aborda a necessidade crucial de representação nas esferas decisórias para a 

formulação de políticas públicas direcionadas às comunidades negras, conforme dados 

do Instituto de Geografia e Estatística (IBGE). Ele explora a história ancestral dos povos 

africanos escravizados no Brasil, destacando sua resistência ao longo do período de 

https://revista.uemg.br/index.php/revistappp/%24%24%24call%24%24%24/api/file/file-api/download-file?submissionFileId=30857&submissionId=8053&stageId=3
https://revista.uemg.br/index.php/revistappp/%24%24%24call%24%24%24/api/file/file-api/download-file?submissionFileId=30857&submissionId=8053&stageId=3


12 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

escravidão e as batalhas por direitos após a abolição da escravatura, assim como os 

projetos de lei que emergiram após 2003. O texto enfatiza a importância de narrar essa 

história, relembrar este momento e ocupar espaços de poder para evitar que futuras 

gerações enfrentem os mesmos desafios vivenciados no passado. A pesquisa proposta 

visa a garantir que as políticas públicas reflitam as necessidades e realidades das pessoas 

negras, buscando assim uma sociedade mais justa e igualitária para todos. 

Em Antirracismo e limites da democracia liberal: a proposição do ODS 18 

- igualdade racial na agenda 2030 das nações unidas, Ana Cristina Juvenal da Cruz 

discute o impacto político da proposição do ODS 18 - Igualdade Racial, um dos 17 

Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS) da Agenda 2030 da ONU. Aponta-se 

que os debates sobre políticas antirracistas estão passando por uma reconfiguração, 

especialmente no contexto educacional, evidenciando mudanças nas propostas 

transnacionais após a Segunda Guerra Mundial. Argumenta que as estratégias para 

combater o racismo nas sociedades contemporâneas revelam limitações no modelo de 

democracia liberal, sugerindo que esse modelo não apenas falha no enfrentamento do 

racismo, mas também se alimenta da diferenciação racial, contribuindo para a 

manutenção da racialização de certas populações. 

No texto A identidade cultural negra na cultura do brasil - 

reconhecimento e valorização afro patrimonial, Luiz Cláudio Alves Viana aborda a 

influência do colonialismo nas políticas de proteção do patrimônio cultural brasileiro, 

especialmente no reconhecimento e na valorização da identidade cultural negra. Destaca 

como o pensamento decolonial e os estudos sobre decolonialidade ajudam a 

compreender os impactos persistentes da colonização nas estruturas sociais 

contemporâneas. Utilizando pesquisa bibliográfica, o estudo identifica a necessidade de 

ações governamentais mais específicas para a inclusão e preservação do patrimônio afro- 

cultural, apesar de reconhecer a importância das políticas existentes até então. 

E Douglas Manoel, com o texto A desigualdade ainda está entre nós? Raízes 

da discriminação racial, trata da persistência do racismo como um sistema estrutural  

na sociedade capitalista, destacando sua natureza sistêmica enraizada na história colonial 



13 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

e escravocrata do Brasil. Enfatiza que o preconceito racial vai além de atitudes individuais, 

sendo um problema que viola os direitos humanos das populações negras, limitando 

oportunidades e perpetuando a violência. Propõe a implementação de políticas públicas 

amplas para abordar holisticamente o racismo, considerando a interseção entre raça, 

gênero e classe. Destaca a importância da inclusão ativa de pessoas negras nas esferas 

de poder para uma abordagem antirracista efetiva. Em resumo, convoca a um 

compromisso com a justiça social e a igualdade racial, instando a formulação de políticas 

públicas que assegurem a emancipação e a dignidade das populações negras. 

Por fim, para fechar a abetura deste dossiê que também homenageia a passagem 

e encantamento do querido Nego Bispo, que agora é um ancestral do povo 

afropindorâmico, apresento a seguir uma carta escrita sob as águas de março de 2022 

inspirado a partir de palavras deste grande educador durante os diálogos com Joviano 

Mayer (BISPO; MAYER, 2020). 

 

3. Carta para Nego Bispo e Joviano Mayer 

 
Olá queridos pensadores afropindorâmicos Nego Bispo e Joviano 
Mayer, 

 
A gente ainda nem se encontrou e nem proseamos diretamente, 
mas já faz algum tempo que acompanho vocês. 

 
Joviano, a primeira vez que lhe vi foi lá na ocupação Dandara em 
BH, na época eu fazia o Curso de Realidade Brasileira e fomos lá 
apoiar a luta do nosso povo que resiste pelo direito à moradia. Outra 
lembrança boa, foi o movimento que tu fez lá no mestrado de 
defender a dissertação no Espaço Luiz Estrela, achei muito foda, 
mesmo de longe, fiquei impactado com esse rolê. Na época da 
minha defesa de mestrado, me inspirei a levar a banca pra dentro 
da Câmara Municipal de Betim, o Paco, meu orientador, topou e 
fomos pra cima experienciar falar de participação popular/social na 
gestão da educação infantil da cidade. Foi legal, a galera dos nossos 
rolês por lá compareceu e teve uma moça que me disse que nunca 
imaginou participar de uma banca de mestrado. 

 
Grande Nego Bispo, você fui conhecer mais recentemente, nestes 
dois últimos anos de escrita da tese de doutorado, quando se deu 



14 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

REFERÊNCIAS 

minha aproximação com o pensamento decolonial. Minha 
identificação com o teu pensamento foi logo de primeira, porque 
realmente vi em você um tradutor dos saberes dos povos 
oprimidos-periféricos, me senti representado. 

 
Agora no doutorado, quando encontrei os registros escritos e orais 
dos diálogos entre vocês dois, achei sensacional, foi como um 
reencontro comigo mesmo, com questionamentos que sempre tive 
em mim e diálogos em que sempre quis participar, mas que 
infelizmente essa merda colonialidade não nos permitia às vezes 
ser/fazer. 

 

Início, meio e início é uma prosa que todo mundo deveria prestigiar, 
ali vocês falam de muita coisa e o mais belo é sacar essa busca do 
diálogo com outras pessoas. 

 
Nas minhas escritas dos últimos tempos, fiz um ajuntamento de 
várias ideias emancipatórias e chamo de teoria decolonial- 
emancipatória, no fim das contas tento passar uma mensagem de 
que precisamos urgentemente contra-colonizar a educação das 
crianças, começando lá na educação infantil, a idade dos 0 a 5 anos. 
Enfim, espero em breve que possamos nos esbarrar por aí, trocar 
umas ideias, tomar um suco, contra-atacar opressões e o que vier. 
Meu amigo Moussa Diabate vai curtir demais também prosear com 
vocês, pois sempre trocamos reflexões contra-coloniais e 
afropindorâmicas e vocês são referências pra gente. Acho que me 
tornei um pesquisador de educação de crianças porque sempre 
moveu/move em mim esse desejo pelo orgânico. É ruim demais 
esse lance de pensar distante do fazer. 
Um abraço pro cês. 

 
Otavio Henrique Ferreira da Silva. 
Contagem, março de 2022. 

 

BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón. 

(orgs.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 4. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2020. 

 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonização, Quilombos: modos e significados. 
Brasília: INCIT/UNB, 2015. 



15 
Rev. Perspectivas em Políticas Públicas | ISSN: 2236 - 045X | v.16| n.32| jul./dez. 2023 – p.1-15 

 

 

 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. Testemunho na banca de defesa de tese de 
doutorado de Joviano Mayer. UFMG, outubro de 2020. Disponível em:< 
https://www.youtube.com/watch?v=SPQTwGx9sGs>. Acesso em 13 fev. 2022. 

 

BISPO DOS SANTOS, Antônio; MAYER, Joviano Maia. Início, meio, início: Conversa com 
Antônio Bispo dos Santos. Indisciplinar, v. 6, n. 1, p. 52-69, 2020. 

 

FANON, FRANTZ. Os condenados da terra. Serafim Ferreira (trad.). Lisboa: Editora 

Ulisseia, 1961. 
 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Renato Silveira (trad.). Salvador: 

EdUFBA, 2008. 
 

FERREIRA DA SILVA, Otavio Henrique. A (não) educação da primeira infância 

periférica para a cidadania: por saberes e fazeres decoloniais e emancipatórios. 2022. 
409 f. Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2022. 

 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 68. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2019a. 

 
GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro e a intelectualidade negra descolonizando os 

currículos. In: GROSFOGUEL, Ramón; BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO- 
TORRES, Nelson. Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 4. ed. Belo 

Horizonte: Autêntica Editora, 2020. 
 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2020. 
 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Marcelo 

Brandão Cipolla (trad.). São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 
 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

 
MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: algumas 
dimensões básicas. In: GROSFOGUEL, Ramón; BERNARDINO-COSTA, Joaze; 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 4. 
ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2020. 

 
SOUSA SANTOS, Boaventura de. Pela mão de Alice: o social e o político na pós- 
modernidade. 7. ed. Porto: Edições Afrontamento, 1999. 

 
WALSH, Catherine. Pedagogías decoloniales Tomo I: prácticas insurgentes de 

resistir,(re)existir y (re)vivir. Editorial Abya-Yala, 2013. 

http://www.youtube.com/watch?v=SPQTwGx9sGs

	EMANCIPAÇÃO AFROPINDORÂMICA: RUMO AO LEGADO ANCESTRAL DE NEGO BISPO
	1. Início, meio, início
	2. Nossa voz, nossa vez: (re)pensar políticas públicas a partir das relações étnico-raciais
	Imagem 1 – Homenagem a Nego Bispo
	Em Mulheres negras em construção futura: como dororidade e
	Em Antirracismo e limites da democracia liberal: a proposição do ODS 18
	No texto A identidade cultural negra na cultura do brasil -

