
2 
 

 

Tropicalismo, arte,sociedade: compreensões ainda úteis para uma educação que se 

desejeplural 

 

RESUMO:A elite intelectual brasileira é paradoxal em suas relações com o restante da sociedade. 

Têm a percepção do contrassenso nas interações dela, enquanto elite e assim autodeterminada, com 

os demais integrantes do que ela mesma convenciona designar como povo. Assim, se autorizam a 

impor aos demais membros do grupo social, estatutos socioculturais pautados pelas próprias razões, 

enquanto se omitem da faculdade de antecipação das mudanças que são normalmente próprias às 

vanguardas artísticas. Ao invés de avanços, então, as elites promovem enormes retrocessos sociais e 

culturais, congelando a evolução de toda a sociedade, constituindo e se vangloriando de reinar numa 

terra devastada. Sob esse enfoque, voltamos ao Tropicalismo e o lançamos como celeiro de 

conteúdos úteis para uma educação, ao mesmo tempo em que plural socialmente mais justa. 

 

Palavra-chave: Tropicalismo; educação; sociedade; cultura brasileira 

 

Tropicalismo, art, society: still useful understandings for an education that if it desires mixing 

 

ABSTRACT: The Brazilian intellectual elite is paradoxical in its relations with the rest of society. 

Have the perception of defeat in her interactions, while elite and self-determined, with the other 

members of her order designate as a people. So, if they impose on other members of the social 

group, guided by their own sociocultural reasons statutes, while neglect of anticipation of the 

changes that are typically own the artistic avant-gardes. Instead of progress, so, elites promote huge 

social and cultural kickers, freezing the evolution of society as a whole, constituting and bragging 

of reigning in a wasteland. Under this approach, we return to tropicalism and launched as barn 

useful content for an education, while plural socially fairer. 

 

Key-words: Tropicalism; education; society; Brazilian culture 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

Tropicalismo, arte,sociedade: compreensões ainda úteis para uma educação que se 

desejeplural 

Marcelo Pessoa de Oliveirai 

 

1. Das fontes e processos do equívoco 

 

Da relação de vanguardas artísticas como o Tropicalismo1 (ou Tropicália) com a 

intelectualidade, nasce um equívoco sobre a utilização da arte e sobre a crítica especializada que 

determina divergências sobre a função social e estética da arte na sociedade.  

A elite intelectual brasileira é paradoxal porque nunca ou quase nunca fez parte do 

proletariado. Por conveniência, dá-se voz a ele nos discursos que a própria elite tece. Tais discursos 

até falam dos problemas dos pobres, dos trabalhadores, dos eleitores, comentam e criticam a 

opressão e segregação exercida pela elite sobre o contingente fragmentado sobre o qual se conforma 

a massa designada por população ou povo2.  

De um lado, a sociologia cultural invade os bastidores conservadores do latifúndio histórico 

brasileiro e academicamente legitima o MST – Movimento dos Trabalhadores Sem Terra, ao 

mesmo tempo em que assume uma atitude de resquício paternalista e oligárquico sobre o 

comportamento e pensamento relacionado ao povo, e também sobre o patrimônio material, social e 

cultural coletivo desse mesmo povo.  

Por outro lado, parte da elite intelectual acredita que o povo, do qual fala aparentemente de 

maneira benevolente e protetora, é ignorante e precisa ser intelectualmente guiado e orientado, 

                                                 
1Embora a Tropicália, enquanto movimento estético musical deflagrado em 1967, tenha sido considerada extinta com o 
exílio de Caetano Veloso e Gilberto Gil em 1969, vale lembrar que o próprio Caetano, em entrevista ao jornal Folha de 
S. Paulo, em 19/03/99, se declarou ainda tropicalista. Essa afirmação nos sugere que, de alguma maneira, o ideário e as 
atitudes tropicalistas ainda estão possíveis, uma vez que o cenário cultural e político nacional e internacional continuam 
em efervescência (vejamos exemplarmente episódios como o processo de impeachment do então presidente brasileiro 
Fernando Collor de Melo, em agosto de 1992, o “11 de setembro”, nos EUA, em 2001, a explosão do caso do 
“mensalão”, durante o governo do Presidente Lula, em maio de 2005, ou a “Primavera Árabe”, fatos estes últimos 
ocorridos entre 2010 e 2012 no Oriente Médio). Portanto, se os ingredientes históricos ainda estão em ebulição no 
caldeirão sociocultural do mundo, podem perfeitamente estar presentificados nos trabalhos dos remanescentes daquele 
movimento ou ainda mesmo podendo ser revisitados por prováveis neotropicalistas como Chico César, Adriana 
Calcanhoto, Zeca Baleiro, Vitor Ramil, Lenine, Carlinhos Brown, Arnaldo Antunes, Rita Ribeiro, Virgínia Rodrigues 
etc. 
 
2 Para entender povo, recorremos à definição de Marilena Chauí, em sua obra Conformismo e Resistência, de 1986. De 
Chauí, nos apropriamos, entre outras definições da autora, daquela que entende o povo como generalidade, como 
instância jurídico-política (dotada dos critérios do racionalismo da Ilustração) e como particularidade social: os 
“pobres”. De um lado desse entendimento, portanto, tem-se que ao povo, entendido como generalidade política, cabe a 
tarefa política e racional de fundação e de sustentáculo dos preceitos e ordenamentos sociais. De outro lado, temos o 
povo como particularidade social e, a esse “povinho” e suas necessidades básicas, diz-nos Chauí, “cabe auxiliá-lo 
através da filantropia e educá-lo através da disciplina do trabalho industrial, educação essencial para conter suas paixões 
obscuras, supersticiosas, sua irracionalidade e, sobretudo sua inveja, que se exprime no desejo sedicioso do 
igualitarismo” (p. 17).  



4 
 

 

senão não conseguirá entender o que realmente seja civilização, cultura e arte e sua função para a 

manutenção do status quo.  

Alguns membros da classe artística são também omissos porque enxergam tudo isso, 

entendem todo esse paradoxo3 e mesmo assim não fazem nada realmente significativo para 

denunciá-lo ou para mudar essa conjuntura. 

Santaella (1990, p. 13), argumenta nessa linha, dizendo que a utilização da arte, como 

proposta de formas criadoras, inventivas e contra ideológicas, se não conseguir atingir o povo, 

porque determinadas apropriações da arte a direcionam para utilizações não estéticas ou a desejam 

mais politizadas, fazendo com que o povo não seja capaz de entendê-la e decodificá-la, fará dessa 

arte uma arte elitista, discriminadora, e constituir-se-á em passaporte de privilégios para a 

ratificação dos estatutos do establishment. 

 Entretanto, paralelamente ao contexto paradoxal e de omissão, com o pretexto de ajudar o 

povo nessa compreensão de si próprio, a elite intelectual e alguns artistas eventualmente tentam 

conjuntamente fazer da arte de cunho erudito o estandarte, a porta-voz de uma pretensa consciência 

coletiva e unânime sobre si própria.  

Deseja-se fazer da arte o único recurso paradigmático de manifestação cultural que deveria 

ser aceito por todos os integrantes da sociedade. A aceitação deve ser incondicional. No entanto, se 

essa aceitação incondicional ocorrer, atrofiar-se-á a percepção crítica coletiva e se possibilitará a 

fertilização do terreno social e cultural que faz brotar as raízes do equívoco entre a real função da 

arte para a sociedade, que seria, dentre outras, o gozo estético e a contemplação do belo, e a 

utilização política que se deseja dar a ela – atribui-se à arte, nessa situação, o papel de panfleto 

contra ideológico. 

 

2. Dos materiais e dos métodos 

 

Meu recorte investigativo aqui foi pensado a partir de um front que nos permita visualizar 

como, na contemporaneidade, relações que envolvam o Tropicalismo, a arte e a sociedadepossam 

ajudar na concepção de uma educação plural, isto é, que de fato se apegue a fundamentos históricos 

e políticos deuma cultura brasileira que contemporaneamente transita nos limites do erudito, do 

popular e do midiático.  
                                                 
3Esse paradoxo o definimospor meio de uma ética social que se situa nas fronteiras do dever-fazer o bem sem ver a 
quem (a utilização da arte para fins políticos deveria agir nesse pólo, sem necessariamente destituir a arte de seus 
atributos culturais e estéticos), e o fazer o bem em benefício de quem (aqui é que encontramos o uso não politizado da 
arte, mas panfletário, que destitui da arte os atributos culturais e estéticos que lhe são inerentes, atribuindo-lhe 
artificialmente atributos éticos, morais e sociais). Nesse sentido entendemos que se torna difícil distinguir a esquerda 
política (setor da sociedade organizada onde se encontrava concentrado o maior número dos membros do que se poderia 
chamar de elite intelectual dos anos 60) da arte panfletária, uma vez que essa elite intelectual agia paradoxalmente nos 
dois polos de tensão da arte dos anos vividos sob a ditadura militar no Brasil. 



5 
 

 

O trabalho se voltou, a partir de leituraslivres dos textos poéticos e do livro Verdade 

Tropical (1997), de Caetano Veloso, do ensaio Cultura e Política de 1964-69, de Roberto Schwarz 

(1992), e do livro Arte e Cultura (1990), de Lucia Santaella, para os questionamentos sobre a 

natureza das relações entre o objeto estético e as questões de ordem política e social que interferem 

na concepção das obras artísticas, relações as quais promovem a referencialidade como função 

primeira da linguagem na arte.  

A partir das leituras das obras citadas, pudemos perceber nas letras4 de alguns poemas-

canções, alguns matizes sócio-políticos ainda válidos para a construção de uma educação plural, 

transdisciplinar. 

 

3. Do corpus de análise 

 

Na história recente da cultura brasileira, pudemos observar uma qualitativa emergência de 

movimentos poéticos e poético-musicais como o Concretismo, a Bossa-Nova, o Cinema Novo e a 

própria Tropicália. Com exceção do Cinema Novo, todos os demais movimentos tiveram como 

matéria-prima básica da manifestação a poesia, em sua modalidade verbal.  

A Bossa-Nova empregou o código musical de uma maneira sofisticada para os padrões de 

composição até então praticados. Suas harmonias culminaram em requintadas melodias que, 

associadas às letras complexas ou simples que seus compositores lhe acrescentavam, resultaram 

num importante conjunto poético-musical para a história de nossa MPB.  

Conferindo a esses ingredientes uma caracterização mais próxima e mais própria da música 

erudita e, consequentemente, mais afim com a plateia das salas de concerto, os bossanovistas agiam 

mais de acordo com o gosto da elite intelectual e social de seu tempo, não fomentando nenhuma ou 

quase nenhuma veia de questionamento ou de controvérsia em suas atitudes e letras.  

Os tropicalistas, ao contrário, cantavam e agiam justamente contra os pressupostos éticos, 

estéticos e socioculturais que essa mesma elite pretendia impregnar na arte. O que não quer dizer 

que atuavam musicalmente contra a Bossa Nova, uma vez ser esse último movimento musical um 

produto típico de certa elite social e intelectual brasileira dos anos 50.  

A música tropicalista, 25 anos depois da explosão bossanovista, embora trouxesse em alguns 

de seus poemas-canção, harmonias e arranjos musicais de vanguarda, inovadores na forma de 

harmonização e na concepção instrumental, às vezes até comparáveis ou superiores aos arranjos 

praticados pelos bossanovistas, foi conduzida por seus idealizadores – principalmente Caetano 

Veloso, Gilberto Gil, Tom Zé e Torquato Neto –, a um lugar notadamente de domínio da música e 

da temática mais acessível à camada popular da sociedade, conjugando a esse ingrediente de 
                                                 
4“Tropicália”, “Alegria, Alegria”, “Acrilírico”, “Fora da Ordem”, por exemplo. 



6 
 

 

acessibilidade um teor de polêmica bem pitoresca e ao gosto de seus idealizadores. Atitudes essas, 

aliás, que lançam o nosso olhar na direção da visão de uma tensão entre a paz temática e a 

controvérsia estética, bem perceptível desde o surgimento do movimento tropicalista e da própria 

canção intitulada “Tropicália”: 

 

Além disso, a ideia de usar o título de uma obra que já existia não parecia correta. E se o 
autor na gostasse do empréstimo? “Eu tenho certeza de que Hélio Oiticica vai ficar louco 
por essa música. Bote Tropicália, insistiu Barreto. É uma palavra forte, apoiou Guilherme 
Araújo, já gostando da sugestão. Apesar das objeções de Caetano5, a canção estava batizada 
(História do batismo da canção “Tropicália”. ApudCALADO, 1997, p. 162). 

 

Portanto, evidencia-se que, desde o título da canção “Tropicália”, ela tem, atrelada em si, o 

universo da controvérsia, deixando-nos uma sugestão de que há muito nela de correlação direta de 

seu conteúdo com os fatos e acontecimentos do mundo que a cerca e que é experienciado pelo eu-

lírico.  

No início de 1968, relata Calado (1997), o jornalista Nelson Motta publica um artigo no 

Última Hora, intitulado “A Edu Lobo”, criticando a postura do compositor Edu Lobo em relação à 

nova fase musical dos tropicalistas, inaugurada com a letra de “Tropicália”: 

 

É estranho que um homem sensível, espírito permanentemente aberto às novas 
experiências, reaja assim diante da linguagem de “Tropicália” ou “Soy Loco Por Ti, 
América”. É certo que as melodias são fracas, primárias, quase ridículas diante da obra 
anterior de Gil e Caetano, mas é tão importante o que dizem as letras que as melodias ali 
funcionam como meros acessórios (Nelson Mota.ApudCALADO, 1997, p. 178). 

 

Numa direção predominantemente temática, portanto, é que acreditamos que caminha a 

manipulação da linguagem na letra da canção “Tropicália”, e, nessa direção, é que também conduzi 

minha análise dessa canção. 

 

 

 

                                                 
5 As objeções de Caetano até faziam algum sentido. Levando-se em conta o trabalho preferencialmente ideológico e 
linguístico, por parte de Caetano Veloso, e também a pretensão antropofágica de Oiticica (note-se que a Antropofagia 
oswaldiana teria, portanto, muito maior afinidade com o perfil estético geral de Caetano, do que o perfil 
momentaneamente temático de sua letra, o que justificaria a aparente recusa de Caetano de intitular de “Tropicália” a 
letra de sua canção, uma vez que ela não seria esteticamente antropofágica, mas muito mais literal e temática). O 
próprio Oiticica, um ano depois de expor sua instalação TropicáIia, em abril de 1967, no Museu de Arte Moderna, 
escreveu um artigo  intitulado também “Tropicália”, no qual esclarecia seu propósito com a instalação:  “Na verdade, 
quis eu com a Tropicália criar o mito da miscigenação – somos negros, índios, brancos, tudo ao mesmo tempo – [...]. 
Para a criação de uma verdadeira cultura brasileira, característica e forte, expressiva ao menos, essa herança maldita 
européia e americana terá de ser absorvida, antropofagicamente, pela negra e índia de nossa terra, que na verdade são as 
únicas significativas, pois a maioria dos produtos da arte brasileira é híbrida, intelectualizada ao extremo, vazia de um 
significado próprio” (Hélio Oiticica, março de 1968. ApudCALADO, 1997, p. 163). 



7 
 

 

“Tropicália” 
(de Caetano Veloso. In:Caetano Veloso, 1968, e Caetano e Chico, 1972) 
 
1.....Sobre a cabeça os aviões 
2.....Sob os meus pés, os caminhões 
3.....Aponta contra os chapadões, meu nariz 
4.....Eu organizo o movimento 
5.....Eu oriento o carnaval 
6.....Eu inauguro o monumento 
7.....No planalto central do país 
8.....Viva a bossa, sa, sa 
9.....Viva a palhoça, ça, ça, ça, ça 
10...O monumento é de papel crepom e prata 
11...Os olhos verdes da mulata 
12...A cabeleira esconde atrás da verde mata 
13...O luar do sertão 
14...O monumento não tem porta 
15...A entrada é uma rua antiga, 
16...Estreita e torta 
17...E no joelho uma criança sorridente, 
18...Feia e morta, 
19...Estende a mão 
20...Viva a mata, ta, ta 
21...Viva a mulata, ta, ta, ta, ta 
22...No pátio interno há uma piscina 
24...Com água azul de Amaralina 
25...Coqueiro, brisa e fala nordestina 
26...E faróis 
27...Na mão direita tem uma roseira 
28...Autenticando eterna primavera 
29...E no jardim os urubus passeiam 
30...A tarde inteira entre os girassóis 
31...Viva Maria, ia, ia 
32...Viva a Bahia, ia, ia, ia, ia 
33...No pulso esquerdo o bang-bang 
34...Em suas veias corre muito pouco sangue 
35...Mas seu coração 
36...Balança a um samba de tamborim 
37...Emite acordes dissonantes 
38...Pelos cinco mil alto-falantes 
39...Senhoras e senhores 
40...Ele põe os olhos grandes sobre mim 
41...Viva Iracema, ma, ma 
42...Viva Ipanema, ma, ma, ma, ma 
43...Domingo é o fino-da-bossa 
44...Segunda-feira está na fossa 
45...Terça-feira vai à roça 
46...Porém, o monumento 
47...É bem moderno 
48...Não disse nada do modelo 
49...Do meu terno 
50...Que tudo mais vá pro inferno, meu bem 



8 
 

 

51...Que tudo mais vá pro inferno, meu bem 
52...Viva a banda, da, da 
53...Carmem Miranda, da, da, da, da 

 

A letra da canção “Tropicália” parece ter, do título ao último verso, uma preocupação 

preferencialmente temática com as coisas sociais, culturais e políticas do Brasil. Sobre o título já 

fizemos alusão. Já, no final da letra, no verso 52, temos a abertura temática para três referências.  

O louvor à “banda” parece-nos trazer à tona a carga semântica relativa a uma antialegria 

alegórica. Essa “banda” louvada pelo eu-lírico é, assim, uma anticelebração de nosso aspecto de 

espera messiânica pela salvação que nunca chega, e da felicidade que nunca se realiza. É, portanto, 

a lembrança festiva de nossa frustração social e de nossa ilusão emotiva: conjugam-se nesse louvor 

a euforia e a disforiade ser e de se sentir, todos os dias, um cidadão brasileiro. Daí, temos uma 

consequente apropriação dos temas socioculturais pelo eu-lírico, que constitui um arranjo mais 

literal e apolíneo.  

A reelaboração imagética operada pelos interlocutores da obra dessa apropriação literal e 

temática realizada pelo eu-lírico acaba por conduzir a uma sensação estética e dionisíaca: o signo 

metafórico dionisíaco utiliza como ponto de partida o significante temático da estrutura apolínea da 

letra.  

Dessa abertura semântica da palavra “banda”, abre-se uma primeira leitura, que nos fala 

sobre esse aspecto pitoresco, sobre essa rotina e cotidianidade apolínea impregnada na vida das 

pessoas, vida essa que passa sem a concretização das novidades almejadas – compreensíveis nos 

termos da alegoria da melancolia6.  

A segunda leitura faz referência ao marasmo, ao aspecto bucólico da vida das pessoas.Sobre 

o passar a existência, essas pessoas, debruçadas em janelas, esperando o dia e a banda de música 

passar, trazendo-lhes alguma alegria, ou a sensação momentânea de festa e de novidade – vive-se à 

espera de um turbilhão dionisíaco. Esse marasmo, bem como o aspecto corriqueiro de nossa 

sociedade nos parece, também, ser o leitmotiv do poeta-compositor Chico Buarque, na criação 

temática de sua canção “A Banda”. Esse leitmotiv comum ao procedimento de construção das duas 

letras faz emergir uma metáfora de segundo grau, uma metáfora da metáfora.  

                                                 
6 Dizemos que é melancólico, porque o povo celebra festivamente as próprias incompetências, deficiências e tristezas 
numa pseudo-alegria durante o carnaval. Regozija-se com os próprios desejos insatisfeitos nos relacionamentos virtuais 
via redes sociais. Confraterniza-se com amigos imaginários nas partidas de futebol. Encontra conforto na falta de 
coragem às avessas durante as lutas de MMA. Mais adiante no texto, diremos que é bucólico, porque, através dessas 
celebrações, mantém-se imutável a paisagem cultural e, mais precisamente, a poesia e a harmonia da Música Popular 
Brasileira, confinando-a a um gueto de alienação ou periodicamente alternando sua evolução entre o bom e o mau 
procedimento poético, entre o bom e o mau gosto, entre o alienado e o patético, o que, consequentemente, interrompe a 
continuidade da linha evolutiva da MPB e mantém nossa paisagem cultural enclausurada na prisão de uma mesmice 
estética empobrecedora. 



9 
 

 

O que importa na inter-relação entre as duas letras não é mais o aspecto dionisíaco de 

“Tropicália”, nem a alusão quase referencial de “A Banda”, mas a semelhança de procedimentos de 

que lançam mão os poetas-compositores para exporem alegoricamente a mesma problemática 

social.  

Estabelece-se, portanto, a leitura da terceira referência, que concretizaria uma relação de 

procedimentos poético-musicais por homologia semântica entre as letras da canção “A Banda” e da 

canção “Tropicália”.  

Em “A Banda”, de Chico Buarque, o eu-lírico diz estar à toa na vida quando o seu amor lhe 

chama, para que veja uma banda passar, cantando coisas sobre o amor. Chico repudia a natureza 

temática dessa sua letra, até os dias de hoje, ao mesmo tempo em que, em detrimento do artifício 

poético e ideológico, mais ou menos nos mesmos parâmetros do gosto estético de Caetano, se afasta 

dos temas fáceis.  

No entanto, vale ressaltar, diante do repúdio de Chico com relação à sua letra, e diante da 

rejeição inicial de Caetano em relação ao título de “Tropicália”, e ainda, diante da retaliação aos 

tropicalistas promovida por Edu Lobo e outros artistas, foi feita uma defesa ao poema-canção 

temático de Caetano, nos dizeres de Nelson Motta: 

 
Desonesto seria aproveitar o sucesso de “Alegria, Alegria” e sair com um chorrilho de 
musiquinhas fáceis de aprender, com letras lineares, água-com-açúcar, que teriam um 
sucesso maior, garantido. Não, ao contrário, ele vem com “Tropicália”, com uma letra de 
difícil compreensão para seu público. Vem com uma preocupação de nova linguagem, de 
uma visão dos mitos brasileiros, de busca de uma expressão poética coerente com a nossa 
realidade. A realidade brasileira é agressiva, é cafona, é mal acabada, é forte, e o caminho 
para a efetiva comunicação com o nosso público deve ser através de uma forma que 
expresse a realidade a que ele está acostumado(Nelson Motta, 23/01.ApudCALADO, 1997, 
p. 179). 

 

Os versos de 01 a03 parecem dizer-nos, na linha dessa percepçãodo facilmente reconhecível 

pelo público, como é o cenário que o eu-lírico contempla num dado momento da cena histórica 

brasileira. A compreensão literal dela é tão imediata que sua clareza beira a de um texto referencial 

em prosa. Conta-se, a partir das imagens relatadas nos três versos iniciais, um pouco da história de 

nosso país, o avanço do progresso, a construção de Brasília, momento também que coincide com o 

surgimento da Bossa Nova.  

Nos versos de 04 a07, Caetano nos lembra do seu próprio tema: organiza o movimento 

tropicalista e inaugura seu monumento obelisco na nova capital do país.  

 Na letra cantada de Caetano reificamos nossos mitos culturais e sociais – carnaval, mulatas 

e palhoças, Carmem Miranda, Iracema, praias e Bahia. Nessa reificação nós somos auditivamente 

conduzidos a uma recriação na tela cinematográfica mental dos primórdios materiais da realidade 

de nossa condição existencial.  



10 
 

 

Reconhecemos, nos versos 14 a 19, as imagens que nos recordam a nossa defasagem 

ideológica, técnica e cultural, e as personagens que nos representam alegoricamente na letra – 

Marias, crianças feias e mortas, os olhos verdes da mulata, as Senhoras e os Senhores – surgem 

como coisas alienadas de todo o progresso que está acontecendo ao seu redor e que é narrado pelo 

eu-lírico.  

Revelando os aspectos da defasagem tecnológica de um país que, apesar disso, ainda 

constrói a moderna Brasília, o poeta, além de metaforizar a condição brasileira composta de 

simultâneos atrasos e progressos, institui a dimensão da distância que separa cada um dos 

brasileiros entre si.  

Esses brasileiros, alegorizados pelo nome genérico de “Maria”, no verso 31, e pelo vocativo 

“Senhoras e Senhores”, no verso 39, estão em estado de apartamento de tudo isso a que se 

denomina progresso. A medição da distância se faz quando o eu-lírico nos diz que, acima de nós, 

bem além de nosso alcance, estão os aviões e, paradoxalmente, ao nosso alcance, estão as 

ferramentas do trabalho, materializadas pela ideia de ir à roça, na terça-feira, ter que trabalhar (vide 

verso 45). Simbolicamente, a sensação e percepção desse estado de miséria e de apartamento social 

recuperam, na memória coletiva dos indivíduos, as lembranças do processo colonizatório 

engendrado pelo trabalho vitalício nas lavouras da metrópole.   

A música bossanovista – em destaque direto no verso 08 e indireto no verso 44 – 

representava um avanço técnico, de um lado, mas, de outro lado, permitia verificar por comparação 

que esse “progresso” coexistia também com a simplicidade das moradias rudimentares chamadas de 

palhoças –verso 9.  

É crível, portanto, que a Bossa-nova representava nosso distanciamento técnico da palhoça 

alegórica e representativa do Brasil. O Tropicalismo, ao mesmo tempo em que da palhoça nos 

distanciava, nos aproximava e nos tornava antropofagicamente íntimos dela. 

 

4. Da discussão dos dados 

 

A atitude dos tropicalistas e de Caetano Veloso pareceu assumir, aos olhos da esquerda 

intelectual e política, uma postura alienada e que seria própria de uma má-consciência de direita.  

Apesar disso, notamos em Caetano e nos tropicalistas mais efetivos uma faceta ainda mais 

esquerdizada7 do que a própria esquerda política aparentava ter. Os tropicalistas, ao mesmo tempo 

em que distantes daquela parte de elite intelectual que segrega e vitima a população (falamos disso 

                                                 
7 Por “esquerdizada” entendemos aqui, que as atitudes tropicalistas eram um conjunto de atitudes que se opunham ao 
establishment sociocultural e político dos anos 60.  



11 
 

 

anteriormente), atuaram de modo mais sintonizado com as preocupações sociais, ainda que sem a 

obrigação estética de serem assim.  

Aparece na obra de Caetano certa ambiguidade sobre esse histórico, especialmente quando 

esse poeta-compositor, ao mesmo tempo em que tenta desvincular a arte da referencialidade dos 

temas sociais e políticos da ditadura, manifesta algum protesto ou vínculo social nas letras de suas 

canções (é o caso de “Tropicália”8 e de “Alegria, Alegria”9).  

Essa ambiguidade não foi bem interpretada nem pela esquerda intelectual e nem pela direita 

política, o que tornou Caetano Veloso persona non grata no meio intelectual das esquerdas de todos 

os tipos, por não ser tão panfletário como a esquerda e o establishment cultural julgavam fosse 

necessário em meio a uma ditadura militar.  

Também no meio da direita ele foi renegado, por não comungar das mesmas omissões e 

ultrajes que o regime político ditatorial, populista e opressor impunha ao povo. Isto é, ele não se 

mantinha calado como a direita imaginava que devesse permanecer, uma vez muitas de suas 

canções “gritavam” pelos shows, espetáculos e rádios as verdades inconvenientes que se pretendia 

ocultar.  

Pode-se acrescentar ainda, ao lado de nossas percepções sobre Caetano e os tropicalistas, o 

fato de termos constatado que esses conteúdos e estratégias culturais em suas letras e músicas 

referem-se insistentemente a procedimentos como a junção dos elementos díspares de nossa 

conformação terceiro-mundista, como nos sugere em seu ensaio, Schwarz (1992, p. 61-92). 

Esses elementos nos remetem à miscigenação étnica e cultural da qual se constituiu a 

população do país, mas também evocama renovação e a liberdade estética preconizada pelo 

Movimento Modernista.  

A apropriação sociocultural brasileira, entendida pelos modernistas como “festa e promessa 

de felicidade” (nos termos de WISNIK, 1995), se apresentam no Tropicalismo sob os moldes da 

ingestão e “deglutição” de tudo (como,aliás, já sugeriu a Antropofagia oswaldiana). Inclusive numa 

apropriação do kitsch, compondo um contexto geral de assimilações socioculturais que nos lançam, 

simultaneamente aos procedimentos estéticos, temáticos e ideológicos tropicalistas, modernistas e 

antropofágicos. 

Esse cenário, a nosso ver, enfatiza a filiação dos tropicalistas com os pressupostos 

modernistas. Por isso, o livro Verdade Tropical (1997), de Caetano Veloso, e o ensaio Cultura e 

Política de 1964-69, de Roberto Schwarz (1992), reforçam teoricamentea releitura do Tropicalismo 

associado ao Movimento Modernista, particularmente quando tratam da singularização de certos 

traços componentes de nossa cultura e da manifestação artística de nossa gente miscigenada.  

                                                 
8Letra de Caetano Veloso, nos discosCaetano Veloso, 1968, e Caetano e Chico, 1972. 
9Letra de Caetano Veloso, nos discosCaetano Veloso, 1968, e Barra 69, 1972. 



12 
 

 

Ademais, contribuem para essa ideia, o fato de que a assimilação sociocultural pode ser 

encontrada em várias canções de Caetano Veloso, como “O Estrangeiro”, “Haiti I e II”, “Aboio”, 

“Canto do Povo de Um Lugar”, “Tropicália”,“Alegria, Alegria”, e “Acrilírico”10, nas quais, ao 

entrarmos em contato com as respectivas letras, pudemos observar claramente a confluência de 

vários elementos – temáticos, ideológicos e linguísticos – distintos, unidos para formar um só 

discurso que propõem uma ruptura com a tradição elitista de concepção de uso da arte e um avanço 

em relação ao procedimento estético estagnado.  

Buscamos, também, em nosso trabalho, a compreensão e identificação dos elementos que 

preencham as lacunas de nossa situação cultural histórica que ainda necessitam de detalhamentos, 

notadamente sobre os momentos mais bucólicos e melancólicos da cultura musical anteriores e 

posteriores à Bossa Nova e ao Cinema Novo.  

Esses momentos melancólicos e bucólicos foram rompidos, na música, com os impulsos 

criativos da Bossa-Nova (BN), na poesia, com os preceitos da Poesia Concreta (PC) e, no cinema, 

com a apropriação estética das imagens sociais impetradas pelo Cinema Novo (CN).  

Na música, depois de um hiato temporal marcado pelo enfraquecimento do impulso criativo 

inicial da BN nos anos cinquenta, surgem as concepções da Tropicália, a qual promove a retomada 

da linha evolutiva da Música Popular Brasileira (MPB)11.  

O hiato de tempo do qual falamos foi verificado a partir dos anos 50, momento em que 

houve um aparente abandono, por parte dos praticantes da música popular, das concepções culturais 

e estéticas da BN, condição que acabou por acentuar o aspecto melancólico e bucólico de nossa 

cultura, de nossa sociedade, de nossa música.  

Nesse ambiente melancólico e bucólico temos a particularidade conjuntural que nos cerca 

enquanto povo. Compõe-se este ambiente de um sistema econômico em processo de 

industrialização, uma nação-Brasil que se ergueu ontem (com a Bossa Nova, com a Poesia Concreta 

e o com Cinema Novo) como exportadora de bens culturais, e quer erguer-se hoje a partir das torres 

petrolíferas do pré-sal. 

Recorremos à imagem alegórica da melancolia e do bucolismo para explicar o que é 

verificado pela observação da estaticidade do panorama sociocultural nacional anterior à BN e ao 

CN, que se situa entre o Modernismo Brasileiro e o surgimento desses movimentos. Esse panorama 

estático que antecede à BN e ao CN se repete após o enfraquecimento desses movimentos, 

                                                 
10Esta última, com letra de Caetano Veloso e Rogério Duprat, no discoCaetano Veloso, 1969. 
11 Numa entrevista à “Revista Civilização Brasileira”, nº 7, maio de 1966, (ApudCAMPOS, 1993, p. 141), Caetano 
Veloso trata de uma necessária retomada das atitudes que nortearam a evolução da música brasileira através da Bossa 
Nova, e que, por razões conjunturais pertinentes ao mercado da obra de arte, por exemplo, foram esquecidas ou 
propositalmente deixadas de lado. 
 



13 
 

 

constituindo um novo hiato cultural temporal histórico na evolução técnica de nossas manifestações 

artísticas.  

A identificação desse panorama estático passa pela visão e compreensão da expectativa 

eterna de adoração reincidente da mesmice musical12 periodicamente reinante no país, que quase 

confinou, antes, movimentos artísticos como a poesia do Modernismo, e depois, a Poesia Concreta, 

o CN e a BN à nulidade, não fosse a retomada da linha evolutiva da música realizada pela 

Tropicália.  

Não quer dizer isto que tenham sido o Modernismo, depois o Concretismo, a BN ou CN os 

responsáveis pela adoração do mau gosto imediatamente posterior a eles. A cíclica falta de 

novidade e a apreensão desse momento recorrente de inércia e de crise desembocam nas 

manifestações culturais com a pretensão de se utilizar a arte como panfleto ideológico. A percepção 

dessa crise conduziu Caetano e os tropicalistas num movimento em direção à ruptura com a 

contemplação dessa paisagem já costumeira, mas que lhes incomodava.  

Deu-se, a partir da reunião de elementos sociais e elementos culturais aparentemente 

contraditórios13, uma relação dialética de negação, por parte de Caetano e dos tropicalistas, dos 

postulados culturais pretendidos pela esquerda intelectual.  

A dinâmica social dessa negação aparece quando o artista passa a negar a sua obra, pois não 

mais reconhece na reprodutibilidade de sua obra a originalidade e a genialidade que a concebeu, e, 

também, na ocasião em que o público passa a negar o seu artista, pois não depende mais dele para 

ter a obra e, mesmo porque, a obra que ele produz não serve ou não explica o momento social e 

político que todos estão vivendo.  

Basicamente, as músicas, performances, extravagâncias e subversões de Caetano Veloso e 

Gilberto Gil no auge do Tropicalismo expuseram esses elementos contraditórios que se instalaram 

na sociedade contemporânea à deles. 

 

 

 

 

 

 
                                                 
12 Essa mesmice musical se revela através do empobrecimento cíclico verificado anualmente pelo emprego dos mesmos 
ritmos (funk, pagode, axé etc.), pela composição de melodias fracas e pela construção linguística altamente referencial, 
sensualizante e emburrecedora.  
13 Por elemento cultural contraditório, entendemos, de um lado, a arte como artefato humano de contemplação do belo, 
o que possibilita a transposição conceitual desse procedimento para o universo das manipulações temáticas, ideológicas 
e linguísticas praticadas por parte de Caetano Veloso, e que se oporia, de outro lado, ao elemento arte como produto de 
consumo fácil, o que facilita, por sua vez, a redução do aspecto estético para o aspecto político-social de uso da arte 
como panfleto ideológico à moda do que pretendia a esquerda. 



14 
 

 

5. Das Conclusões 

 

A ruptura inicial com o modelo bucólico e melancólico promovida pelostropicalistas, se hoje 

revisitada e atualizada, é mais bem entendida se contemplada dentro do universo das negações, 

sínteses e superações próprias do método dialético, e se vislumbrada também sob a ótica oswaldiana 

da prática da Antropofagia, ou seja, da deglutição, assimilação e posterior devolução dos elementos 

culturais ingeridos ao ambiente externo. 

Veloso (1997) enriqueceu nosso trabalho de análise com as negações dialéticas temáticas, 

com as contradições pessoais14, políticas e emocionais que pautaram as preocupações dos 

tropicalistas e também suas durante a efervescência cultural contemporânea da Tropicália e as 

percepções apreendidas durante o seu exílio obrigatório, apontando para os caminhos obliquados 

pelo artista em busca do espaço das metáforas e das apropriações linguísticas operadas em sua obra 

poético-musical. 

Santaella (1990) apareceu, em nosso trabalho, oferecendo os argumentos da negação 

ideológica do modelo cultural pretendido pela elite intelectual, demonstrando as articulações entre 

arte e cultura, trazendo à tona, ainda, os desencontros ideológicos cometidos pela elite intelectual ao 

tentar dar à arte um papel que seria mais apropriadoaos partidos políticos e, portanto, não da arte e 

nem dos artistas. 

De Schwarz (1992), depreendemos as negações dialéticas mais próximas aos conceitos de 

apropriação, assimilação e devolução dos elementos socioculturais estrangeiros, destacando-se 

nessa relação dialética a herança antropofágica de Oswald de Andrade. 

Sobre as obras elencadas acima, Veloso (1997), Santaella (1990) e Schwarz (1992), 

podemos dizer que elas entrecruzam seus conteúdos em vários momentos, uma vez que têm como 

liame a mesma verve argumentativa: sociedade, política, cultura e os pressupostos da arte num 

determinado período da história política e cultural do Brasil.  

Vale ressaltar sobre isso que, como recorte de estudos, essas obras nos sugeriram, quando 

lidas individualmente, a leitura temática da canção “Tropicália”, derivando daí, uma leitura mais 

presa às impressões também temáticas de Verdade Tropical (1997).  

A leitura de canções como “Alegria, Alegria”, ficou mais presa às impressões ideológicas 

depreendidas de Arte e Cultura (1990). E a leitura cultural associada ao aspecto semântico-

linguístico da canção “Acrilírico”, ficou mais envolta às impressões antropofágicas depreendidas do 

ensaio “Cultura e Política, 1964-69” (de 1978, in: Schwarz, 1992).    

Nessas canções verificamos a superação dialética dos conceitos próprios da arte dita 

engajada ou panfletária e da arte com propósito de expressão da natureza humana e de exercício 
                                                 
14 Vide Veloso (1998) nas referências.  



15 
 

 

pleno de contemplação do belo nos níveis temático, ideológico e linguístico, o que indica haver 

nelas, para viabilizar essa superação, a necessária mediação do artista como entidade principal e 

essencial do processo de assimilação e reinterpretação cultural.  

Por isso, pela atualidade social, cultural, política, filosófica, linguística e, de certo modo, 

histórica, a releitura da Tropicália e de seus personagens talvez ainda interesse àqueles que estejam 

procurando contribuir para a construção de uma educação plural, interdisciplinar. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



16 
 

 

Referências 
 
 
CALADO, C. Tropicália, a história de uma revolução musical. Rio de Janeiro: Editora 34, 1997. 

CAMPOS, A. Balanço da Bossa e Outras Bossas. São Paulo: Perspectiva, 1993. 

CHAUI, Marilena. Conformismo e Resistência. São Paulo: Brasiliense, 1986. 

SANTAELLA, L. Arte e Cultura – equívocos do elitismo. São Paulo: Cortez, 1990. 

SCHWARZ, Roberto. O Pai de Família e outros estudos. São Paulo: Paz e Terra, 1992. 

VELOSO, Caetano. Verdade Tropical. São Paulo: Cia. das Letras, 1997. 

VELOSO, Caetano. Uma versão absurda do perfeito idiota latino-americano. In: PESSOA, 

Marcelo. Entrevista realizada para a pesquisa de Iniciação Científica do programa PIBIC/CNPq. 

São José do Rio Preto, 1998. 

WISNIK, J. M. La gayaciencia: Literatura y musica popular en Brasil. Revista de Ocidente. Madri, 

nº 174, 1995. 

 
 
                                                 
i Pós-doutor pelo IBUSP - Instituto de Biociências da Universidade de São Paulo (Bolsa CNPq, 2012), na temática 
Educação, Cultura e Linguagem Científica. Doutor em Letras pela UEL - Universidade Estadual de Londrina (Bolsa 
FAPEMIG, 2010), defendeu a Tese Interdisciplinar A Crônica-canção de Chico Buarque, apresentando estudos sobre 
apropriações recíprocas entre Literatura e Jornalismo. Mestre em Letras pela UNESP - Universidade Estadual Paulista 
(Bolsa CAPES, 2003), com Dissertação Interdisciplinar sobre as assimilações de argumentos da Poesia, da Política e da 
Canção nos textos de Caetano Veloso. Graduado em Letras (UNESP, 2000), desenvolveu pesquisas de iniciação 
científica nas áreas da Teoria Literária e também da Mediação nas Práticas Educativas. Tutor Presencial de EaD 
(Ensino a Distância) do complexo educativo formado pelo CEPEAD/NEAD/FaPP/UEMG/UAB/CAPES polo de Frutal 
- MG (2013 - atual). Foi Professor nos vários níveis do ensino público e particular e, há dez anos na UEMG - 
Universidade do Estado de Minas Gerais. Na UEMG, coordenou o Curso de Comunicação Social (2007-09) e é líder do 
Grupo de Pesquisa SIC - Sociedade, Imagens e Cultura (2011- atual). Integra os Grupos de Pesquisa Diversidade 
Biológica e Cultural em Campos Rupestres (USP); o GREOSS - Educação e Ontologia do Ser Social (UNESP); e o 
Ecologia, Conservação e Manejo de Águas Superficiais, (UEMG). Membro de órgãos colegiados de Cursos de 
Graduação, desenvolve pesquisas na área Interdisciplinar, com ênfase na Educação, nos Estudos Culturais, nas Letras, 
na Comunicação e nas relações que envolvem Literatura, Cultura e Temas da Sociedade Urbana. Serviu o Exército 
Brasileiro como Voluntário (Tiro de Guerra 02-033, 1987- 87). Foi Arte-Educador Voluntário na parceria do Governo 
Federal com a Prefeitura Municipal de São José do Rio Preto - SP, no Programa de inclusão socioeducativa Criança 
Cidadão do Futuro (1998-99). Foi Voluntário do Projeto Rondon (Equipe UNISOL / UNESP - 2000), foi Esporte-
Educador Voluntário da Corpus Academia, em Frutal - MG (2010-11). É Diretor de Marketing, Cultura e Eventos da 
FKMG (Federação de Karatê de Minas Gerais - 2013 - atual), e também Voluntário nas comissões especiais de ações 
sociais do Rotary Internacional (2009-2011). 


