
 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

81 

A CRIPTOMNÉSIA HISTÓRICO-CULTURAL NAS ARTES, NA RELIGIÃO E NAS 
GUARDAS DE CONGADO 

 
HISTORICAL-CULTURAL CRYPTOMNESIA IN THE ARTS, RELIGION AND THE 

CONGADO GUARDS 
Esp. João Flôres Alkmim1 

 
 
 
Introdução 
  
  
O conteúdo deste ensaio, possui como eixo norteador, a tentativa de responder as 

indagações que foram suscitadas ao longo de muitas análises sobre a história e a cultura 

brasileira. Para tanto, vamos apropriar de um conceito criado pelo médico suíço, Théodore 

Flournoy, para seus estudos em psicologia, e aplicar essa base de estudo, no universo 

social. 

 

O conceito de Criptomnésia (memória oculta em grego) usado na psicologia de Flournoy, 

para designar uma memória subconsciente como se fosse uma ideia original e atual, ganha, 

neste ensaio, uma conotação social, cultural e histórica que daremos o nome conceitual de 

Criptomnésia Histórico-Cultural, para designar uma memória oculta que está presente na 

sociedade brasileira em todas as suas manifestações sociais, culturais, artísticas e 

religiosas, mas que não são perceptíveis em sua inteireza e complexidade. 

  

 
1 Historiador e professor, graduado pela Universidade Federal de Minas Gerais -UFMG. Pós-Graduado em metodologia 
do ensino pela Universidade Estadual de Minas Gerais -UEMG. Atua na área de Educação, Turismo, Cultura e 
Patrimônio Histórico, Artístico e Cultural.   Ocupou diversos cargos na Administração Pública, como: Diretor de Escola 
da Rede Municipal de Ensino de Betim-MG; Secretário Adjunto de Educação de Betim-MG; Coordenador de Ensino da 
Secretaria de Estado da Educação de Minas Gerais; Secretário de Cultura e Turismo em Santa Luzia-MG; Coordenador 
de Políticas Culturais na Fundação Cultural do Município de Contagem-MG; Diretor de Políticas Culturais da Secretaria 
de Cultura, Esporte e Juventude de Contagem-MG; Conselheiro em diversos conselhos de educação, turismo e 
patrimônio histórico (artístico e cultural) em Minas Gerais. Autor do Livro: Gestão Pedagógica -Novo Paradigma para a 
Avaliação. Publicado em 2007. Livro este usado como bibliografia básica no Curso de Pedagogia da UEMG. 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

82 

A análise interpretativa sobre as origens da cultura brasileira, realizada nesta obra, traz em 

seu escopo uma abordagem psicossocial sobre a enorme colaboração dos africanos para 

a nossa sociedade. O conjunto axiológico dessas contribuições, alicerçou e sedimentou na 

formação ética, cultural, emocional, psicológica e social, as bases da nossa mentalidade 

contemporânea. 

  

As avaliações e verificações históricas, contidas neste ensaio, serão circunscritas a temas 

pouco ou nunca interpretados por nossa vasta historiografia e serão trabalhados, sempre, 

sob um olhar analítico, sobre as nossas expressões artísticas e religiosas que trazem essa 

memória oculta. 

  

Espero que as nossas percepções e conclusões sobre os fatos históricos e as 

configurações culturais, artísticas e religiosas, aqui estudadas, sejam relevantes para o 

conhecimento da nossa gênese e singularidade. Particularmente em relação à nossa 

literatura regional e as guardas de congado, manifestação artística, cultural e religiosa, 

declarada recentemente, patrimônio cultural imaterial de Minas Gerais. 

 

As reflexões contidas, neste ensaio, em relação ao que somos e de como podemos resgatar 

uma memória oculta, no tempo passado, manifesta um desejo de conhecer, como ela se 

apresenta de forma subjacente em nossa vida presente. 

  

Fundamentação 

 

 A origem 

 

Ao analisarmos todos os aspectos presentes no estudo da sociedade humana e da sua 

historicidade, fica patente, que na complexa sociedade do século XXI, não basta a 

construção de uma história descritiva baseada na historiografia tradicional. Assim, torna-se 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

83 

premente que se busque uma análise explicativa para tantos fenômenos sociais. Esses 

estudos, exigem dos historiadores, um olhar detido sobre o passado e a realidade presente, 

para dar coerência e sentido à trajetória humana ao longo da história. 

 

Nessa perspectiva, a sociedade brasileira não pode prescindir de um estudo sobre a 

formação étnica e cultural do nosso povo e, sobretudo, da mescla que essas culturas 

realizaram em solo brasileiro. Além disso, entender os legados que essa interação 

antropológica nos proporciona na atualidade e como essa herança interfere diretamente na 

nossa constituição, é essencial um novo olhar sobre esse diálogo permanente entre os 

povos ancestrais que formaram os brasileiros contemporâneos, especialmente o ramo 

linguístico Banto. 

  

Na grande diversidade cultural e política do amplo continente africano, encontramos uma 

constante cultural que é de grande interesse para o povo brasileiro, pois foi um dos pilares 

de nossa formação étnica. Essa constante cultural está expressa no agrupamento 

linguístico conhecido como Níger-Congo, ramo linguístico de onde se origina as etnias 

Banto, a maior matriz africana que formou a população do Brasil e a rica cultura brasileira, 

presente em todas as regiões do país. 

 

As etnias Banto habitavam a África Ocidental, da zona compreendida pelas florestas 

tropicais do Congo ao sul do continente, no cabo da Boa Esperança, localização da atual 

cidade do Cabo, na África do Sul. 

  

Dessa região, originou-se quase a totalidade dos africanos que vieram para Minas Gerais 

e mais da metade dos que vieram para o Brasil. Muito de nossa cultura e de nossas 

tradições vieram dessa influência, a qual foi decisiva para a nossa formação e para a 

construção de nossa identidade. 

  



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

84 

Os europeus designaram os grupos étnicos africanos como tribos, sendo, no entanto, uma 

forma preconceituosa e inconveniente de tratarmos, de tão rica cultura, com um termo 

extremamente reducionista que não expressa a real dimensão da pujança da sua influência 

em todo o mundo, sobretudo, nas Américas. 

  

Todavia, a maior qualidade das etnias Banto que vieram para o Brasil foi resistir e legar boa 

parte de sua valorosa cultura às gerações futuras, passando a ser um dos elos da 

construção simbólica do imaginário popular e erudito do nosso imenso país. 

  

  

  

 

A Arte 

  

A arte africana, apesar de sua variedade dependendo de qual cultura pertença, de modo 

geral, possui características holísticas ligadas aos costumes e à funcionalidade do 

cotidiano. Esta arte, por suas características, extrapola em muito um lugar simplesmente 

de representação, mas, sim, adquire um caráter de formação imagética e de estruturação 

das relações sociais, como também percebemos no Brasil.  

 

A arte africana constitui uma simbologia da vida e da existência nos planos da matéria, do 

concreto. Entretanto, foca todo a sua profusão holística, na incorporação do mundo 

espiritual e imaginário na vida cotidiana e real das pessoas. 

  

A arte africana aborda sempre a figura humana, com todos os seus dilemas éticos, morais 

e religiosos. A arte desses povos são, a bem da verdade, representações da vida humana 

no mundo real e, também, no mundo dos espíritos, o qual integra e é parte importante da 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

85 

realidade vivida, ou seja, eles não fazem distinção entre o real e o simbólico, para eles tudo 

faz parte de uma mesma e única realidade. 

  

As máscaras são um capítulo à parte dessa arte, pois trazem consigo aspectos místicos e 

religiosos que causam transformações na relação desses povos com a sua própria 

realidade, e que funcionam como uma espécie de transe mediúnico - fazendo com que 

todos experimentem um tipo de situação que é então considerada como mágica - que habita 

tanto o mundo real quanto o mundo dos espíritos. 

  

Nessa mesma linha, as referidas máscaras foram, portanto, absorvidas por nossa cultura e 

estão presentes, até os dias atuais, nas festas religiosas e populares que fazem parte desse 

nosso contexto e de toda essa nossa identidade sócio-histórico-cultural, a exemplo: do 

Carnaval, das festividades de Reis e de Congados, dos maracatus e da religião do 

Candomblé. 

  

As máscaras e suas representações simbólicas são muito fortes no Brasil, no seu aspecto 

de transmutação dentro das diversas realidades, como ocorre no carnaval, em que as 

pessoas assumem novas personalidades e se transformam em personagens míticos.    

  

Dessa forma, as etnias Banto faziam em África nas suas festividades religiosas, artísticas 

e culturais, as representações do imaginário, do fantástico e do real, em que se misturavam 

em um mesmo processo ou atividade, realidade e fantasia de forma harmônica. Assim, o 

fantástico, o imaginário e o real se estruturavam igualmente no mesmo plano de realidade, 

sendo tudo possível e, as vezes, a realidade e suas diversas dimensões, se transformavam 

em uma perspectiva de integração entre o fantástico e o real, ou seja, a fantasia falava mais 

alto.  

 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

86 

A forma de agir e pensar, dessas etnias, são muito significativas no Brasil do século XXI, e 

demonstra um vínculo muito forte da racionalidade popular brasileira com a racionalidade 

das etnias Banto, demonstrando como essa visão de mundo marca a moralidade coletiva 

do nosso povo, demonstrando de forma cabal, a Criptomnésia Histórico-Cultural, inserida 

de forma indelével nos comportamentos artísticos e culturais do brasileiro do século XXI. 

Esses comportamentos, são apresentados como uma característica do presente, quando 

nada mais são, que um afloramento de memórias ocultas, que nascem como algo novo no 

presente. 

  

  

A Religião 

  

A religiosidade do povo Banto se baseava no animismo, ou seja, na crença em espíritos de 

diversas naturezas. O animismo advém de anima que significa alma em latim. O animismo 

é um princípio de correntes doutrinárias da filosofia que afirmam e tratam a alma como o 

sustentáculo de todas as coisas, ou seja, a existência de qualquer organismo está vinculada 

a existência de uma alma correspondente que lhe dê objetivos na vida.  

 

Nas categorias antropológicas, o animismo está relacionado aos primeiros estágios de 

evolução da religiosidade humana, em que todas as coisas possuem uma alma e um 

propósito no mundo. Seja na concepção filosófica ou antropológica, o animismo traça uma 

relação mítica e mística com a realidade imposta a todos os seres, em especial, aos seres 

humanos. 

  

O animismo é a crença em vários espíritos que atuam na terra junto com os homens. Os 

Bantos não separavam a realidade concreta do mundo irreal dos espíritos. Para eles, os 

homens e os espíritos habitavam concomitantemente o mesmo plano físico, a mesma 

realidade. 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

87 

  

Nesse sistema de crenças, os homens e os espíritos agem, mutuamente, na construção do 

mundo à nossa volta. Eles são parceiros nas atividades cotidianas e na vida em sociedade. 

  

Os Bantos acreditavam que a realidade era composta por uma Pirâmide Vital que unia o 

mundo visível ao mundo invisível e dessa união surgia a nossa realidade cotidiana. 

  

Nessa concepção de existência, havia uma ordem hierárquica, que dava equilíbrio ao 

mundo e ao universo. Esse ordenamento era construído em dois planos distintos, baseados 

por definição de importância e de organização. Em primeiro plano encontram-se as 

divindades, os patriarcas, os espíritos da natureza e os ancestrais. Em segundo plano 

encontram-se os reis, a tribo, o clã, a família, os xamãs, os anciãos, a comunidade, o ser 

humano, os animais, os vegetais, os minerais, os fenômenos naturais e as estrelas. 

 

 

Nesse mundo físico/etéreo, segundo os Bantos, regido por um ser supremo que ordena 

todo esse universo, e que dependendo do local de proveniência do indivíduo, – no caso de 

ele ser originário do Gabão, do Congo ou de Angola - ele era, então, chamado de Kalunga, 

Zambi, Lessa ou Mvidie. 

  

No Brasil colonial, particularmente em Minas Gerais, os Bantos foram os responsáveis por 

introduzir o Calundu, uma espécie de crença religiosa em que se acreditava que os espíritos 

da natureza, eram os responsáveis por produzir as doenças que assolavam boa parte da 

população. Para a cultura Banto, essas doenças – moléstias e malefícios de toda ordem – 

só poderiam ser expulsas do corpo, através da evocação de outros espíritos, que serviriam 

de antídoto contra todos aqueles males provenientes da alma. 

  

 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

88 

O Calundu, segundo algumas especulações, poderia ser o ancestral do que era e ainda é, 

muito comum no interior do Brasil, que são as Bênçãos contra mau-olhado, o quebranto 

contra os maus súbitos, entre outros. Sendo as rezadeiras e benzedeiras, das localidades 

as mais distantes, as responsáveis pela cura e por impedir (utilizando-se de suas ervas e 

de suas mandingas) que as crianças e as pessoas, principalmente aquelas mais 

fragilizadas, viessem a adoecer e, portanto, sofressem sob a influência dos maus espíritos. 

 

 

A presença da criptomnésia histórico-cultural na literatura regional brasileira e sua 

distinção do sincretismo  

 

“O diabo não há! É o que eu digo, se for... Existe é homem humano. Travessia.” (Frase final do livro Grande 

Sertão: Veredas) 

 

Os conceitos de sincretismo religioso e Criptomnésia Histórico-Cultural, não podem ser 

confundidos, pois tratam de fenômenos diferentes em todos os aspectos. Enquanto o 

sincretismo trata das mesclas entre religiões, a Criptomnésia Histórico-Cultural trata das 

memórias, valores, credos e outras expressões subconscientes da religiosidade que estão 

inseridas nas práticas cotidianas, sejam elas religiosas ou não, sem que sejam percebidas 

por quem as exerce, observa, estuda ou analisa. Esses fenômenos são distintos na sua 

origem e, também, nos resultados sociais que apresentam. 

 

Para que possamos desenvolver uma ideia clara sobre esse tema, vamos analisar alguns 

aspectos da obra-prima de Guimarães Rosa – Grande Sertão: Veredas – sob o olhar da 

Criptomnésia Histórico-Cultural, para que tenhamos um entendimento dessas diferenças. 

  

Na extraordinária obra de João Guimarães Rosa, Grande Sertão: Veredas, o autor foi 

diretamente influenciado pela religião dos Bantos. A frase final do livro, que dá sentido e faz 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

89 

o fechamento de toda a narrativa, é uma síntese da enorme influência da cosmologia 

imagética dos Bantos, presente na literatura de João Guimarães Rosa.   

 

A estrutura semiótica do livro flerta de forma subliminar com essa percepção de mundo 

muito própria de nossos ancestrais. O universo rosiano, estabelece um diálogo com essa 

estrutura mental dos Bantos, em sua principal obra literária. 

 

O eixo da narrativa e o desenrolar do enredo, nesse clássico de nossa literatura, estão 

vinculados à relação da personagem principal do livro - Riobaldo - com as forças 

sobrenaturais que determinam o seu poder para comandar e conduzir sua trajetória como 

chefe de jagunços no sertão, apoiado nas diretrizes do mundo metafísico, para cumprir 

seus desígnios no mundo real, e de seus dilemas entre o real e o imaginário, que perpassa 

toda a estrutura de construção da personagem e de suas ações. 

 

A obra-prima de Guimarães Rosa, é toda estruturada na mentalidade do sertanejo, do 

interior de Minas Gerais, Goiás e Bahia. Esse homem do sertão, é fruto de uma forte 

influência religiosa dos Bantos no Brasil dos séculos XVIII e XIX.  

 

Todas essas ritualizações e narrativas, aparecem como consolidadoras de uma intersecção 

religiosa travada no interior do Brasil, entre o calundu (africano) e o catolicismo (europeu). 

Esse hibridismo construiu uma visão muito peculiar de mundo no imaginário dos habitantes 

dessa região.  

 

Dessa forma, nossa literatura tradicional regional (Grande Sertão: Veredas), que 

representa, simbolicamente o Brasil profundo, é homologadora dessas crenças das etnias 

Banto que estão inseridas de forma latente na religiosidade sertaneja, em uma clara 

demonstração, na literatura, da Criptomnésia Histórico-Cultural, presente no povo 

brasileiro. 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

90 

 

A religiosidade dos brasileiros, e sua incorporação social, é uma representação imagética 

basilar da nossa cultura, e está relacionada diretamente com o nosso cotidiano, sendo 

aceito, de forma intelectiva, em todos os extratos sociais que compõem o espectro da 

sociedade brasileira, permeando valores e mentalidades, que espelham o nosso cerne 

psicossocial, formado por componentes psíquicos, religiosos e culturais dos Bantos.  

 

Todos esses aspectos, da Criptomnésia Histórico-Cultural, na religiosidade de nosso povo, 

estabelecem a sua dimensão e abrangência, não podendo ser confundida ou reduzida ao 

conceito de sincretismo religioso, é muito maior que isso, é algo que está no cerne de toda 

a extensão espiritual dos brasileiros, sejam eles de qualquer crença ou religião. É um 

amálgama da espiritualidade, que une todos nós, de todas as classes sociais, nível de 

instrução e credos, é uma síntese do que somos.  

 

 

A Festa do Rosário e as Guardas de Congado 

 

“É tal a força da solidariedade das épocas que os laços de inteligibilidade entre elas se tecem verdadeiramente nos dois 

sentidos. A incompreensão do presente nasce fatalmente da ignorância do passado. Mas talvez não seja mais útil 

esforçarmo-nos por compreender o passado se nada sabemos do presente." (Marc Bloch) 

 

A afirmativa, do historiador francês, Marc Bloch, é uma premissa importante para que 

possamos compreender a dimensão dos significados que a Festa do Rosário e as Guardas 

de Congado trazem para a diversa e complexa realidade cultural de nós brasileiros. 

 

A Festa do Rosário e as Guardas de Congado, são detentoras, de todas as premissas da 

Criptomnésia Histórico-Cultural, pois são portadoras de memórias históricas, culturais, 

artísticas e religiosas, que se fundem, em uma única manifestação artística e religiosa. 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

91 

Essa manifestação, traz à tona, todos os anos, em outubro, a cultura e a historicidade das 

etnias banto que vieram para o Brasil, nos tempos coloniais. Revelando, no presente, a 

riqueza e complexidade dessa história e cultura. Não à toa, foi tombada como Patrimônio 

Cultural Imaterial de Minas Gerais. 

Nossa Senhora do Rosário, foi levada para a África, pelo explorador português Diogo Cão, 

e por missionários dominicanos em 1483, para o Reino do Congo, e foi adotada pelos 

africanos das etnias Banto, que foram convertidos ao catolicismo, através da sagração da 

Rainha Ginga de Angola, que se converteu ao cristianismo.  

A Rainha Ginga, foi a responsável pela luta contra os europeus pela libertação de seu povo 

e do Reino do Congo, conseguindo fazer um acordo com os portugueses, e mantendo seu 

Reino independente por um longo período. Essa história é contada de forma simbólica e 

alegórica nas guardas de congado. 

As Festas do Rosário dos Pretos, são uma tradição em boa parte do Brasil, tendo seu 

primeiro registro oficial em 1674 em Recife Pernambuco, e, posteriormente, no século XVIII, 

se espalhou por toda a região das minas, que atualmente conhecemos como o Estado de 

Minas Gerais. 

A coroação e a sagração, do Rei do Congo e da Rainha Ginga de Angola, realizada nas 

Festas do Rosário e nas Guardas de Congado, expressam um fator de resistência e 

resiliência dos Bantos em manter em terras americanas as marcas da sua origem, 

possibilitando que sua cultura, sua história e religiosidade, sobrevivesse por gerações, até 

chegar ao século XXI, após a grande diáspora. 

A estética e a simbologia das festividades das Irmandades do Rosário, evidenciam a maior 

vitória cultural, que um povo dominado, infringiu ao seu dominador, na medida, que legou 

às gerações futuras de descendentes de africanos e europeus sua história, contada por 

eles mesmos, com as próprias vozes, valores, estéticas, artes e tradições. É um resgate 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

92 

da memória oculta de um passado que está presente em nosso cotidiano, sem que 

consigamos entendê-lo, em sua integralidade. 

 

 

Conclusão 

 

Não podemos falar em cultura brasileira, sem falar da história, não escrita, mas, preservada, 

das várias etnias Banto que vieram da África e compõem o nosso patrimônio cultural, bem 

como de sua memória preservada, em diversas manifestações artísticas e religiosas, de 

forma subliminar e permanente, em nossa estrutura social.  A nossa organização mental, 

psíquica, sensível e emocional é integrada por este legado, que está presente em nosso 

cotidiano, nas mais diversas formas.  

 

O conjunto dessas representações e expressões reveladas como memória, nesses 

momentos de resgate dessas histórias preservadas, inseridas nessas manifestações 

artísticas e religiosas; demonstram nossa trajetória como civilização, sendo a 

materialização da Criptomnésia Histórico-Cultural, que forma nosso imaginário coletivo. O 

salvamento dessas lembranças ancestrais, constitui o que somos no presente, e seus 

efeitos em nosso modo de ser, agir e pensar. 

 

O reconhecimento desse processo, como parte integrante de nossas aspirações, 

identificações e sentimentos, faz com que muito da nossa realidade, que até então não era 

compreendida, seja entendida como algo circunscrito a atualidade, quando, de fato, está 

inserido em um contexto mais amplo.  

 



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

93 

A ampliação desses significados, traz à tona memórias ocultas que não conhecemos em 

sua totalidade e, portanto, precisam ser sempre revisitadas, inclusive em nossa vasta 

literatura, para que possamos compreender nosso presente. 

 

Referências: 

 

Bloch, Marc. Introdução à História. Lisboa Portugal. Editora Europa América. 1987. 

 

Infopédia em Linha. Porto Portugal. Editora Porto. 2023. 

 

Mott, Luiz.  O Calundu-Angola de Luzia Pinta: Sabará 1739. Revista do Instituto de Arte 

e Cultura. Ouro Preto. N. 1 p. 73-82. Dezembro de 1994. 

 

Rosa, João Guimarães. Grande Sertão: Veredas. São Paulo. Editora Nova Fronteira. 

2015. 

 

Souza, Marina de Mello. Reis Negros no Brasil Escravista: História da Festa de 

Coroação do Rei do Congo. Belo Horizonte. Editora UFMG. 2001. 

 

Histórico do autor: 
 
JOÃO FLÔRES ALKMIM, é Professor de história e historiador, graduado pela Universidade 
Federal de Minas Gerais – UFMG. 1993. 
  
Pós-Graduado em metodologia do ensino pela Universidade Estadual de Minas Gerais – 
UEMG.1995. 
 
Pós-Graduado em Neurociência e Aprendizagem – Instituto Pedagógico de Minas Gerais - 
IPEMIG. 2023.    
  
Ocupou diversos cargos na Administração Pública, como: 
  



 
 

SCIAS.Arte/Educação, Belo Horizonte, v.15, n.2, p.81-94, jul./dez.2024     
 

94 

Diretor de Escola da Rede Municipal de Ensino de Betim-MG, Secretário Adjunto de 
Educação de Betim-MG, Analista Educacional e Coordenador de Ensino da Secretaria de 
Estado da Educação de Minas Gerais, Secretário de Cultura e Turismo em Santa Luzia-
MG, Coordenador de Políticas Culturais e Professor do Curso de Artes Cênicas na 
Fundação Cultural do Município de Contagem-MG, Diretor de Políticas Culturais da 
Secretaria de Cultura, Esporte e Juventude de Contagem-MG, Conselheiro em diversos 
conselhos de educação, turismo e patrimônio histórico, artístico e cultural em Minas Gerais. 
  
Autor do Livro: Gestão Pedagógica – Novo Paradigma Para a Avaliação. Publicado em 
2007. Autor, ainda, do E-Book: Raízes do Povo Brasileiro – Povo Banto e sua contribuição 
para o Brasil. Publicado em 2023; e, também, ensaísta na área de ciências humanas. 
 
 
 
 
 

 


