
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 4-7, 
jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

4  
Atribuição BB CY 4.0 

 
O QUE É A EDUCAÇÃO DAS RELAÇÕES 

ÉTNICO-RACIAIS (ERER)?: apresentando o 
campo e práticas antirracistas possíveis1 

 
Otavio Henrique Ferreira da Silva (UEMG)  

Lucimar Rosa Dias (UFPR) 
Míghian Danae Ferreira Nunes (UNILAB) 

Flávia de Jesus Damião (UFBA) 
Renato Noguera (UFRRJ) 

 Rogéria Cristina Alves (UEMG) 
 

É pedindo licença aos(às) mais velhos(as) e abrindo os caminhos de 

escritos outros que buscamos neste texto apontamentos para a seguinte 

problemática: o que é a Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER)? Como ela 

se constituiu historicamente e legalmente no Brasil? A Constituição Federal de 

1988 determinou que a educação nacional deverá ser ofertada com pluralismo de 

ideias, de concepções pedagógicas, considerando às políticas e a cultura e a Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) de 1996 irá apontar as orientações 

para a organização da educação brasileira a partir dos princípios constitucionais. 

Somente em 2003, porém, com a promulgação da Lei 10.639/2003 com a 

inclusão na LDB dos artigos 26-A e 79-B é que a história e cultura afro-brasileira 

passa a ser incluída como obrigatória no currículo escolar, garantindo a história 

do povo negro que é a maioria da população, segundo o Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE). Em 2008 com a Lei 11.645/2008 ocorre também 

a inclusão da história a cultura do povo indígena. Do ponto de vista normativo a 

ERER é definida pelo Parecer nº 3/2004 do Conselho Nacional de Educação 

 
1 Texto de abertura do dossiê “Educação das Relações Étnico-Raciais e direitos humanos: práticas 
antirracistas de valorização das culturas afro-brasileiras, africanas e indígenas”.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 4-7, 
jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

5 

(CNE) como ferramenta de valorização da cultura e identidade negra, 

possibilitando acesso de todos(às) ao legado ancestral negro, buscando promover 

a reeducação das pessoas, em parceria com os movimentos sociais e na 

perspectiva intersetorial.  Embora a ERER tenha como marco normativo a Lei 

10.639/2003, a construção deste campo de conhecimento perpassa a história do 

movimento negro brasileiro desde os tempos dos quilombos na luta 

contracolonial (Bispo dos Santos, 2015). De acordo com Beatriz Nascimento 

(1985) o surgimento dos quilombos no Brasil ocorre ainda no século XVI e com o 

passar do tempo vão assumindo o protagonismo na luta e resistência em defesa 

da vida e liberdade do povo negro.  

         Na confluência a partir de Antônio Bispo dos Santos (2015) e Nascimento 

(1985), verifica-se que desde a chegada da colonização em Pindorama - a terra 

das palmeiras que pelos portugueses foi nomeada de Brasil - houve luta contra a 

opressão imposta pelo poder colonial. A resistência dos povos originários 

alinhada ao conhecimento ancestral trazido pelo povo negro vindo da África, 

foram as primeiras experiências de movimentos sociais do nosso país, que Santos 

(2015) chama de luta dos povos contracolonizadores. Assim, o movimento negro 

tem sua trajetória marcada pela resistência e cultura ancestral dos quilombos e a 

educação terá papel fundamental na luta pela emancipação dos(as) negros (as) 

brasileiros (as). 

         Revisitando um clássico texto de Gonçalves e Silva (2000) sobre a história 

do movimento negro e a educação, identifica-se que as primeiras escolas no Brasil 

surgem com os padres jesuítas ainda no século XVI. Os(as) negros(as) 

escravizados(as) foram historicamente impedidos(as) de serem escolarizados 

para que não tivessem acesso à leitura e à escrita, pois isto poderia ser perigoso 

ao domínio da Casa Grande. Com a proclamação da Lei do Ventre Livre de 1871, 

as crianças negras que a partir de então nasciam livres deveriam ser também 

educadas. No entanto, uma outra legislação, a Lei nº2040/1871 isentava os 

senhores escravocratas das responsabilidades e custos com a educação destas 

crianças. Assim, mesmo que nascidas livres, as crianças negras ao não terem 

acesso à educação, dificilmente conseguiram alcançar sua emancipação no 

decorrer da vida e tais consequências afetam ainda a vida contemporânea desta 

população. No mês de abril do ano de 1879, com o advento da Reforma do Ensino 

Primário e Secundário, algumas pessoas escravizadas passaram a acessar escolas 

noturnas voltadas para jovens e adultos após a derrubada da legislação que vetava 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 4-7, 
jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

6 

o acesso escolar a negros(as). Porém, em relação às crianças negras, mesmo após 

a Lei do Ventre Livre, das “403.827 crianças nascidas no período entre 1871 e 

1885, apenas 113 foram encaminhadas aos estabelecimentos de ensino, ou seja, 

0,02%, o que significa dizer que a maioria esmagadora entrou no século XX com 

um déficit educacional gigantesco” (Gonçalves; Silva, 2000, p. 141). Após a 

abolição da escravidão de 1888 e a Proclamação da República de 1889, pode-se 

dizer que a população negra entra no século XX sem direitos assegurados pelo 

Estado brasileiro. 

         Nas primeiras décadas do século XX o povo negro se viu obrigado a se 

reorganizar na luta pelo direito à cidadania que já vigorava no Brasil desde 1824 

com a Constituição daquele ano, mas que não incluía a população negra como 

cidadã nem de primeira nem de segunda classe, visto que ainda imperava a 

escravidão.  Em 1931, por exemplo, a Frente Negra Brasileira organizou uma 

manifestação na cidade de São Paulo reunindo mais de 100.000 militantes. Ao 

mesmo tempo, o movimento negro paulista passou a construir estratégias para a 

educação e escolarização de suas crianças, jovens e adultos, acentuando uma 

crítica ao tipo de educação e formação ofertada pelos governos da época. Na 

década de 1940 no Rio de Janeiro surgirá o Teatro Experimental do Negro 

liderado por Abdias do Nascimento e Guerreiro Ramos que terá um papel 

importantíssimo para conquistas ainda que tímidas ao povo negro na 

Constituição de 1946. Diferentemente do movimento negro paulista, o 

movimento negro carioca pautava que a educação do povo negro deveria ser 

responsabilidade do Estado e que esta não fosse realizada isoladamente das 

pessoas brancas de nossa sociedade (Gonçalves; Silva, 2000). Neste contexto 

histórico entra em pauta na agenda pública brasileira a defesa de uma educação 

pública, gratuita, plural e democrática para o povo negro. Para Gomes (2017), o 

movimento negro surgido na década de 1940 educará a sociedade brasileira e 

intensificará a luta do combate ao racismo e as outras práticas de discriminações 

vividas pela população negra, bem como, a luta por direitos que terá seu ápice 

com o período constituinte da década de oitenta. 

         No ano de 1978 o movimento negro brasileiro irá se articular fundando o 

Movimento Negro Unificado (MNU) que será decisivo para que homens negros e 

mulheres negras passem a como cidadãos e cidadãs por meio da Constituição 

Federal de 1988 a ter assegurado o direito à educação como parte do dever do 

Estado e da família. Com isso, rompe-se com o racismo científico que 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 4-7, 
jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

7 

historicamente atuou para rebaixar os(as) negros(as) a um nível inferior de 

humanidade trazendo a questão racial para a agenda pública possibilitando que 

as ações empreendidas contra as relações de dominação e exclusão vivenciadas 

pelos(as) negros(as) na sociedade comecem a ser assumidas como uma tarefa do 

Estado brasileiro (Munanga, 2003). 

         Assim, a entrada nos anos 2000 será marcada fortemente pelo movimento 

negro por reparações tendo início no Brasil às primeiras iniciativas de Ações 

Afirmativas desenvolvidas pelo Estado Brasileiro que culminará nas duas 

iniciativas mais impactantes neste processo que são: a inclusão obrigatória no 

currículo da educação nacional da história e cultura afro-brasileira e a 

implementação das cotas com recorte racial, dialogando com um dos principais 

desafios para a população negra: o acesso  à educação superior  (graduação  e pós-

graduação). Ao discutirmos a ERER é preciso se atentar que ela implica em 

aspectos metodológicos das pesquisas, nas práticas pedagógicas, na educação das 

infâncias vise o enfrentamento ao racismo nas suas múltiplas dimensões, ou seja, 

o racismo religioso na escola, o racismo ambiental, o institucional, dentre outros 

e ao mesmo tempo desenvolver às estratégias que consolidem o antirracismo por 

meio da garantia do direito à educação que apresente a história e cultura afro-

brasileira, africana e indígena como contracolonização, incluindo a formação de 

professores(as) nesta perspectiva e a luta do movimento negro e indígena pelo 

direito à educação, É sobre esta luta por direitos, os desafios e às transformações 

construídas que os artigos deste dossiê tratam. Esperamos que as leituras 

contribuam para o avanço de uma educação antirracista que se institua nos 

diferentes espaços, desde a educação infantil até os cursos de pós-graduação. 

Referências 
 
BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonização, Quilombos: modos e 
significados. Brasília: INCIT/UNB, 2015.  
GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos 
nas lutas por emancipação. 1.ed. Petrópolis: Vozes, 2017. 
GONÇALVES, Luiz Alberto Oliveira; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. 
Movimento negro e educação. Revista brasileira de educação, n. 15, p. 134-
158, 2000. 
MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, 
racismo, identidade e etina. 2003. Disponível em: < 
https://www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2014/04/Uma-abordagem-
conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-e-etnia.pdf>. Acesso em 23. 
fev. 2025.  
NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência cultural 
negra. Revista Afrodiáspora, v. 3, n. 6-7, p. 41-49, 1985.  
 


