
 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

26 

 
Atribuição BB CY 4.0 

 

FILOSOFIA E EDUCAÇÃO: LIBERDADE, 

ALTERIDADE E INCONCLUSÃO EM PAUL 

RICOEUR E PAULO FREIRE  

 

Daniel Ribeiro de Almeida Chacon1 

Frederico Soares de Almeida2 

 

Resumo 
 
O presente artigo objetiva analisar um dilema perene e fundamental para o 
debate sobre educação e direitos humanos, qual seja: a questão da antropologia 
filosófica. Com efeito, intencionamos realizar uma investigação sobre a 
concepção do humano a partir dos contributos de dois proeminentes teóricos do 
século XX, a saber: Paul Ricoeur e Paulo Freire. Nesse sentido, situamos nossa 
pesquisa no campo dos pressupostos filosóficos da educação, enfatizando, 
especialmente, a proposta crítica e libertadora. O método de pesquisa aqui 
adotado é o da revisão bibliográfica. As considerações deste artigo dizem da 
importância de considerar o humano no horizonte filosófico da liberdade, da 
inconclusão e da alteridade para a luta pela efetivação histórica e política da 
dignidade humana. 

 

Palavras-chave 
 

Liberdade, alteridade, inconclusão, Ricoeur, Freire. 

 
 

Recebido em: 17/08/2021 
Aprovado em: 02/12/2021 

 
 

 

                                                           
1 Professor efetivo e pesquisador da Faculdade de Educação da Universidade do Estado de 
Minas Gerais. E-mail: prof.danielchacon@gmail.com  
2 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais. E-mail: fredkrav@gmail.com 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:prof.danielchacon@gmail.com
mailto:fredkrav@gmail.com


 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

27 

 

PHILOSOPHY AND EDUCATION: FREEDOM, 

ALTERITY AND INCONCLUSION IN PAUL 

RICOEUR AND PAULO FREIRE 

 
Abstract 
 
This article aims to analyze a perennial and fundamental dilemma for the 

debate on education and human rights, namely: the issue of philosophical 

anthropology. In fact, we intend to carry out an investigation on the conception 

of the human from the contributions of two prominent theorists of the 20th 

century: Paul Ricoeur and Paulo Freire. In this sense, we place our research in 

the field of philosophical assumptions of education, emphasizing, especially, the 

critical and liberating proposal. The research method adopted here is the 

literature review. The considerations in this article talk about the importance of 

considering the human in the philosophical horizon of freedom, inconclusion 

and alterity for the struggle by the historical and political realization of human 

dignity. 

 

Keywords 
 
Freedom, alterity, inconclusion, Ricoeur, Freire. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

28 

1. INTRODUÇÃO 

 Este artigo se propõe elaborar algumas leituras sobre o humano, 

considerando, pois, o horizonte da educação e da dignidade humana. Nesse 

cenário, propomo-nos resgatar alguns apontamentos de Paul Ricoeur e Paulo 

Freire que, apesar dos dissensos de suas concepções filosóficas, ocuparam-se em 

pensar o ser humano num horizonte de liberdade, inconclusão e alteridade3.   

 Ora, cumpre-nos, nesse espaço, afirmar de antemão que a questão sobre 

o humano não se impõe como um problema irrisório. A pergunta “O que é o ser 

humano?” interpelou profundamente diversos expoentes da história da filosofia. 

Na contemporaneidade, entretanto, a antropologia filosófica, seja como uma 

disciplina específica ou como questão geral, tem sido alvo de muitos 

questionamentos4.  

 Em face, então, da problematização contemporânea da antropologia 

filosófica, as notas sobre o humano aqui elucidadas não intencionam apontar 

qualquer pista para uma pretensa descrição fechada e essencialista do humano. 

De outro modo, o que se propõe a partir da égide da antropologia filosófica em 

Freire ou Ricoeur consiste apenas em pontuar leituras específicas sobre o 

                                                           
3 Não intencionamos aqui realizar uma contraposição profunda e rigorosa dos modelos 
antropológico-filosóficos em destaque. Reiteramos, então, que nossa ênfase recai sobre notas 
introdutórias acerca do humano a partir dos conceitos supracitados, de modo a ressaltar a 
aproximação filosófica entre Paul Ricoeur e Paulo Freire. Contudo, cada um destes autores 
possui um universo filosófico de extrema elegância conceitual, marcado por singularidade e 
complexidade.        
4  Com efeito, mencionamos aqui, como exemplo, a crítica de Heidegger à antropologia 
filosófica. Segundo ele, uma antropologia entendida como ontologia do ser humano deve ser 
contestada (ver VAZ, 2010, p. 128). O esforço de desenvolvimento de uma suposta ontologia do 
ser humano implica a aceitação de um possível esquema ontoteológico. A crítica dele se baseia 
nas limitações de se alcançar um pensamento abrangente com respeito ao ser humano, razão 
pela qual o humano tornou-se um problema para si mesmo (cf. HEIDEGGER, 1991). Henrique 
C. de Lima Vaz, sobre o problema da antropologia na filosofia contemporânea, afirma que: “no 
panorama da filosofia contemporânea, a Antropologia filosófica [...], permanece problemática. A 
crítica de Heidegger, na qual se contrapôs exatamente a Max Scheler, agiu poderosamente no 
sentido das dúvidas lançadas sobre a legitimidade filosófica de uma antropologia entendida 
como ontologia do homem. É, portanto, com reservas que se pode falar de “modelos de 
antropologia filosófica contemporânea”, sendo talvez mais prudente falar, como Max Müller, de 
modelos de “imagens do homem” em perspectiva filosófica. Seja como for, admitindo que toda 
filosofia postula uma ontologia, implícita ou tematicamente explicitada, sentimo-nos 
autorizados a falar de “modelos da Antropologia filosófica”, em cujas linhas é possível sempre 
ler uma resposta à pergunta ontológica fundamental o que é o homem” (VAZ, op. cit., p. 128-
129). 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

29 

humano, embora não de modo conclusivo, senão a considerar o humano em seu 

devir e inconclusão.     

 

2. NOTAS SOBRE O HUMANO EM PERSPECTIVA FILOSÓFICA 

A priori, faz-se necessário ponderar que as concepções que se têm de 

liberdade, usualmente, encontram-se num horizonte sobremodo amplo; quiçá a 

própria palavra liberdade, de alguma forma, nos conduza imediatamente à 

imagem de uma moeda gasta da terminologia filosófica. Desse modo, é 

fundamental uma maior explicitação de seu sentido e significação, a fim de 

reconhecermos, nos limites da aspiração deste ensaio, as aproximações e 

divergências conceituais que o gravitam. 

Em tese, a pergunta em si pelo ser humano se encontra numa dimensão 

central da reflexão filosófica do Paul Ricoeur, mediante seu projeto da 

Philosophie de la volonté. Em sua descrição da vontade humana, Ricoeur se 

empenhou em salvaguardar a noção de liberdade humana, sem, contudo, 

desconsiderar os inúmeros fatores que a condicionam. Na concepção 

ricoeuriana, uma ação, compreendida como voluntária, ou seja, cuja 

responsabilidade compete ao sujeito, deve ser, necessariamente, definida como 

livre. 

A liberdade, enquanto constituição do humano, dá-se como condição 

para que o sujeito seja capaz de decidir, de agir (mover-se) e de consentir. 

Assim: “se o homem cessasse de ser esse poder de decidir, de se mover e de 

consentir ele deixaria de ser homem” (RICOEUR, 1988a, p. 29). Ora, a 

compreensão do humano enquanto ser livre é, em Ricoeur, uma exigência ética 

indeclinável para se pensar o que é o ser humano.  

Ricoeur (Ibidem, p. 13) afirma o sujeito como o fundamento comum das 

estruturas voluntárias e involuntárias da vontade. Isto posto, não se deve 

relegar a corporeidade ao involuntário e o cogito ao voluntário. É sempre o 

indivíduo que irá desejar, ou melhor, o eu é quem deseja e se move em direção à 

realização de seu projeto. Assegurar o sujeito no âmago das estruturas 

voluntárias e involuntárias significa afirmar que ele é um ser autônomo, 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

30 

responsável por seus atos. Por essa questão, a compreensão do voluntário é 

sempre primeira: 

Eu me compreendo inicialmente como aquele que diz “eu 
quero”. [...] É por isso que as diversas partes desse estudo 
descritivo começarão sempre por uma descrição do aspecto 
voluntário, em segundo lugar, consideraremos quais estruturas 
involuntárias são exigidas para chegar-se à intelecção desse ato 
ou desse aspecto da vontade; descreveremos, portanto, essas 
funções involuntárias em sua inteligibilidade parcial e, 
finalmente, mostrando, a integração desses momentos 
involuntários na síntese voluntária que lhe confere uma 
compreensão completa (Ibidem, p. 9.). 

 

O sujeito é, por conseguinte, senhor e responsável pelos seus atos. A 

noção de liberdade é afirmada por Ricoeur, apesar da experiência da falta, 

conforme se menciona mais adiante. A liberdade humana permanece, pois, 

mesmo diante das paixões. Por hora, interessa-nos enfatizar que, na concepção 

ricoeuriana, sem a liberdade, o ser humano perderia sua própria humanidade. 

 Com efeito, em Paul Ricoeur, uma ação livre ocorre quando o ser 

humano age de forma consciente, quando se sabe o que irá fazer e o porquê de 

fazê-lo, mesmo encarando os limites que as ações contratuais estabelecem. 

Dentro do horizonte da dimensão ética do si, o ser humano é tanto mais livre na 

medida em que é mais responsável (Cf. RICOEUR, 1990). Por conseguinte, a 

liberdade é compreendida dentro do espectro da ação do ser humano. O ser livre 

do homem acompanha seu livre agir; desta maneira, a liberdade vem ao 

humano exercida em todas as manifestações de sua existência. É através da 

liberdade que o sujeito é capaz de projetar suas ações futuras e rever seu 

passado. 

Outrossim, a pergunta pelo humano e, consequentemente, o debate 

quanto à ideia de liberdade para a ação do sujeito são inquietações demasiado 

caras ao postulado filosófico de Paulo Freire5. Assim como em Ricoeur, a 

                                                           
5 Ora, sem qualquer receio, Freire expressa claramente sua primordial inquietação filosófica ao 
nos revelar que: “[...] jamais abandonei a minha preocupação primeira, que sempre me 
acompanhou, desde os começos de minha experiência educativa. A preocupação com a natureza 
humana a que devo a minha lealdade sempre proclamada. Antes mesmo de ler Marx já fazia 
minhas as suas palavras: já fundava a minha radicalidade na defesa dos legítimos interesses 
humanos. Nenhuma teoria da transformação político-social do mundo me comove, sequer, se 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

31 

liberdade é, para o criticismo freiriano, uma dimensão constitutiva do ser gente, 

isto é, do ser plenamente humano. Embora situado histórica e culturalmente, o 

sujeito não é mero ser de acomodação à realidade, de pura passividade e 

sujeição.  

De acordo com Freire, o humano é um ser de linguagem, que pronuncia o 

mundo e interfere sobre a realidade vivida. Ainda, ser que se faz na criação 

cultural, um ser de trabalho e práxis, e, por conseguinte, fazedor de sua própria 

história. Contudo, a questão aqui não diz de um reducionismo do sujeito a um 

puro fazer, mas, conforme destacamos, é que a ênfase freiriana repousa na 

dimensão de ação criativa e da possibilidade de transformação inerente à 

inconclusão que marca a humanidade.    

O ser humano é, assim, um ser histórico. Nesse sentido, como observa 

Paulo Freire: “não há realidade histórica – mais outra obviedade – que não seja 

humana. Não há história sem homens, como não há uma história para os 

homens, mas uma história de homens que, feita por eles, também os faz, como 

disse Marx” (FREIRE, 2016b, p. 203). Ainda, na continuação desse excerto, 

Freire nos adverte que: “é precisamente, quando – às grandes maiorias – se 

proíbe o direito de participarem como sujeitos da história, que elas se 

encontram dominadas e alienadas” (Idem, op. cit., p. 204).  

A liberdade, portanto, de acordo com a perspectiva freiriana, diz respeito 

ao potencial humano de criação, recriação e decisão, de mudança e 

transformação na história. Ora, conforme Freire: “[...] toda vez que se suprime a 

liberdade, fica ele um ser meramente ajustado ou adaptado” (Idem, 2014b, p. 

59). É na dimensão do vir-a-ser humano e de todas as possibilidades inerentes a 

tal devir que a ideia de liberdade encontra sua significação.  

A luta humana consiste, então, no resguardo de sua própria liberdade, ou 

seja, na superação das forças que, por vias, subjugam o sujeito ao estado de 

domesticação, acomodação e subserviência, relegando-o, assim, a um papel de 

mero espectador da história. Nesse cenário, ele situa o debate em torno da 

                                                                                                                                                                          
não parte de uma compreensão do homem e da mulher enquanto seres fazedores da História e 
por ela feitos, seres da decisão, da ruptura, da opção (FREIRE, 2015b. p.125-126).  



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

32 

liberdade à luz das condições sociais, políticas e econômicas que oportunizam 

ou não o exercício desse termo.   

Dessarte, diz-nos Freire:      

Uma das grandes, se não a maior, tragédia do homem moderno, 
está em que é hoje dominado pela força dos mitos e comandado 
pela publicidade organizada, ideológica ou não, e por isso vem 
renunciando cada vez, sem o saber, à sua capacidade de decidir. 
Vem sendo expulso da órbita das decisões. As tarefas de seu 
tempo não são captadas pelo homem simples, mas a ele 
apresentadas por uma “elite” que as interpreta e lhes entrega 
em forma de receita, de prescrição a ser seguida. E, quando 
julga que se salva seguindo as prescrições, afoga-se no 
anonimato nivelador da massificação, sem esperança e sem fé, 
domesticado e acomodado: já não é sujeito. Rebaixa-se a puro 
objeto (FREIRE, 2014b, p. 60 -61). 

 

De acordo com Paulo Freire, urge, enquanto tarefa humanista, a 

necessidade histórica de enfrentamento dos sistemas políticos, econômicos e 

sociais injustos e opressores, que cerceiam a liberdade, a vocação humana de ser 

sujeito ativo na construção da própria humanidade6.  

O reconhecimento da liberdade como uma dimensão fundamental de ser 

humano implica, portanto, a superação da resignação histórica diante da 

violência de coisificação de outrem. Devemos, pois, reconhecer que, “[...] se 

levarmos às últimas consequências a compreensão da história enquanto 

“fatalismo libertador”, prescindiremos da luta, do empenho para a criação do 

socialismo democrático, enquanto empreitada histórica. Somem, assim, a ética 

da luta e a boniteza da briga” (FREIRE, 2014b, p. 60 -61).  

A liberdade se realiza, assim, na feitura do drama da história, do devir. 

Todavia, embora seja uma exigência necessária, a superação concreta e objetiva 

dos aspectos sociais, econômicos e políticos que se impõem como empecilhos ao 

exercício do devir humano, por si mesma, não se faz suficiente. Existe, portanto, 

uma dimensão subjetiva da liberdade que não pode ser olvidada.  

Com efeito, numa acepção subjetiva, Paulo Freire considera a liberdade 

irredutível aos contornos da licenciosidade. De modo algum, a liberdade implica 
                                                           
6 O problema da luta de classes é, portanto, fundamental para o postulado humanista freiriano. 
Conforme Freire, “na verdade, não há humanização sem libertação, assim como não há 
libertação sem transformação revolucionária da sociedade de classes, em que a humanização é 
inviável” (Idem, 2015a, p. 201). 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

33 

uma volição irrestrita. Diversamente, a vontade ilimitada é despótica. O 

exercício irrestrito da vontade é negação da alteridade e da própria liberdade. 

Por conseguinte, a vontade desmedida é deletéria e, por essa razão, Freire a 

compreende como tão nociva quanto a “liberdade asfixiada ou castrada” 

(FREIRE, 2015b, p. 103).    

Podemos exemplificar o problema da vontade nefasta a partir do que a 

obra Pedagogia do oprimido denomina como introjeção da sombra do opressor 

no oprimido. Nesse simulacro interiorizado, reside o medo da autonomia, da 

ação livre e responsável:   

Os oprimidos, que introjetam a “sombra” dos opressores e 
seguem suas pautas, temem a liberdade, a medida em que esta, 
implicando na expulsão desta sombra, exigiria deles que 
“preenchessem” o “vazio” deixado pela expulsão, com outro 
“conteúdo” – o de sua autonomia. O de sua responsabilidade, 
sem o que não seriam livres (Idem, 2016b, p. 68). 

 

A vontade do oprimido de se tornar imagem e semelhança do opressor 

não é, assim, exercício da liberdade, mas sua negação, sob pena capital de 

desumanização. Dessa forma, a aspiração, de natureza capitalista, em que o 

oprimido visa à realização de si a partir de uma inautêntica ascensão que, 

todavia, lhe confira a posição de opressão e desumanização de outrem, não é, de 

modo algum, vontade livre, mas deturpada, prescrita.  

Na verdade, o quadro que ora descrevemos, isto é, do desejo que se 

realiza na assimilação da lógica opressora, opõe-se diametralmente ao exercício 

da vontade livre. Do contrário à liberdade, tal aspiração se institui como uma 

imposição de uma consciência (do opressor) sobre a outra (do oprimido), por 

isso mesmo, prescrição, alienação. O desejo, pois, que implica a negação de 

outrem, de sua humanidade, de seu próprio ser, para atender a empáfia de si 

mesmo, não é liberdade autêntica, mas vontade trágica, perniciosa. A liberdade 

implica, portanto, a ruptura radical com a vontade prescritiva e escravagista dos 

opressores, com o desejo de conservação da lógica de exploração social vigente. 

Nesse sentido, nos exige, inevitavelmente, o abandono de uma existência 

inautêntica fundada na colonização da consciência – alienação.  



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

34 

Todavia, a distinção entre liberdade e volição deletéria deve ser buscada 

fora do universo freiriano. A tradição cristã, na qual se situa Paulo Freire, havia, 

séculos antes, assinalado essa distinção. 

No Ocidente, as ideias de liberdade como vocação humana e de 
contradição entre os desejos alienados e a verdadeira liberdade 
encontram suas raízes no pensamento do apóstolo Paulo. Ele foi 
o grande anunciador da liberdade: “Foi para a liberdade que 
Cristo nos libertou” (Gálatas, cap. 5). Comblin, um dos teólogos 
da libertação que mais tem trabalhado o tema da liberdade, diz 
que para Paulo a liberdade não se alcança satisfazendo os 
desejos imediatos e alienantes, mas no encontro com outras 
pessoas, no serviço da vida do próximo e da libertação (SUNG, 
2010). 

 

Em suma, Freire reconhece, pois, o embate em prol da liberdade a partir 

de duas esferas concomitantes, a saber: a dimensão da interioridade humana, 

que compreende o desejo e a consciência, e a dimensão sociopolítica e 

econômica. A liberdade, ainda que originária, isto é, constitutiva do humano, 

realiza-se efetivamente enquanto uma conquista da luta histórica pela libertação 

de si, do outro e do mundo (SUNG, 2010). Nas palavras de Freire: 

A liberdade, que é uma conquista, e não uma doação, exige uma 
permanente busca. Busca permanente que só existe no ato 
responsável de quem a faz. Ninguém tem liberdade para ser 
livre: pelo contrário, luta por ela precisamente porque não a 
tem. Não é também a liberdade um ponto ideal, fora dos 
homens, ao qual inclusive eles se alienam. Não é ideia que se 
faça mito. É condição indispensável ao movimento de busca em 
que estão inscritos os homens como seres inconclusos (FREIRE, 
2016b, p. 68 - 69). 

 

Ora, a discussão sobre a liberdade nos remete a outro importante dilema, 

qual seja, o da capacidade mesma do ser humano. A necessidade, pois, de 

afirmar, de modo positivo, a capacidade do ser humano exigiu de Ricoeur um 

esforço de pensar “as estruturas ou as possibilidades fundamentais do homem” 

(RICOEUR, 1988a, p. 7). Contudo, na antropologia filosófica ricoeuriana, não se 

encontra qualquer intento de postulação de uma essência humana definida. O 

sujeito é percebido, logo, num contínuo vir-a-ser, numa constante 

transformação.  



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

35 

Desse modo, o ser humano é assumido em sua história, em proporção à 

sua própria condição reflexiva. O sujeito livre, ou seja, que reflete sua própria 

existência pela mediação simbólica (GRONDIN, 2015, p. 99), é capaz de olhar 

para suas ações e se posicionar de forma ética e justa no mundo. Com efeito, o 

ser humano possui a capacidade de se transformar ao longo de sua história, 

ainda que se assegure uma permanência de si ao longo da própria vida. 

Portanto, o ser humano não é mero produto da cultura nem mesmo um ser 

preconcebido do cogito. 

Cumpre-nos observar que, em Paul Ricoeur, o sujeito não é postulado 

como um ser autossuficiente, fechado em si mesmo. O humano, em sua 

fragilidade, é incapaz de encerrar em si toda a realidade. Isso posto, “o cogito 

encontra-se inteiramente partido” (RICOEUR, 1988a, p. 17). O conceito de 

cogito partido ou ferido se dá em virtude do intento ricoeuriano de salvaguardar 

o cogito de sua tendência de autofundação, do desejo e da evidência intuitiva 

sobre si mesmo. Tal conceito segue, portanto, na direção oposta à exaltação de 

si. A proposta de Ricoeur (1990) consiste em desenvolver uma hermenêutica do 

si-mesmo, com o objetivo de ocupar um lugar epistêmico e ontológico que possa 

ser situado além das alternativas do cogito e do anticogito. Dessa forma, o 

sujeito é visto como aquele que sofre e que age, como falível e capaz. 

O ser humano é, simultânea e constitutivamente, atividade e 

receptividade. O sujeito não pode ser visto como atividade pura. Ricoeur, 

portanto, tomará a direção da compreensão de uma antropologia da 

receptividade do dom de ser. Existe uma liberdade no ser humano que não se 

sente humilhada ou mesmo negada por precisar de outrem no processo de sua 

efetivação. Aqui, a visão de ser humano que surge não é a de um ser já acabado, 

mas aberto à realização de si.  

O humano é afirmado num vir-a-ser contínuo e em constante tensão. Por 

um lado, devir, pois a existência humana, enquanto drama, não constitui uma 

história acabada, mas aberta, em que o ser humano é chamado a efetivar em 

existência a realidade eidética que o constitui; por outro, conflito, pois mesmo 

nas estruturas eidéticas da vontade humana, constata-se a presença de uma 

relação conflituosa entre involuntário e voluntário. 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

36 

A humanidade, assim, se encontra intrinsecamente marcada pela 

falibilidade. Por “homem falível”, Ricoeur (1988b, p. 149) pensa a possibilidade 

do mal moral que perpassa a humanidade. Entretanto, o mal não diz respeito à 

ontologia do ser humano. O problema do mal é pensado, então, em duas 

acepções distintas: a visão ética, a que nos referimos, e a visão trágica. Na 

concepção ética, o mal é uma realidade possível em razão da humanidade. 

Entretanto, na visão trágica, o mal é tomado como algo previamente dado. Com 

efeito, a falibilidade humana, definitivamente, não é a origem última do mal, 

porém o torna possível.  

À vista disso, Paul Ricoeur pondera que: 

(...) dizer que o homem é tão mau que não sabemos mais o que 
seria sua bondade seria propriamente nada dizer, porque se eu 
não compreendo o “bom”, também não compreendo o “mau”. 
Devemos compreender juntos e como em sobreimpressão a 
destinação originária da “bondade” e sua manifestação histórica 
na “maldade”. Por mais originária que seja a maldade, a 
bondade é ainda mais originária. Se compreendêssemos isso, 
não nos perguntaríamos se a “imagem de Deus” pode ser 
perdida, como se, tornando-se mau, o homem cessasse de ser 
homem. Também não mais acusaríamos Rousseau de 
inconsistência por professar com obstinação a bondade natural 
do homem e sua perversão histórica e natural (RICOEUR, 
1988b, p. 161. Tradução nossa).   

 

Ainda que falível, o sujeito deverá assumir sua humanidade e, dessa 

forma, viver na liberdade. Em Ricoeur, portanto, o ser humano é um ser 

destinado ao bem. Assim, a ética está implícita na antropologia filosófica 

ricoeuriana. Nesse projeto antropológico, o sujeito é pensado como um ser livre 

e capaz, o qual pode agir de forma justa na realidade. Mesmo sendo marcado 

pela falibilidade e pela possibilidade do erro, o ser humano apresenta a 

capacidade de direcionar e conferir novo significado à sua história, orientado, 

pois, à prática da justiça. 

Em face da noção do sujeito como homme capable7, Ricoeur postula o 

humano como ser de ação na realidade. Contudo, ele reconhece que a 

consciência humana não poderá alcançar um conhecimento absoluto e 

                                                           
7 A expressão homme capable designa a ideia de que ser humano tem a capacidade de dizer algo, 
de agir, de contar e narrar sua história e de ser responsabilizado por suas ações (cf. Idem, 2013, 
p. 446-447). 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

37 

transparente de si mesma; dito de outro modo, o ser humano não poderá jamais 

se autofundar. Existe uma alteridade enraizada na constituição do eu. O sujeito 

não pode ser pensado sem alteridade; sem a presença do outro, não há 

possibilidade de falar em sujeito propriamente dito (Cf. DOUEK, 2011, p. 70). 

 O sujeito ricoeuriano se diferencia do “eu”, do ego, da consciência; é o si, 

pronome reflexivo de todas as pessoas gramaticais. O termo “mesmo”, contido 

no si-mesmo, compreende tanto o sentido de ipse quanto de idem, ou seja, do 

idêntico e do diferente. À vista disso, firma-se um conceito de alteridade no qual 

o outro é alguém que constitui, também, esse si, essa identidade, numa dialética 

de complementaridade e não simplesmente de oposição. 

 Por meio da hermenêutica do si, o sujeito assume a dialética de sua 

identidade, na pretensão do seu caráter (idem) e na permanência de sua palavra 

e promessa (ipse). É aquele que acompanha a história de suas transformações, 

para colocar a experiência da alteridade. Reafirma-se, aqui, portanto, o sujeito 

como o agente de suas ações, como, simultaneamente, leitor e escritor de sua 

própria vida. Conforme Ricoeur (1997, p. 425): “a história de uma vida não 

cessa de ser refigurada por todas as histórias verídicas ou fictícias, que um 

sujeito conta sobre si mesmo. Essa refiguração faz da própria vida um tecido de 

histórias narradas”. 

  Ipseidade e alteridade implicam-se de tal forma que uma não pode ser 

pensada sem a outra. O si encontra sua significação em relação ao outro (Cf.   

DOUEK, 2011, p. 65), de modo que a alteridade se faz presente na dialética 

mesmidade-ipseidade. O si se mantém enquanto promessa ao outro, a ipseidade 

remete à resposta do sujeito que se torna responsável pela demanda do outro. 

Este outro não é apenas o outro humano, mas todas as formas múltiplas de 

alteridade que o si encontra ao longo de sua existência e por meio de seu 

questionamento. De acordo com Ricoeur: 

O si-mesmo como um outro sugere desde o começo que a 
ipseidade do si-mesmo implica a alteridade num grau tão 
íntimo, que uma não pode ser pensada sem a outra, como 
diríamos na linguagem hegeliana. Ao “como” gostaríamos de 
atribuir o significado forte, não só de comparação – o si-mesmo 
semelhante a outro, mas sim de implicação: si-mesmo na 
qualidade de ... outro (RICOEUR, 1990, p. 14. Tradução nossa). 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

38 

 

 O si-mesmo, que representa a identidade mais própria, deverá ser 

pensado no horizonte da alteridade. Ademais, aquele somente é possível em 

razão deste. Logo, a identidade e a diferença se constituem como uma díade 

inseparável e indiscernível. A alteridade, por conseguinte, torna-se um elemento 

fundante do projeto filosófico-antropológico ricoeuriano. Com efeito, em 

Ricoeur, o sujeito capaz visa “à vida boa com e para o outrem em instituições 

justas” (Op. cit., p. 202. Tradução nossa).  

 Ora, nosso percurso até aqui nos exige uma breve alusão à noção 

ricoeuriana de reconhecimento. De acordo com Ricoeur, o reconhecimento se 

dá na voz passiva – eu sou reconhecido (RICOEUR, 2004, p. 358). Ser 

reconhecido implica que cada pessoa recebe a garantia plena de sua identidade 

por meio do reconhecimento de outrem, da reciprocidade.  O reconhecimento 

de si-mesmo se dá a partir, então, do reconhecimento mútuo. Conforme 

Ricoeur: 

Ser reconhecido, se isso alguma vez ocorre, seria para cada 
pessoa receber a garantia plena de sua identidade, graças ao 
reconhecimento por outrem de seu império de capacidades (Op. 
cit., p. 361. Tradução nossa).  

 

Desse modo, a partir do reconhecimento mútuo, vislumbra-se um 

horizonte no qual se oportuniza pensar sérias questões éticas contemporâneas, 

como a xenofobia, a negação das identidades das minorias e a exploração e 

coisificação do outro, enquanto ser diferente, dentre outros problemas. Nesse 

cenário de reconhecimento, de alteridade, então, as diversas identidades se 

afirmam na existência plural dos seres humanos. 

Paulo Freire, de modo semelhante, considera a alteridade como 

imprescindível ao próprio eu. É justamente no encontro, na comunhão, no 

exercício dialógico de pronúncia e escuta da palavra que os seres humanos se 

constituem como tal. A significação do diálogo não se dá na anulação da 

identidade de si mesmo ou de outrem. A abertura dialógica não consiste em 

conversão de si ao outrem, porém, nas diferenças, abertura radical de alteridade 

e acolhimento. O outro não é simples negação do eu, mas sua condição de 

realização: “é a ‘outredade’ do não-eu, ou do tu, que me faz assumir a 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

39 

radicalidade do meu eu” (FREIRE, 2015b, p. 42). Ademais, explicita Paulo 

Freire: 

O eu dialógico, pelo contrário, sabe que é exatamente o tu que o 
constitui. Sabe também que, constituído por um tu – um não-eu 
–, esse tu que o constitui se constitui, por sua vez, como eu, ao 
ter no seu eu um tu. Desta forma, o eu e o tu passam a ser, na 
dialética destas relações constitutivas, dois tu que se fazem dois 
eu. Não há, portanto, na teoria dialógica da ação, um sujeito que 
domina pela conquista e um objeto dominado. Em lugar disto, 
há sujeitos que se encontram para a pronúncia do mundo, para 
a sua transformação. Se as massas populares dominadas, por 
todas as considerações já feitas, se acham incapazes, num certo 
momento histórico, de atender a sua vocação de ser sujeito, 
será, pela problematização de sua própria opressão, que implica 
sempre numa forma qualquer de ação, que elas poderão fazê-lo 
(Idem, 2016b, p. 257-258). 

 

 Desde já, o conceito de alteridade, com cuja problematização Freire se 

ocupa, não é mera expressão abstrata, destituída de um rosto, mas palavra 

vívida, que encontra significação, acima de tudo, no clamor da classe oprimida. 

A face da alteridade é aquela do(a) pobre, da(o) marginalizada(o), dos(as) 

excluídos(as), das(os) que são desumanizadas(os) e coisificadas(os).  Então, a 

alteridade constitui abertura radical a outrem por meio da comunhão e do 

diálogo, visando à luta por justiça e humanização.    

A ênfase numa contínua conquista pela humanização implica que os seres 

humanos, diferente dos demais animais, não possuem um modus vivendi 

simplesmente determinado no nascimento. De outro modo, os humanos são 

seres inconclusos e conscientes da própria inconclusão. Seres de 

transcendência8 que, para além dos condicionamentos sociais e culturais, 

realizam-se no devir da história. Dessarte, a humanização é um progressivo e 

incessante empenho de realização de si na história, vista sempre como devir.   

Por conseguinte, Freire (tal como Ricoeur) rejeita ostensivamente a ideia 

de uma essência humana definida, anterior, assim, à história. No entanto, a 

antropologia freiriana nos diz de uma vocação ontológica dos seres humanos, 

                                                           
8 “Ademais, é o homem, e somente ele, capaz de transcender [...]. A sua transcendência está 
também, para nós, na raiz de sua finitude. Na consciência que tem desta finitude” (FREIRE, 
2014b, p. 56).  



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

40 

mas que, todavia, não encerra o humano em conceitos metafísicos inexoráveis, 

essencialistas.  

O que Paulo Freire propõe com isso logra ser, na verdade, uma abertura 

do sujeito ao ser mais, ao ser plenamente humanizado, conquanto essa vocação 

se dê à luz do que havíamos postulado até aqui, ou seja, “humanização e 

desumanização, dentro da história, num contexto real, concreto, objetivo, são 

possibilidades dos homens como seres inconclusos e conscientes de sua 

inconclusão” (FREIRE, 2016b, p. 62).  

A humanização do sujeito, isto é, sua vocação ontológica, é, por 

conseguinte, uma possibilidade histórica, daí a ênfase na necessidade de luta 

efetiva por libertação do estado de opressão e coisificação que reduz outrem à 

condição de desumanização, de ser menos: 

A minha raiva, minha justa ira, se funda na minha revolta em 
face da negação do direito de “ser mais” inscrito na natureza dos 
seres humanos. Não posso, por isso, cruzar os braços 
fatalistamente diante da miséria, esvaziando, desta maneira, 
minha responsabilidade no discurso cínico e “morno”, que fala 
da impossibilidade de mudar porque a realidade é mesmo 
assim. O discurso da acomodação ou de sua defesa, o discurso 
da exaltação do silêncio imposto de que resulta a imobilidade 
dos silenciados, o discurso do elogio da adaptação tomada como 
fado ou sina é um discurso negador da humanização de cuja 
responsabilidade não podemos nos eximir” (FREIRE, 2015b. p. 
73 – 74).    

  

À luz do exposto, Freire problematiza, então, os fundamentos 

antropológicos e filosóficos da educação. A célebre crítica freiriana à educação 

bancária, isto é, tecnicista, justifica-se fortemente em virtude dos problemas 

filosóficos e antropológicos subjacentes a tal concepção pedagógica. Nesse 

sentido, uma educação que pressupõe o humano enquanto ser de ajustamento, 

de acomodação, incapaz de transformação e que, além disso, possui como única 

margem de ação pedagógica a memorização de conteúdos desconectados da 

realidade, consiste, em si mesma, num instrumento ideológico de opressão.  

Destarte, Freire investe contra o pressuposto da educação enquanto 

descrição da realidade num viés puramente estático, fragmentada e alheia à 

condição humana, existencial. A recusa do desnudamento do mundo e do devir 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

41 

humano, e a imposição da cultura do silêncio são formas de instituição de uma 

pedagogia necrófila, alienante e de negação radical do humano.  

Com efeito, a educação se realiza em razão da dimensão humana de 

inconclusão e de alteridade. Ora, sem a abertura à comunhão, ao diálogo, não há 

educação, pois: “ninguém educa ninguém, ninguém educa a si mesmo, os 

homens se educam entre si, mediatizados pelo mundo” (Idem, 2016b, p.97). 

Além disso, conforme Freire, o reconhecimento de nossa inconclusão é 

inevitável para a justificação racional da educação:  

É na inconclusão do ser, que se sabe como tal, que se funda a 
educação como processo permanente. Mulheres e homens se 
tornam educáveis na medida em que se reconheceram 
inacabados. Não foi a educação que fez mulheres e homens 
educáveis, mas a consciência de sua inconclusão é que gerou sua 
educabilidade (Idem, 2015b, p. 57).  

 

Não haveria educação se o homem fosse um ser acabado. O 
homem pergunta-se: quem sou? de onde venho? onde posso 
estar? O homem pode refletir sobre si mesmo e colocar-se num 
determinado momento, numa certa realidade: é um ser na 
busca constante de ser mais e, como pode fazer esta auto-
reflexão [sic], pode descobrir-se como um ser inacabado, que 
está em constante busca. Eis aqui a raiz da educação (Idem, 
2014a, p. 33-34). 

 

Dessarte, a pergunta pelo ser humano é um dilema radical. Nesse 

cenário, os conceitos de liberdade, alteridade e inconclusão humana, abre-nos 

um horizonte inesgotável de reflexões possíveis sobre as pautas que versam 

sobre educação e direitos humanos.     

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao termo da discussão, embora não tenha sido nossa intenção elencar 

rigorosamente as diferenças das concepções filosóficas de Paul Ricoeur e Paulo 

Freire, reconhecemos que, de fato, em diversos pontos, eles são dissonantes. 

Contudo, as noções de liberdade, de inconclusão e de alteridade que subjazem 

suas respectivas filosofias se articulam e se aprofundam em vários aspectos, de 

tal modo que, apesar das diferenças, quiçá em razão delas, oferecem-nos 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

42 

subsídios de largo interesse para um diálogo intenso e proveitoso sobre filosofia, 

educação e direitos humanos. 

 Não obstante Paul Ricoeur não tenha se dedicado especificamente à 

questão da educação em si, certamente suas considerações sobre o humano 

demonstram ser bastante significativas para a reflexão da sempre perene crítica 

filosófica da pedagogia do oprimido. Destarte, enfatizamos que o esforço de 

pensar dialogicamente o humano, especialmente a partir de um quadro teórico 

marcado pela liberdade, alteridade e inconclusão, realiza-se, assim, como 

exigência indeclinável para a educação e para o debate sobre a dignidade 

humana.   

 
REFERÊNCIAS  

DOUEK, Sybil Safdie. Paul Ricoeur e Emmanuel Lévinas – um elegante 

desacordo. São Paulo: Edições Loyola, 2011. 

 
FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade e outros escritos. 15. ed. Rio de 
Janeiro/São Paulo: Paz & Terra, 2015a. 
 
________. Educação e mudança. 36. ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz & 
Terra, 2014a.  
 
________. Educação como prática de liberdade. 38. ed. Rio de Janeiro/São 
Paulo: Paz & Terra, 2014b.  
 
________. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
51. ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 2015b. 
 
________. Pedagogia da esperança: um reencontro com a Pedagogia do(a) 
oprimido(a). 23 ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz & Terra, 2016a. 
 
________. Pedagogia do oprimido. 60. ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz e 
Terra, 2016b. 
 
GRONDIN, 2015. Paul Ricoeur. São Paulo: Edições Loyola, 2015. 

 
HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. São Paulo: Editora Moraes, 
1991. 
 
JERVOLINO, Domenico. Introdução a Ricoeur. São Paulo: Paulus, 2011. 
 



 

SCIAS. Direitos Humanos e Educação. Belo Horizonte/MG, v.4, n.2, p. 26-43, jul./dez. 2021. 
ISSN: 2596-1772. 

 

43 

SUNG, Jung Mo. Liberdade. In: STRECK, D. R.; REDIN, E.; ZITKOSKI, J. J. 
(Orgs.). Dicionário Paulo Freire. 2. ed. revista e ampliada. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2010. 
 
RICOEUR, Paul. Anthropologie philosophique – Écrits et conferences, 3. Paris: 
Seuil, 2013. 
________. Parcours de la reconnaissance. Paris: Stock, 2004. 
 
________. Philosophie de la volonté I – Le volontaire et l’involontaite. Paris: 
Aubier, 1988a. 
 
________. Philosophie de la volonté II – Finitude et culpabilité. Paris: Aubier, 
1988b. 
 
________. Soi-même comme un autre. Paris: Seuil, 1990. 
 
________. Tempo e narrativa III. Campinas: Papirus Editora, 1997. 
 

VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia filosófica I. São Paulo: Edições Loyola, 

2010. v. 1. 

  


