
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

186  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
 

Educação ambiental e os saberes 
tradicionais: sinais de resistência no 

Candomblé do Povo Bantu 
   

      Rodolfo de Oliveira Silva1 
José Eustáquio de Brito2 

 
 
 

Resumo 

 
O presente estudo tem como intuito compreender o diálogo entre os Saberes 

Tradicionais do Candomblé do Povo Bantu – cosmologia que cultua as energias 

da natureza denominadas Mukixi (plural de Nkisi) – e a Educação Ambiental 

(EA), já que com a contínua desvalorização desses saberes pertencentes a estes 

povos e comunidades tradicionais ocasiona práticas de violências epistêmicas e 

raciais. Essas relações desiguais de poder, iniciadas desde o Brasil Colônia, 

persistem até os dias atuais, reverberando nas formas de educação produzidas 

ou reproduzidas, por exemplo, nas instituições escolares. Partindo da 

                                                           
1 Licenciado em Filosofia, Especialista em Docência do Ensino Religioso e Mestrando em 
Educação e Formação Humana pela Universidade do Estado de Minas Gerais – UEMG. 
Atualmente está como Supervisor e Professor da Área de Ensino Religioso e Professor de 
Filosofia na Rede Privada de Educação Básica de Belo Horizonte - MG. E-mail: 
rodolfo_14_os@hotmail.com 
2 Doutor em Educação pela Universidade Federal de Minas Gerais – UFMG. Membro do quadro 
docente permanente do Programa de Pós-Graduação stricto sensu "Educação e Formação 
Humana", da FaE-UEMG e do Programa de Mestrado Profissional em Segurança Pública e 
Cidadania, da Faculdade de Políticas Públicas da UEMG. E-mail: joseeustaquio.brito@uemg.br  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:rodolfo_14_os@hotmail.com
mailto:joseeustaquio.brito@uemg.br


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

187 

possibilidade do ato de educar em uma perspectiva etnoecológica e para as 

relações étnico-raciais, esse artigo, como pesquisa bibliográfica, se volta para a 

reflexão sobre os potenciais dos Saberes Tradicionais do Candomblé do povo 

Bantu para o ensino da Educação Ambiental Crítica que seja, também, 

antirracista, libertadora e democrática. 

 

Palavras-chave 
 
Saberes Tradicionais. Educação Ambiental. Candomblé do Povo Bantu. 

Resistência. Educação para as Relações Étnico-raciais. 

 
 

Recebido em: 20/02/2022 
Aprovado em: 04/07/2022 

  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

188 

 

Environmental education and traditional 
knowledge: signs of resistance in the 

Candomblé of the Bantu People 
 

 

Abstract 
 

The present study aims to understand the dialogue between the 

Traditional Knowledge of Candomblé of the Bantu People - cosmology that 

worships the energies of nature called Mukixi (plural of Nkisi) - and 

Environmental Education (EE), since with the continuous devaluation of this 

knowledge belonging to these traditional peoples and communities causes 

practices of epistemic and racial violence. These unequal power relations, which 

began in Colonial Brazil, persist to the present day, reverberating in the forms of 

education produced or reproduced, for example, in school institutions. Starting 

from the possibility of the act of educating in an ethnoecological perspective and 

for the ethnic-racial relations, this article, as a bibliographic research, turns to 

the reflection on the potential of the Traditional Knowledge of Candomblé of the 

Bantu people for the teaching of Critical Environmental Education that be also 

anti-racist, liberating and democratic. 

 

 

Keywords 

 
Traditional Knowledge. Environmental Education. Candomblé of the Bantu 

People. Resistance. Education for Ethnic-Racial Relations 

 

 

  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

189 

Introdução  

 

Foi no final do século XVIII que a Revolução Industrial, estruturada pelo 

discurso e aparato ideológico e tecnocientífico do progresso, encontrou respaldo 

para afirmar que para o crescimento econômico era necessário a exploração sem 

precedentes da natureza. Tal discurso reverbera nos dias atuais em uma crise 

ecológica e socioambiental – fruto dessa exploração exacerbada – e, também na 

desvalorização de antigos costumes e saberes tradicionais. É frente a essa 

problemática que a Educação Ambiental (EA) tem encontrado o seu espaço 

dentro das discussões educacionais, ambientais e culturais.   

 Como afirma Guattari (2001, p. 07), o planeta Terra, desde a Revolução 

Industrial, está vivendo um grande período de desenvolvimento técnico-

científico, porém, em contrapartida, o mesmo planeta está sofrendo com vários 

problemas e fenômenos de desequilíbrios ecológicos e socioambientais que “se 

não forem remediados, no limite, ameaçam a vida em sua superfície” 

(GUATARRI, 2001, p 07). Ainda segundo este autor, tais problemas e 

desequilíbrios afetam diretamente os modos de vida humana – seja individual 

ou coletivo - pois, ao impor um discurso da exploração sem precedentes da 

natureza, as relações interpessoais são reduzidas ao mínimo, acarretando, 

também, na constante desvalorização de costumes e saberes tradicionais (2001, 

p. 08).     

Guattari (2001, p. 08) ainda ressalta que, embora as formações políticas e 

as instâncias executivas tenham começado a tomar consciência parcial dos 

problemas ecológicos e socioambientais que ameaçam a existência do planeta, 

tal consciência está todavia centrada em apenas abordar o campo das indústrias, 

em uma perspectiva tecnocrática, que não leva em consideração os aspectos 

ambientais das relações sociais e, tampouco, da subjetividade humana, que 

podem contribuir com a superação de tais problemas – ecológicos e 

socioambientais. É nessa última perspectiva, abordada por Guattari (2001, p. 

08), que Barbosa (2015, p. 170) elucida os princípios e as modalidades da 

Educação Ambiental, dentro do ambiente escolar, na perspectiva da atualidade. 

  Para Barbosa (2015, p. 171) não há receitas prontas na 

aplicabilidade da EA nas escolas e que sejam generalizáveis. Porém, como 

afirma Guimarães (2000, p. 07), há duas possibilidades na sua condução: a do 

caráter conservador, que tem o compromisso em manter o atual modelo de 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

190 

sociedade e que é criticado por Guattari (2001, p. 08); e o crítico, que evidencia 

a exploração desacerbada do ser humano sobre a natureza, ao mesmo tempo 

que revela as relações de poder presentes na sociedade em um processo 

continuo de “politização das ações humanas voltadas para as transformações da 

sociedade em direção ao equilíbrio ‘ecológico e’ socioambiental” (GUIMARÃES, 

2000, p. 08). A Educação Ambiental Crítica, de acordo com Barbosa (2015, p. 

170), compreende que no seu fazer é necessário e importante lançar um olhar 

atento a todas as particularidades culturais e socioambientais de cada lugar. 

Nessa perspectiva é preciso respeitar as formas não científicas de conhecimento 

sobre a realidade, buscando possíveis articulações entre o conhecimento 

científico, o senso comum e os saberes culturais e tradicionais3 nas práticas 

educativas ambientais, ou seja, “o ambiente deve ser abordado como algo em 

permanente e constante transformação, de interação e integração ‘de forma que 

abranja tanto o mundo natural como o mundo humanizado” (BARBOSA, 2015, 

p. 171) fazendo com que o ser humano compreenda que ele não está 

desagregado do restante da natureza. Assim sendo, a Educação Ambiental 

Crítica, no âmbito escolar, trata das questões socioambientais de maneira 

interdisciplinar, abordando os aspectos “históricos, físicos, biológicos, 

geológicos, sociais, econômicos, culturais, filosóficos, religiosos e políticos” 

(BARBOSA, 2015, p. 172) da humanidade, a fim de fomentar uma ética 

ambiental que questione a relação desigual do ser humano sobre a natureza, 

assim como também, a sua própria relação com os outros seres humanos. A 

Educação Ambiental Crítica, além de ser interdisciplinar, é integradora e visa à 

superação da fragmentação dos diferentes campos de conhecimento, buscando 

campos de convergência entre eles e proporcionando a relação entre vários 

saberes que possam contribuir com a suplantação dos problemas ecológicos e 

socioambientais enfrentados na atualidade, segundo Barbosa (2015, p. 173).  

 É frente a essa concepção de EA que os Saberes Tradicionais do 

Candomblé do Povo Bantu podem contribuir com as práticas educativas 

ambientais, visto que, em tal tradição, há a promoção de valores semelhantes 

aos desenvolvidos pela Educação Ambiental Crítica, já que os sujeitos adeptos a 

tal cosmovisão cultuam a natureza denominada de Mukixi (plural de Nkisi) e na 

medida em que interagem com esse processo ritualístico e epistêmico de culto, 

                                                           
3 A ideia de conhecimentos tradicionais pressupõe, claro, a existência de seus detentores, os 
conhecedores. Tal como os primeiros, que possuem amplitude e recobrem inúmeros sistemas de 
sentido, os segundos também não são homogêneos e incluem inúmeras coletividades. 
(PANTOJA, 2016, p. 01). 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

191 

conferem sentido as suas próprias existências, o que exige uma mudança de 

valores, hábitos e atitudes, e uma nova ética substanciada em diferentes modos 

de vida que promova o respeito e o cuidado com a natureza. Tal cosmovisão 

bantu, após anos de resistência, começa a marcar a sua presença em território 

brasileiro desde o surgimento e a prática dos calundus4 que deram origem à 

tradição do Candomblé do Povo Bantu. 

As propostas submetidas para publicação devem ser originais, inéditas no 

país e devem ser classificadas em artigos ou resenhas de livros exclusivamente 

sobre temas relacionados à educação, direitos humanos e suas interfaces. 

 

A Educação Ambiental Crítica e os Saberes Tradicionais 

do Candomblé do Povo Bantu 

 

Justificada a escolha da Educação Ambiental Crítica, na Introdução, como 

aquela que trata, fundamentalmente, da relação do ser humano – em nível local 

e global – com a natureza e o ambiente de maneira crítica, que compreende a 

atual crise ambiental de forma histórica (BARBOSA, 2015, p. 165) é que os 

Saberes Tradicionais do Candomblé do Povo Bantu – que são sinais de 

resistência frente à opressão, a perseguição e ao racismo estrutural e religioso 

desde o Brasil Colônia –, a partir da sua cosmovisão e a relação de pertença 

entre um determinado espaço sagrado candomblecista e a natureza é que 

pretendemos estabelecer esse diálogo entre a Educação Ambiental e tais 

Saberes. 

Para compreender os Saberes Tradicionais do Candomblé do Povo Bantu e 

a sua cosmovisão, é preciso estabelecer alguns parâmetros que diferenciam tal 

tradição das demais, africanas ou não. De acordo Gaarder, Hellern e Notaker 

(2015, p. 312), o Candomblé não centraliza a sua cosmovisão em uma ética 

universal e generalizável como no cristianismo, por exemplo, pois, tal 

cosmovisão é mágica e ritual, ou seja, nas cosmovisões “mágicas não há ideia de 

salvação da corrupção do pecado”. Sendo assim, segundo os autores, dentro das 

casas de Candomblé – que no kimbundu5 se chama Nzo - não há espaço para a 

                                                           
4 [...] práticas religiosas de origem africana conhecidas como calundus, denominação aplicada a 
cerimônias bastante disseminadas na América portuguesa entre os séculos XVII e XVIII, 
frequentadas por africanos. (MARCUSSI, 2015, p. 18). 
5 Idioma falado com inúmeras variações pelos povos banto do grupo Kongo, localizado no 
centro-oeste africano (LOPES; SIMAS, 2020, p. 33). 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

192 

negação do planeta terra em detrimento pela busca por um outro mundo, isto é, 

de uma vida eterna no além.  

Nessa perspectiva “o Candomblé busca a interferência concreta do 

sobrenatural no planeta terra presente, mediante a manipulação de forças 

sagradas, a invocação das potências divinas e os sacrifícios oferecidos às 

diferentes divindades” (GAARDER; HELLERN; NOTAKER, 2015, p. 312) que, 

no caso do Candomblé do Povo Bantu, são denominados de Mukixi – plural de 

Nkisi. 

Sendo assim, o Candomblé centraliza a sua cosmovisão na crença da 

existência de vários Mukixi e de que cada uma dessas divindades exerce 

diferentes funções na vida humana além das diferentes exigências aos seus 

adeptos. Assim sendo, de acordo Gaarder, Hellern e Notaker (2015, p. 313), os 

Mukixi são inteiramente desprovidos de moralidade, “desinteressados, por 

conseguinte de censurar, punir e corrigir os seres humanos por suas faltas e 

fraquezas morais” (GAARDER; HELLERN; NOTAKER, 2015, p. 313), ou seja, 

eles não exigem do ser humano e tampouco recompensam quem é bom, ou 

castiga e condena quem pratica o mal pois, a ênfase dessa tradição se consiste 

em regras de comportamento – minuciosas e estritas – fundamentadas nos seus 

rituais, “não ético: usar esta ou aquela roupa, deixar de comer isto ou aquilo, e 

assim por diante”. (GAARDER; HELLERN; NOTAKER, 2015, p. 313). A 

distinção entre o que se deve ou não fazer, para um adepto do Candomblé, 

nunca é abstrata, mas é sempre relativa à relação entre uma determinada pessoa 

e o Nkisi, ou seja, o que uma pessoa não pode fazer ou ir contra a regra 

determinada pela divindade, entretanto, aquilo que é proibido para um Nkisi 

não é necessariamente proibido para outro. 

Nessa lógica, é necessário ressaltar, conforme Gaarder, Hellern e Notaker 

(2015, p. 314), que cada pessoa adepta ao Candomblé tem o seu Nkisi, melhor 

dizendo, cada pessoa pertence a uma divindade determinada que é o “dono” do 

seu mutue – cabeça; Nkisi a quem pertence a sua mente e que forja os traços da 

sua personalidade e tendências de comportamentos. Assim sendo, em questões 

comportamentais, não há distinção entre o que é bom ou não, pois os Mukixi 

são forças da natureza que nem sempre agem conforme a vontade humana: as 

ondas do mar podem ser mansas e serenas, ao mesmo tempo em que elas 

podem ser tornar revoltas e violentas.  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

193 

Sendo assim, todo adepto de tal cosmovisão, deve levar a sério os atributos 

do seu Nkisi de forma que sua postura e conduta, dentro e fora do Nzo, devem-

se legitimar e justificar o Nkisi que é “dono” do seu mutuê. Entretanto, como 

afirma Gaarder, Hellern e Notaker (2015, p. 315), não sendo moralista a 

cosmovisão do Candomblé. 

É por meio dos rituais e das narrativas orais e míticas que a cosmovisão 

Candomblé se estabelece, fornecendo padrões concretos de comportamento que 

ajustam e modelam, legitimam e confirmam o comportamento dos seus 

adeptos. É essa questão que define a visão do mundo natural para o Candomblé 

do Povo Bantu. Como afirma Fu-Kiua (1991, p. 01): 

 

O conceito Bantu Kongo da sacralidade do mundo natural é 
simples e claro. Tem-se que deixá-los definir o nosso planeta 
com suas próprias palavras: “Aos olhos do povo Africano, 
especialmente aqueles em contato com os ensinamentos das 
antigas escolas Africanas, a Terra, nosso planeta, é futú dya 
n’kisi diakânga Kalûnga mu diâmbu dia môyo – um sachê 
(pacote) de essências/remédios amarrados por Kalunga com 
intenção de vida na Terra. Esse futú ou funda contém cada coisa 
que a vida precisa para sua sobrevivência: essências/remédios 
(Nkisi /bilongo), comida (madia), bebida (ndwînu)”, etc. (FU-
KIUA, 1991, p. 01). 

 
Sendo assim, para Fu-Kiua (1991, p.01), o planeta terra para o povo 

bantu é um futú, ou seja, um grande saco em que o Ser Supremo – Kalunga – 

colocou tudo o que possibilita à vida e depois fechou com um nó bem apertado. 

Nessa perspectiva, o autor também ressalta que o planeta terra – futú – tem 

tudo para garantir a sobrevivência de todas as espécies. Tem bebidas para matar 

a sede; tem alimentos para garantir a nutrição; remédios para curar os corpos e; 

matérias primas que garantem a criação de utensílios e ferramentas. De acordo 

com Lopes e Simas, entre os bantus, “o futú tem um grande valor para seu 

dono” (LOPES; SIMAS, 2020, p.82), para esse povo é no futú que “são 

guardados objetos pessoais alguns materiais de utilidade e, até mesmo, “seus 

segredos, como os símbolos de seus pactos e juramentos secretos” (LOPES; 

SIMAS, 2020, p.82).  

Ainda de acordo aos autores, algumas famílias passam de geração a 

geração os seus futús, como relíquias, outros simbolizam a obtenção de mais um 

grau dentro de uma determinada hierarquia. É dessa compreensão que se define 

a sacralidade do planeta terra – mundo natural – pois, sendo a Terra o futú de 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

194 

muito valor para os seres humanos, é ela que guarda e oculta a Força Vital – 

força divina da criação – que sustenta o planeta, ou seja: 

 

A Terra, vista como um futú representa ao mesmo tempo força e 
energia, provenientes de radiações, medicamentos, alimentos, 
sais, água, óleos e luz. O planeta é um corpo que abriga toda 
espécie de substâncias conhecidas e desconhecidas, todas elas 
importantes para a existência, porque são parte do conteúdo de 
um corpo ao qual foi dada a vida. Tudo o que está oculto sob o 
solo é para a vida - isto é, para nós-, esteja em força tangível ou 
intangível, como sólido, líquido, energia ou gás. (LOPES; 
SIMAS, 2020, p.84). 

 

É frente a essa compreensão da sacralidade do mundo natural que, para 

Serrano e Waldman (2008, p. 136), a cosmovisão do povo bantu se centraliza na 

ideia de que o mundo corresponde a um todo integrado, onde tudo se relaciona, 

não só nos aspectos sociais, mas também com o espaço e o tempo onde estão 

inseridas as suas comunidades. Ou seja, a vida social desse povo, está 

intricadamente ligada à totalidade do mundo, em que cada comunidade busca, 

constantemente, o equilíbrio, alicerçada a ideia de um sistema de forças – 

deuses, ancestrais e mortos – que sustentam a sociedade presente. 

Assim “a comunidade corresponde a um espaço que sustenta 

constantemente a relação recíproca entre os vivos e os antepassados, explicitada 

no culto aos ancestrais” (SERRANO; WALDMAN, 2008, p. 137), ou seja, nessa 

perspectiva, os seres humanos estão situados no pico de uma pirâmide vital, 

cuja base é constituída pelos vegetais, animais e o mundo inorgânico. 

Entretanto, tal relação entre todos os elementos dessa pirâmide se concentra em 

uma unidade harmônica na qual, não cabe o ser humano tirar proveito dessa 

sacralidade do mundo de forma que quebre o equilíbrio do universo. 

Para Serrano e Waldman (2008, p. 138), a cosmovisão do povo bantu 

pressupõe que tudo no planeta terra está interligado, ou seja, nessa perspectiva 

é incabível qualquer dissociação entre o ser humano e o mundo natural, 

incluindo a criação (animais, vegetais e minerais). Nessa cosmovisão: 

 

[...] o equilíbrio com o meio ambiente não ‘pode’ ser violado sob 
pena de provocar, no seio das forças que sustentam a natureza, 
uma perturbação que se voltaria, no final das contas, contra os 
próprios humanos. (SERRANO; WALDMAN, 2008, p. 138) 

 

Para melhor compreensão, de acordo com Junior (2010, p. 37), na 

cosmovisão do Candomblé do Povo Bantu o Ntu é uma força que está presente 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

195 

em todo o universo e que se manifesta em tudo que existente tanto no campo 

material, quanto no campo simbólico ou espiritual. Embora essa força não 

exista por si própria, é ela que transforma tudo que existe no mundo em uma 

natureza interligada, ou seja, todos os seres animados ou inanimados possuem 

um Ntu, uma força comum.  

Tudo tem o seu Ntu, ou seja, cada categoria de vida tem um Ntu em 

determinada qualidade ou modalidades. Na cosmovisão bantu, tanto a 

existência do mundo material quanto do imaterial, podem ser compreendidos 

em, ao menos, quatro categorias: 

 

Essas quatro categorias básicas de tudo que existe é bem 
explícita nas línguas bantu e podem ser nomeadas como: 
MUNTU, para os seres humanos completos; KINTU, para as 
coisas animadas e inanimadas consideradas todas como 
portadores de vida; HANTU, representando tudo que tem 
relação com tempo e espaço; KUNTU, como modalidade ou 
como os atributos de interrelação de categorias, como uma força 
que permite a ligação entre dois significados (KAGAME, 1976, 
p. 58). 

 
De acordo com Júnior (2010, p. 34), essas quatro categorias, ou 

classificações, não são unicamente linguísticas, elas são, principalmente, parte 

expressiva da cosmovisão do povo bantu acerca do ser humano e as suas 

implicações no mundo visível e invisível. Ou seja, toda a essência e existência, 

em todas as formas que o mundo pode ser concebido, “pode ser submetida a 

este conjunto de categorias”. (KAGAME, 1976, p. 58). 

Na cosmovisão bantu, as palavras dentro desses quatro grupos de 

classificação, são concebidas e conhecidas por intermédio dos seus sons onde, 

cada palavra possui um tipo de prefixo que determina a sua natureza, a sua 

qualidade ou estado. 

O muntu, de acordo Junior (2010, p. 37) é destinado a todos os seres dotados de 

psiquê, ou melhor, inteligência. Nesse caso, todos os seres humanos, vivos e 

mortos, são considerados muntu. Os ancestrais e os Mukixi (ou Jinkisi), como 

divindades que se manifestam na própria natureza, também estão nessa 

categoria: 

Os animais não possuem a inteligência humana, sendo que a 
eles é considerada a existência de uma inteligência limitada e 
voltada mais para a repetição ou imitação do que a criação da 
inovação. No entanto, para as sociedades bantu, os seres 
humanos e os seres animais têm em comum os sentidos da 
audição, visão, olfato, paladar e o sentimento. (JUNIOR, 2010, 
p. 37) 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

196 

 
Sendo assim, ainda segundo o autor (JUNIOR, 2010, p. 37), os seres 

humanos são aqueles que têm os seus sentidos dotados do completo 

conhecimento originado da inteligência, onde, o conhecimento é a expressão 

desta inteligência que é ativa.  

A inteligência ativa – presente nos seres humanos, nos ancestrais e nos 

Mukixi – na cosmovisão bantu, é manifestada em duas formas distintas: prática 

e habitual, onde: 

 

Na inteligência prática, estão agrupados os atos de compreensão 
dos sentidos das coisas, os aprendizados rápidos, do desvendar 
de segredos e da sagacidade e da esperteza. A inteligência da 
habilidade contém os atos de conhecimento sedimentado, as 
habilidades aprendidas e aperfeiçoadas. (JUNIOR, 2010, p. 38) 

 

É esta inteligência que, de acordo com Junior (2010, p. 38) vai implicar 

na possibilidade de compreensão e intepretação da natureza e das relações da 

vida na perspectiva da cosmovisão bantu. Sendo assim, é a inteligência ativa que 

vai possibilitar que o ser muntu utilize e se relacione com as forças e energias do 

mundo natural. Sendo assim, na perspectiva bantu, um ser humano só pode ser 

completo quando, possuído de inteligência ativa, desenvolve a sua 

personalidade na mesma maneira que se relaciona com o mundo natural. Já o 

Kintu, no plural Bintu, são todas as coisas que não contém inteligência e que 

fica à disposição dos seres humanos e que proporciona a vida. Ou seja, de 

acordo Junior (2010, p. 39), Kintu ou Bitu é a classificação de todos os seres que 

não tem vida própria, não no sentido de movimento, mas, de não fazer uso de 

uma inteligência que implicará na capacidade de aprender, criar ou executar 

algo. Nesta classificação se encontram: os “vegetais, animais e substâncias como 

os metais” (JUNIOR, 2010, p. 39). Sendo assim, é somente pela ação do ser 

muntu que os bintu tem atividades ou transformações em outras coisas. 

Diferente do Kintu, o Kuntu é a classificação que guarda as qualidades 

subjetivas e modificadoras de outras qualidades, ou seja, segundo Junior (2010, 

p. 39) a inteligência é um domínio pertencente do Kuntu. Sendo assim: 

O Hantu é a categoria que classifica o ambiente, os lugares e territórios, 

tendo em vista que, na tradição bantu um lugar é definido pela sua relação a um 

determinado tempo. Sendo assim, a categoria espaço/tempo forma um 

binômio:  

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

197 

As palavras ligadas aos pontos cardeais, aos espaços geográficos 
ou a descrições do tipo mapas estão presentes nesta categoria. 
Mas também ontem, hoje e amanhã. Manhã, tarde, entardecer, 
noite e amanhecer. Hantu é a qualidade de energia da 
localização espacial, temporal e do movimento de mudanças. 
(JUNIOR, 2010, p. 39) 

 

O Nommo, segundo Junior (2010, p. 40), é o conceito compilador de 

tudo que há no universo das formas de manifestação do Ntu. Ele é a força 

(ngunzo) que move dá à vida, dá sentido e dá eficácia6 para todas as coisas 

existentes, ou seja, ela é a qualidade ligada a harmonia entre os muntu, kintu, 

hantu e kuntu. Nessa perspectiva o Nommo trata de uma forma de manter a 

organização entre todos os elementos (muntu, kintu, hantu e kuntu), ou seja, ele 

é o que “produz uma possibilidade de harmonia das forças de tudo que existe no 

mundo visível e invisível” (JUNIOR, 2010, p. 40). 

Sem essa harmonia, não há nommo. Sendo assim, de acordo Junior 

(2010, p. 40), para melhor compreensão do nommo na cosmovisão do povo 

bantu, pode-se acrescentar a ideia de totalidade e de ubuntu.  

A totalidade para o povo bantu é muito importante, pois, ela é a 

expressão de toda a compreensão de sua existência, seja ela material, espiritual 

ou humana, sendo um aspecto preponderante da concepção do cosmo. Ela pode 

ser encontrada em todas as esferas da cosmovisão desse povo: na criação do 

universo, por exemplo, Nzambi (deus criador) fez com que todas as coisas que 

existe tivessem uma relação, onde, nessa dinâmica, pudessem ser 

transformadas e alteradas pelos Muntu, visíveis e invisíveis.  

Nessa perspectiva, é de responsabilidade dos muntu (visíveis e 

invisíveis), a preservação ou o constante restabelecimento da harmonia e do 

equilíbrio – nommo – já que este pode ser variável. Já o ubuntu, na cosmovisão 

bantu, é a representação da existência respeitosa e equilibrada entre todos os 

seres da natureza (muntu, kintu, hantu e kuntu). De acordo com Junior (2010, 

p. 42) é no ubuntu que repousa a ideia de comunidade onde, as suas relações 

sociais, estão baseadas na tradição, na ética social e no reconhecimento de todos 

os seres (visíveis e invisíveis) como indispensáveis.  

Sendo assim, os Mukixi – como muntu e um dos responsáveis por 

manter o equilíbrio do cosmo junto aos seres humanos – por ordenamento de 

Nzambi, supervisiona o mundo criado por ele. Entretanto, de acordo com Silva 

(2018, p. 209), diferentemente de outras cosmovisões e tradições africanas, que 

                                                           
6   Eficácia como a qualidade daquilo que produz o efeito desejado. (JUNIOR, 2010, p. 39) 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

198 

enfatizam a natureza das divindades em sua manifestação humana, para os 

bantus, os Mukixi são forças invisíveis presentes no mundo natural onde, ao 

serem cultuados pelos muntu humanos, o equilíbrio, nommo, pode ser 

restabelecido.  

É nessa aferição que se enquadram os saberes tradicionais do povo 

bantu como: o poder curativo das plantas e outros elementos no mundo natural. 

Para esse povo, ressalta Serrano e Waldman (2008, p. 139), a força vital que 

sustenta o planeta está presente em todos os seres existentes, tanto nos seres 

humanos – vivos e antepassados – quanto; nos animais, nos vegetais, nos seres 

inanimados e é essa cosmovisão que mantém uma relação de equilíbrio entre o 

ser humanos e o mundo natural, sendo, os Mukixi, os responsáveis por cuidar 

dessa ordem. Entretanto, quando os membros dessas comunidades são 

deslocados dos seus nativos espaços, eles continuam reverenciando sua 

cosmovisão originária. Nessa perspectiva, são os senhores da terra – os Mukixi 

– que serão os responsáveis pelo processo de renascimento iniciático e 

restabelecimento da harmonia com o cosmos. E, com a chegada desse povo no 

continente americano, tal restabelecimento não foi diferente. 

Como afirma Prandi (2000, p. 52), é durante o final do século XVI, a 

principal etnia trazida para o Brasil foi à bantu, povo que durante o período 

colonial brasileiro ocupava a maior parte do continente africano situado ao sul 

do Equador – região onde hoje está localizado o Congo, a República 

Democrática do Congo, Angola e Moçambique, entre outros – e que, em sua 

cosmovisão, cultuavam um deus supremo chamado de N’zambi e a natureza 

deificada, personificada nas divindades chamadas Mukixi (plural de Nkisi). Ao 

chegarem ao Brasil colônia, de acordo com Dias (2009, p. 32), os africanos 

vendidos no litoral eram classificados em nações, as quais estavam relacionadas 

ao porto ou região em que era realizado o comércio de escravos com os colonos. 

Assim sendo, com base nesse sistema, a etnia bantu foi dividida em 

“nações”, sendo uma delas a de Angola, para aqueles que foram embarcados em 

Luanda (DIAS, 2009, p. 33). Cabe ressaltar que estes povos foram submetidos à 

imposição da aculturação portuguesa, induzida pelo processo de evangelização - 

principalmente na catequese Católica - eram batizados nos ritos cristãos 

recebendo um nome estabelecido pela Igreja que desvalorizava toda suas 

ancestralidades e origens (RODRIGUES, 2014, p.41).  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

199 

Rodrigues (2014, p.41) ressalta que, assim como os povos originários, os 

bantus buscaram preservar sua cosmovisão no território brasileiro, 

ressignificando suas práticas ante às condições de escravidão a que estavam 

submetidos. A principal forma encontrada por eles foi de associar os santos 

católicos aos seus deuses, no caso os Mukixi, de acordo com as características 

que ambos (santos e Mukixi) possuíam em comum.  

É nessa perspectiva que Prandi (2000, p. 54) elenca que foi ao longo dos 

séculos XVII e XVIII que cresce o número de cidades em todo o país, 

particularmente na região mineradora, em parte devido às características dessa 

atividade econômica. Devido a esse fato, surge uma situação completamente 

nova em todo o território colonial: o aumento do número de negros alforriados 

(livres) e de escravos circulando com relativa liberdade nessas áreas urbanas. É 

a partir das residências desses negros livres, localizadas em sua grande maioria 

em casebres e cortiços, que as manifestações religiosas de origem africana 

encontraram condições mínimas para se desenvolverem, locais onde os 

afrodescendentes poderiam realizar suas festas com certa frequência e construir 

e preservar os altares com os recipientes consagrados aos seus deuses. Nessas 

residências surge, em fins do século XVIII e início do século XIX, uma nova 

manifestação devocional brasileira, que ficou conhecida na Bahia como Casas de 

Candomblé. 

Para Prandi (2000, p. 57), é dessa maneira que o candomblé do povo 

bantu emerge do processo de resistência dos povos tradicionais de matriz 

africana, tendo em vista o fortalecimento de sua origem ancestral. 

Atualmente, a cosmovisão do Candomblé do povo bantu se configura na 

perspectiva ancestral dos antepassados, ou seja, como afirma Martins (2015, p. 

40), para cultuar os Mukixi é essencial ter a consciência ambiental, já que na 

cosmovisão dos saberes tradicionais candomblecista do povo Bantu, essas 

divindades são a própria natureza. Por esse motivo é essencial aprender a 

conviver e respeitar a natureza, pois cada Nzo (casa/terreiro/templo) é um polo 

de resistência aos descuidos ao ambiente, onde todos os habitat ou elementos 

naturais estão relacionados a um Nkisi (singular de Mukixi), que por sua vez, 

tem como uma de suas características, preservar e cuidar do planeta com sua 

natureza junto a humanidade. 

De acordo com Prandi (2000, p. 60), são nos rituais do Nzo que a 

utilização e a identificação com os elementos da natureza são fundamentais, 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

200 

pois sem natureza não há Mukixi. Tanto as plantas como os animais, são fontes 

do Ngunzo7 que revigora e mantém presente os Mukixi. Sendo assim, não se 

pode cultuar os Mukixi sem a presença das plantas e dos animais e isso resume 

bem a importância da natureza para no culto e ritos do Nzo. Todos os rituais 

exigem a utilização de recursos provenientes da natureza, desde a preparação da 

terra para a construção de uma comunidade candomblecista, pois o solo é 

sagrado, ele é quem dá a licença inicial para os ritos sacramentais do 

candomblé; até as festividades periódicas que acontecem nos Nzo. 

Nas comunidades de candomblé, em especial as do Povo Bantu, 

conforme atenta Araújo (2009, p. 1557) esta analogia entre natureza e os 

saberes tradicionais, na qual estes elementos estão intimamente ligados, 

constitui um terreno fértil ao processo de respeito e conservação ambiental. 

Para que cada ecossistema tenha o seu representante responsável, o ser 

supremo Nzambi8, designou cada Nkisi com um atributo para auxiliá-lo na 

grande obra de perpetuação da humanidade Dessa forma, as forças da natureza 

tornam-se reflexos das emanações dos Mukixi no planeta viabilizando o 

encontro do sagrado com os seres humanos que têm a missão de preservar, 

cuidar e manter o meio natural, pois essa é uma condição fundamental para os 

seguidores do Nzo, visto que os ritos e rituais só acontecem e são feitos 

propiciados por meio de folhas, banhos e elementos naturais consagrados aos 

Mukixi. 

Sendo assim, Araújo (2009, p. 1557) também ressalta que a vivência em 

cada Nzo possibilita aos seus adeptos, leituras do mundo, das relações humanas 

harmoniosas e de convivências igualitárias, em que todos podem viver com 

autoconfiança, dignidade e respeito e, também, que se deve ter respeito pelo 

planeta que os acolhe. Sendo assim, quando estes adeptos são recolhidos para 

iniciação, passam pelos ciclos de morte e renascimento pois, dessa maneira, é 

necessário renascer para novas ideias, valores e culturas. 

Para Martins (2015, p. 77), o respeito ao ambiente adquirido no Nzo, 

não é meramente de conservação ambiental, mesmo que cada elemento 

existente na natureza representa um Nkisi e que se deve preservar para manter 

a ligação com o divino e assegurar de alguma forma a subsistência no planeta, o 

respeito adquirido é de uso consciente e crítico do meio ambiente que se vive, 

                                                           
7 Força sagrada de cada Nkisi, força vital sem a qual não existe vida ou movimento e sem a qual 
o culto não pode ser realizado. Força que se revigora, no candomblé, com as oferendas dos fiéis e 
os sacrifícios rituais. 
8 O deus supremo e criador do mundo, segundo a cosmovisão bantu. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

201 

pois, sendo todos os Mukixi intimamente ligados ao meio ambiente, e à medida 

que se destrói um elemento da natureza, causa-se uma reação em cadeia que 

pode ser considerada como um castigo dos mesmos por tal violação. 

Dessa forma, é correto pensar na possibilidade de conhecer os 

princípios éticos e filosóficos do Candomblé do Povo Bantu para que contribua 

com a Educação Ambiental Crítica e promova uma consciência ambiental, o 

respeito por uma prática sócio/cosmológica herdada pelos negros e negras 

africanos e afro-brasileiros (as), em observância à Lei Federal nº 10.639/2003, 

pois ainda é preciso que os conhecimentos dos Quilombolas, do Povo de 

Candomblé, das comunidades das florestas e das águas, de grupos que carregam 

o respeito à natureza, sejam multiplicados e respeitados, criando-se assim, uma 

“Rede de Consciência Ambiental”. A terra acolhe, as águas curam e acalmam, as 

folhas carregam sabedoria.  

A natureza é dadivosa com a humanidade. O que resta a todos é 

exercitar o que se aprendeu. O ambiente, por meio dos Mukixi, repõe o 

equilíbrio da ação humana junto à natureza na prática do culto e todo 

aprendizado desenvolvido dentro do Nzo, é a educação primária que os 

iniciantes possuem, pois é assim que essa educação informal é passada em 

forma de valores que o candomblé desenvolve e é assim que é desenvolvida a 

noção do respeito que se deve ter pela natureza como um todo, onde, dessa 

forma, contribui com a concepção da Educação Ambiental Crítica. 

 
 
Considerações finais 

 

De acordo com Botelho e Nascimento (2011, p. 01), foi a partir das 

modificações no artigo 26 da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

(LDB) que foi promovida a Lei 10.639/2003 – que tornam obrigatório o estudo 

da história e cultura africanas e afro-brasileiras. Tal lei, segundo os autores, 

introduzem uma demanda ímpar acerca das contribuições dos conhecimentos 

culturais africanos, na construção da identidade cultural do Brasil, nas escolas 

brasileiras 

Ainda segundo os autores (BOTELHO; NASCIMENTO, 2011, p. 01), no 

que se diz respeitos às cosmovisões africanas que, para eles é um dos mais 

importantes tópicos dessas culturas, e suas influências no Brasil, se faz 

necessário se atentar que a grande maioria dessas cosmovisões que chegaram 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

202 

em solo brasileiro foi transmitida por meio da oralidade e que há restrições na 

circulação das informações nos interiores dos Candomblés. Para Botelho e 

Nascimento (2011, p. 01), é essa característica que, quando se encontra com a 

obrigatoriedade de ser falar sobre nos espaços escolares, pode proporcionar a 

criação de estereótipos que minam, por vezes, o objetivo primário da Lei 

10.639/2003, pois o objetivo de tal Lei é justamente o de desmistificar as visões 

eurocêntricas, racistas acerca da imagem da cultura africana e afro-brasileira.  

Frente a essa questão que, para Botelho e Nascimento (2011, p. 01), é 

essencial o estabelecimento de um espaço dialogal em que as informações 

acerca das cosmovisões africanas e afro-brasileiras – promovidas pelo 

Candomblé atual – favoreçam a explanação de conhecimentos de forma não 

caricatural acerca das influências africanas no país, sem violar a dinâmica da 

oralidade e das restrições de informação que é uma característica antropológica 

do Candomblé, especialmente do povo Bantu. É nessa perspectiva que essa 

pesquisa busca permear pelo território do Nzo de forma respeitosa à tradição. 

Nessa perspectiva, ao tratar da temática acerca das cosmovisões 

africana e afro-brasileira no candomblé e suas respectivas contribuições para 

com a formação da identidade brasileira e para Educação Ambiental Crítica, é 

de suma importância que, de acordo Gatinho (2017, p. 04), não se deixe de fora 

o caráter de resistência, das lutas travadas durante e depois do processo de 

colonização do Brasil, que proporcionaram a perpetuação dos saberes 

tradicionais do povo bantu até os dias atuais e que, ainda hoje, sofrem 

perseguições e atentados que, frente ao racismo institucional e religioso 

presentes, têm os direitos democráticos constantemente subalternizados, 

fazendo com que essa cosmovisão não seja vista ou, quando vista, seja tratada 

de forma precária e inferior a cultura eurocêntrica. 

 

Referências 

 
ARAUJO, J. C. Educação ambiental e religiosidade: a contribuição do 
candomblé Jeje na formação do sujeito ecológico. In: Congresso 
Iberoamericano de Educação Ambiental, 6., 2009, San Clement Del Tuyu 
– Argentina, Anais..., 2009. p. 1535. 
 
BARBOSA, Glaucia Soares. Educação Ambiental e Formação de 
Professores de uma escola rural do entorno do Parque Estadual da 
Serra do Brigadeiro – MG. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de 
Educação, UNICAMP, Campinas, 2015. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

203 

 
BOTELHO, D.; NASCIMENTO, W. F. do. Educação e religiosidades afro-
brasileiras: a experiência dos candomblés. Participação, [S. l.], n. 17, 2011. 
Disponível em: 
<https://periodicos.unb.br/index.php/participacao/article/view/24204>. 
Acesso em: 5 jul. 2021. 
 
DIAS, Renato Henrique Guimarães. Sincretismos Religiosos Brasileiros. 
Disponível em: 
<https://www.passeidireto.com/arquivo/26377839/sincretismos-religiosos-
brasileiros-renato-henrique-guimaraes-dias>. Acesso em: 20 maio 2019.  
 
FU-KIAU, Kimbwandende Kia Bunseki. A visão bântu kôngo da 
sacralidade do mundo natural. Trad. Valdina O. Pinto. 1991. Disponível 
em: <https://estahorareall.files.wordpress.com/2015/07/dr-bunseki-fu-kiau-a-
visc3a3o-bantu-kongo-da-sacralidade-do-mundo-natural.pdf> Acesso em: 12 
mar. 2021. 
 
GAARDER, Jostein; HELLERN, Victor; NOTAKER, Henry. O livro das 
religiões. 13. ed. Trad. Isa Mara Lando. São Paulo: Companhia das Letras, 
2015. 
 
GATINHO, Andrio Alves. Práticas do Ensino de História e Cultura Afro-
brasileira e Africana em Escolas Públicas do Acre. 38ª Reunião Nacional da 
ANPEd – 01 a 05 de outubro de 2017 – UFMA – São Luís/MA. Disponível em: 
< 
http://38reuniao.anped.org.br/sites/default/files/resources/programacao/trab
alho_38anped_2017_GT21_524.pdf> Acesso em: 20 mar. 2021. 
 
GUATARRI, Félix. As três ecologias. 11 ed. Trad. Maria Cristina F. 
Bittencourt. Campinas: Papirus, 2001. 
 
GUIMARÃES, Mauro. Educação Ambiental. Duque de Caxias: Editora 
Unigranrio, 2000. 
 
JUNIOR, Henrique Cunha. NTU: Introdução ao Pensamento Filosófico Bantu. 
Educação em Debate, V. 1, n. 59, ano 32, 2010. 
 
KAGAME, Alexis. La Philosofie Bantu Compare. Paris: Presence Africaine, 
1976. 
 
LOPES, Nei; SIMAS, Luiz Antonio. Filosofias Africanas: uma introdução. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2020. 
 
MARCUSSI, Alexandre Almeida. Cativeiro e cura experiências da 
escravidão atlântica nos calundus de Luzia Pinta, séculos XVII-
XVIII. São Paulo, 2015. 510 f. Tese (Doutorado em História Social) - Faculdade 
de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo. 
 
MARTINS, Felipe Rodrigues. Candomblé e Educação Ambiental: uma 
possível e construtiva relação. Dissertação de Mestrado. Universidade Federal 
do Pará, Instituto de Ciências Exatas e Naturais, Programa de Pós-Graduação 
em Ciências e Meio Ambiente. Belém – PA, 2015. 

https://periodicos.unb.br/index.php/participacao/article/view/24204
https://www.passeidireto.com/arquivo/26377839/sincretismos-religiosos-brasileiros-renato-henrique-guimaraes-dias
https://www.passeidireto.com/arquivo/26377839/sincretismos-religiosos-brasileiros-renato-henrique-guimaraes-dias
https://estahorareall.files.wordpress.com/2015/07/dr-bunseki-fu-kiau-a-visc3a3o-bantu-kongo-da-sacralidade-do-mundo-natural.pdf
https://estahorareall.files.wordpress.com/2015/07/dr-bunseki-fu-kiau-a-visc3a3o-bantu-kongo-da-sacralidade-do-mundo-natural.pdf
http://38reuniao.anped.org.br/sites/default/files/resources/programacao/trabalho_38anped_2017_GT21_524.pdf
http://38reuniao.anped.org.br/sites/default/files/resources/programacao/trabalho_38anped_2017_GT21_524.pdf


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772. 

 

204 

 
PANTOJA, Mariana Civiatta. Conhecimentos tradicionais: uma discussão 
conceitual. Disponível em: 
<https://pt.scribd.com/document/461988129/Conhecimentos-tradicionais-
Uma-discussao-conceitual> Acesso em: 20 mar. 2021. 
 
PRANDI, Reginaldo. De africano a afro-brasileiro: etnia, identidade, 
religião. Revista USP, n. 46, p. 52-65, jun./ago. 2000.  
 
RODRIGUES, Eder Bomfim. Estado Laico e Símbolos Religiosos no 
Brasil: as relações entre Estado e Religião no Constitucionalismo 
Contemporâneo. Curitiba: Juruá, 2014. 
 
SERRANO, Carlos; WALDMAN, Maurício. Memória D’África: a temática 
Africana em sala de aula. 2 ed. São Paulo: Cortez, 2008. 
 
 
 
 

https://pt.scribd.com/document/461988129/Conhecimentos-tradicionais-Uma-discussao-conceitual
https://pt.scribd.com/document/461988129/Conhecimentos-tradicionais-Uma-discussao-conceitual

