Atribuicio BB CY 4.0

Educacao ambiental e os saberes
tradicionazis: sinais de resistencia no
Candomblé do Povo Bantu

Rodolfo de Oliveira Silva!
José Eustaquio de Brito2

Resumo

O presente estudo tem como intuito compreender o didlogo entre os Saberes
Tradicionais do Candomblé do Povo Bantu — cosmologia que cultua as energias
da natureza denominadas Mukixi (plural de Nkisi) — e a Educacao Ambiental
(EA), ja que com a continua desvalorizacao desses saberes pertencentes a estes
povos e comunidades tradicionais ocasiona praticas de violéncias epistémicas e
raciais. Essas relagoes desiguais de poder, iniciadas desde o Brasil Colonia,
persistem até os dias atuais, reverberando nas formas de educacao produzidas

ou reproduzidas, por exemplo, nas instituicoes escolares. Partindo da

1 Licenciado em Filosofia, Especialista em Docéncia do Ensino Religioso e Mestrando em
Educacdo e Formacdo Humana pela Universidade do Estado de Minas Gerais — UEMG.
Atualmente estd como Supervisor e Professor da Area de Ensino Religioso e Professor de
Filosofia na Rede Privada de Educagdo Basica de Belo Horizonte - MG. E-mail:
rodolfo 14 os@hotmail.com

2 Doutor em Educacio pela Universidade Federal de Minas Gerais — UFMG. Membro do quadro
docente permanente do Programa de Pos-Graduagao stricto sensu "Educacdo e Formacio
Humana", da FaE-UEMG e do Programa de Mestrado Profissional em Seguranca Ptublica e
Cidadania, da Faculdade de Politicas Pablicas da UEMG. E-mail: joseeustaquio.brito@uemg.br

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:rodolfo_14_os@hotmail.com
mailto:joseeustaquio.brito@uemg.br

possibilidade do ato de educar em uma perspectiva etnoecologica e para as
relacOes étnico-raciais, esse artigo, como pesquisa bibliografica, se volta para a
reflexdo sobre os potenciais dos Saberes Tradicionais do Candomblé do povo
Bantu para o ensino da Educacio Ambiental Critica que seja, também,

antirracista, libertadora e democratica.

Palavras-chave

Saberes Tradicionais. Educacdo Ambiental. Candomblé do Povo Bantu.

Resisténcia. Educacao para as Relacoes Etnico-raciais.

Recebido em: 20/02/2022
Aprovado em: 04/07/2022

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



Environmental education and traditional
knowledge: signs of resistance in the
Candomblé of the Bantu People

Abstract

The present study aims to understand the dialogue between the
Traditional Knowledge of Candomblé of the Bantu People - cosmology that
worships the energies of nature called Mukixi (plural of Nkisi) - and
Environmental Education (EE), since with the continuous devaluation of this
knowledge belonging to these traditional peoples and communities causes
practices of epistemic and racial violence. These unequal power relations, which
began in Colonial Brazil, persist to the present day, reverberating in the forms of
education produced or reproduced, for example, in school institutions. Starting
from the possibility of the act of educating in an ethnoecological perspective and
for the ethnic-racial relations, this article, as a bibliographic research, turns to
the reflection on the potential of the Traditional Knowledge of Candomblé of the
Bantu people for the teaching of Critical Environmental Education that be also

anti-racist, liberating and democratic.

Keywords

Traditional Knowledge. Environmental Education. Candomblé of the Bantu

People. Resistance. Education for Ethnic-Racial Relations

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



Introducao

Foi no final do século XVIII que a Revolucao Industrial, estruturada pelo
discurso e aparato ideologico e tecnocientifico do progresso, encontrou respaldo
para afirmar que para o crescimento econ0mico era necessario a exploracao sem
precedentes da natureza. Tal discurso reverbera nos dias atuais em uma crise
ecolbgica e socioambiental — fruto dessa exploracao exacerbada — e, também na
desvalorizacio de antigos costumes e saberes tradicionais. E frente a essa
problematica que a Educacdo Ambiental (EA) tem encontrado o seu espaco
dentro das discussoes educacionais, ambientais e culturais.

Como afirma Guattari (2001, p. 07), o planeta Terra, desde a Revolucao
Industrial, estd vivendo um grande periodo de desenvolvimento técnico-
cientifico, porém, em contrapartida, o mesmo planeta esta sofrendo com véarios
problemas e fenomenos de desequilibrios ecoldgicos e socioambientais que “se
nao forem remediados, no limite, ameacam a vida em sua superficie”
(GUATARRI, 2001, p 07). Ainda segundo este autor, tais problemas e
desequilibrios afetam diretamente os modos de vida humana — seja individual
ou coletivo - pois, ao impor um discurso da exploracao sem precedentes da
natureza, as relacOes interpessoais sdo reduzidas ao minimo, acarretando,
também, na constante desvalorizacao de costumes e saberes tradicionais (2001,
p.- 08).

Guattari (2001, p. 08) ainda ressalta que, embora as formacoes politicas e
as instancias executivas tenham comecado a tomar consciéncia parcial dos
problemas ecolbgicos e socioambientais que ameacam a existéncia do planeta,
tal consciéncia esta todavia centrada em apenas abordar o campo das industrias,
em uma perspectiva tecnocratica, que nao leva em consideracdo os aspectos
ambientais das relacdes sociais e, tampouco, da subjetividade humana, que
podem contribuir com a superacao de tais problemas - ecologicos e
socioambientais. E nessa tltima perspectiva, abordada por Guattari (2001, p.
08), que Barbosa (2015, p. 170) elucida os principios e as modalidades da
Educacao Ambiental, dentro do ambiente escolar, na perspectiva da atualidade.

Para Barbosa (2015, p. 171) nao ha& receitas prontas na
aplicabilidade da EA nas escolas e que sejam generalizaveis. Porém, como
afirma Guimaraes (2000, p. 07), ha duas possibilidades na sua conducao: a do

carater conservador, que tem o compromisso em manter o atual modelo de

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



sociedade e que é criticado por Guattari (2001, p. 08); e o critico, que evidencia
a exploracdo desacerbada do ser humano sobre a natureza, ao mesmo tempo
que revela as relacoes de poder presentes na sociedade em um processo
continuo de “politizacao das acoes humanas voltadas para as transformacoes da
sociedade em direcdo ao equilibrio ‘ecolégico e’ socioambiental” (GUIMARAES,
2000, p. 08). A Educacao Ambiental Critica, de acordo com Barbosa (2015, p.
170), compreende que no seu fazer é necessario e importante lancar um olhar
atento a todas as particularidades culturais e socioambientais de cada lugar.
Nessa perspectiva é preciso respeitar as formas nao cientificas de conhecimento
sobre a realidade, buscando possiveis articulagoes entre o conhecimento
cientifico, o0 senso comum e os saberes culturais e tradicionais3 nas praticas
educativas ambientais, ou seja, “o ambiente deve ser abordado como algo em
permanente e constante transformacao, de interacao e integracao ‘de forma que
abranja tanto o mundo natural como o mundo humanizado” (BARBOSA, 2015,
p. 171) fazendo com que o ser humano compreenda que ele nao esta
desagregado do restante da natureza. Assim sendo, a Educacdo Ambiental
Critica, no ambito escolar, trata das questoes socioambientais de maneira
interdisciplinar, abordando os aspectos “historicos, fisicos, biologicos,
geologicos, sociais, economicos, culturais, filosoficos, religiosos e politicos”
(BARBOSA, 2015, p. 172) da humanidade, a fim de fomentar uma ética
ambiental que questione a relacao desigual do ser humano sobre a natureza,
assim como também, a sua propria relacdo com os outros seres humanos. A
Educacdo Ambiental Critica, além de ser interdisciplinar, é integradora e visa a
superacao da fragmentacdo dos diferentes campos de conhecimento, buscando
campos de convergéncia entre eles e proporcionando a relacio entre varios
saberes que possam contribuir com a suplantacao dos problemas ecolbgicos e
socioambientais enfrentados na atualidade, segundo Barbosa (2015, p. 173).

E frente a essa concepcio de EA que os Saberes Tradicionais do
Candomblé do Povo Bantu podem contribuir com as praticas educativas
ambientais, visto que, em tal tradicao, ha a promocao de valores semelhantes
aos desenvolvidos pela Educacao Ambiental Critica, ja que os sujeitos adeptos a
tal cosmovisao cultuam a natureza denominada de Mukixi (plural de NKkisi) e na

medida em que interagem com esse processo ritualistico e epistémico de culto,

3 A ideia de conhecimentos tradicionais pressupoe, claro, a existéncia de seus detentores, os
conhecedores. Tal como os primeiros, que possuem amplitude e recobrem intimeros sistemas de
sentido, os segundos também ndo sdo homogéneos e incluem indmeras -coletividades.
(PANTOJA, 2016, p. 01).

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



conferem sentido as suas proprias existéncias, o que exige uma mudanca de
valores, habitos e atitudes, e uma nova ética substanciada em diferentes modos
de vida que promova o respeito e o cuidado com a natureza. Tal cosmovisao
bantu, ap6s anos de resisténcia, comeca a marcar a sua presenca em territério
brasileiro desde o surgimento e a pratica dos calundus4 que deram origem a
tradicdo do Candomblé do Povo Bantu.

As propostas submetidas para publicacao devem ser originais, inéditas no
pais e devem ser classificadas em artigos ou resenhas de livros exclusivamente

sobre temas relacionados a educacao, direitos humanos e suas interfaces.

A Educacao Ambiental Critica e os Saberes Tradicionais

do Candomblé do Povo Bantu

Justificada a escolha da Educacao Ambiental Critica, na Introduc¢ao, como
aquela que trata, fundamentalmente, da relacdo do ser humano — em nivel local
e global — com a natureza e o ambiente de maneira critica, que compreende a
atual crise ambiental de forma historica (BARBOSA, 2015, p. 165) € que os
Saberes Tradicionais do Candomblé do Povo Bantu — que s3o sinais de
resisténcia frente a opressdo, a perseguicao e ao racismo estrutural e religioso
desde o Brasil Colonia —, a partir da sua cosmovisdo e a relacdo de pertenca
entre um determinado espaco sagrado candomblecista e a natureza é que
pretendemos estabelecer esse didlogo entre a Educacao Ambiental e tais
Saberes.

Para compreender os Saberes Tradicionais do Candomblé do Povo Bantu e
a sua cosmovisao, € preciso estabelecer alguns parametros que diferenciam tal
tradicao das demais, africanas ou nao. De acordo Gaarder, Hellern e Notaker
(2015, p. 312), o Candomblé nao centraliza a sua cosmovisiao em uma ética
universal e generalizdvel como no cristianismo, por exemplo, pois, tal
cosmovisao € magica e ritual, ou seja, nas cosmovisoes “magicas nao ha ideia de
salvacao da corrupcao do pecado”. Sendo assim, segundo os autores, dentro das

casas de Candomblé — que no kimbundus se chama Nzo - nao ha espaco para a

4 [...] praticas religiosas de origem africana conhecidas como calundus, denominacio aplicada a
cerimoénias bastante disseminadas na América portuguesa entre os séculos XVII e XVIII,
frequentadas por africanos. (MARCUSSI, 2015, p. 18).

5 Idioma falado com intmeras variagoes pelos povos banto do grupo Kongo, localizado no
centro-oeste africano (LOPES; SIMAS, 2020, p. 33).

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



negacao do planeta terra em detrimento pela busca por um outro mundo, isto é,
de uma vida eterna no além.

Nessa perspectiva “o Candomblé busca a interferéncia concreta do
sobrenatural no planeta terra presente, mediante a manipulacido de forcas
sagradas, a invocacao das poténcias divinas e os sacrificios oferecidos as
diferentes divindades” (GAARDER; HELLERN; NOTAKER, 2015, p. 312) que,
no caso do Candomblé do Povo Bantu, sdo denominados de Mukixi — plural de
NKisi.

Sendo assim, o Candomblé centraliza a sua cosmovisao na crenca da
existéncia de varios Mukixi e de que cada uma dessas divindades exerce
diferentes fungdes na vida humana além das diferentes exigéncias aos seus
adeptos. Assim sendo, de acordo Gaarder, Hellern e Notaker (2015, p. 313), os
Mukixi sao inteiramente desprovidos de moralidade, “desinteressados, por
conseguinte de censurar, punir e corrigir os seres humanos por suas faltas e
fraquezas morais” (GAARDER; HELLERN; NOTAKER, 2015, p. 313), ou seja,
eles ndo exigem do ser humano e tampouco recompensam quem é bom, ou
castiga e condena quem pratica o mal pois, a énfase dessa tradicao se consiste
em regras de comportamento — minuciosas e estritas — fundamentadas nos seus
rituais, “nao ético: usar esta ou aquela roupa, deixar de comer isto ou aquilo, e
assim por diante”. (GAARDER; HELLERN; NOTAKER, 2015, p. 313). A
distincao entre o que se deve ou nao fazer, para um adepto do Candomblé,
nunca € abstrata, mas é sempre relativa a relacdo entre uma determinada pessoa
e o NKkisi, ou seja, o que uma pessoa nao pode fazer ou ir contra a regra
determinada pela divindade, entretanto, aquilo que é proibido para um NKkisi
nao é necessariamente proibido para outro.

Nessa logica, € necessario ressaltar, conforme Gaarder, Hellern e Notaker
(2015, p. 314), que cada pessoa adepta ao Candomblé tem o seu NKkisi, melhor
dizendo, cada pessoa pertence a uma divindade determinada que é o “dono” do
seu mutue — cabeca; NKisi a quem pertence a sua mente e que forja os tracos da
sua personalidade e tendéncias de comportamentos. Assim sendo, em questoes
comportamentais, ndo ha distin¢ao entre o que é bom ou nao, pois os Mukixi
sao forcas da natureza que nem sempre agem conforme a vontade humana: as
ondas do mar podem ser mansas e serenas, a0 mesmo tempo em que elas

podem ser tornar revoltas e violentas.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



Sendo assim, todo adepto de tal cosmovisao, deve levar a sério os atributos
do seu Nkisi de forma que sua postura e conduta, dentro e fora do Nzo, devem-
se legitimar e justificar o Nkisi que é “dono” do seu mutué. Entretanto, como
afirma Gaarder, Hellern e Notaker (2015, p. 315), nao sendo moralista a
cosmovisao do Candomblé.

E por meio dos rituais e das narrativas orais e miticas que a cosmovisio
Candomblé se estabelece, fornecendo padroes concretos de comportamento que
ajustam e modelam, legitimam e confirmam o comportamento dos seus
adeptos. E essa questio que define a visdo do mundo natural para o Candomblé

do Povo Bantu. Como afirma Fu-Kiua (1991, p. 01):

O conceito Bantu Kongo da sacralidade do mundo natural é
simples e claro. Tem-se que deixa-los definir o nosso planeta
com suas proprias palavras: “Aos olhos do povo Africano,
especialmente aqueles em contato com os ensinamentos das
antigas escolas Africanas, a Terra, nosso planeta, é futu dya
n’kisi diakdnga Kalinga mu didmbu dia moéyo — um saché
(pacote) de esséncias/remédios amarrados por Kalunga com
intencao de vida na Terra. Esse futi ou funda contém cada coisa
que a vida precisa para sua sobrevivéncia: esséncias/remédios
(Nkisi /bilongo), comida (madia), bebida (ndwinu)”, etc. (FU-
KIUA, 1991, p. 01).

Sendo assim, para Fu-Kiua (1991, p.01), o planeta terra para o povo
bantu é um futil, ou seja, um grande saco em que o Ser Supremo — Kalunga —
colocou tudo o que possibilita a vida e depois fechou com um né bem apertado.
Nessa perspectiva, o autor também ressalta que o planeta terra — futii — tem
tudo para garantir a sobrevivéncia de todas as espécies. Tem bebidas para matar
a sede; tem alimentos para garantir a nutricao; remédios para curar os corpos €;
matérias primas que garantem a criacao de utensilios e ferramentas. De acordo
com Lopes e Simas, entre os bantus, “o futi’ tem um grande valor para seu
dono” (LOPES; SIMAS, 2020, p.82), para esse povo é no futu que “sdo
guardados objetos pessoais alguns materiais de utilidade e, até mesmo, “seus
segredos, como os simbolos de seus pactos e juramentos secretos” (LOPES;
SIMAS, 2020, p.82).

Ainda de acordo aos autores, algumas familias passam de geracao a
geracao os seus futils, como reliquias, outros simbolizam a obtencao de mais um
grau dentro de uma determinada hierarquia. E dessa compreensao que se define

a sacralidade do planeta terra — mundo natural — pois, sendo a Terra o futii de

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



muito valor para os seres humanos, é ela que guarda e oculta a Forca Vital —

forca divina da criacdo — que sustenta o planeta, ou seja:

A Terra, vista como um futi representa ao mesmo tempo forca e
energia, provenientes de radiacoes, medicamentos, alimentos,
sais, agua, oleos e luz. O planeta é um corpo que abriga toda
espécie de substancias conhecidas e desconhecidas, todas elas
importantes para a existéncia, porque sao parte do conteado de
um corpo ao qual foi dada a vida. Tudo o que esta oculto sob o
solo é para a vida - isto é, para nos-, esteja em forca tangivel ou
intangivel, como so6lido, liquido, energia ou gas. (LOPES;
SIMAS, 2020, p.84).

E frente a essa compreensio da sacralidade do mundo natural que, para
Serrano e Waldman (2008, p. 136), a cosmovisao do povo bantu se centraliza na
ideia de que o mundo corresponde a um todo integrado, onde tudo se relaciona,
nao sé nos aspectos sociais, mas também com o espaco e o tempo onde estao
inseridas as suas comunidades. Ou seja, a vida social desse povo, esta
intricadamente ligada a totalidade do mundo, em que cada comunidade busca,
constantemente, o equilibrio, alicercada a ideia de um sistema de forcas —
deuses, ancestrais e mortos — que sustentam a sociedade presente.

Assim “a comunidade corresponde a um espaco que sustenta
constantemente a relacdo reciproca entre os vivos e os antepassados, explicitada
no culto aos ancestrais” (SERRANO; WALDMAN, 2008, p. 137), ou seja, nessa
perspectiva, os seres humanos estao situados no pico de uma piramide vital,
cuja base é constituida pelos vegetais, animais e o mundo inorganico.
Entretanto, tal relacao entre todos os elementos dessa piramide se concentra em
uma unidade harmoénica na qual, ndo cabe o ser humano tirar proveito dessa
sacralidade do mundo de forma que quebre o equilibrio do universo.

Para Serrano e Waldman (2008, p. 138), a cosmovisao do povo bantu
pressupoe que tudo no planeta terra esta interligado, ou seja, nessa perspectiva
¢ incabivel qualquer dissociacdo entre o ser humano e o mundo natural,

incluindo a criacao (animais, vegetais e minerais). Nessa cosmovisao:

[...] 0 equilibrio com o meio ambiente nao ‘pode’ ser violado sob
pena de provocar, no seio das forcas que sustentam a natureza,
uma perturbacao que se voltaria, no final das contas, contra os
proprios humanos. (SERRANO; WALDMAN, 2008, p. 138)

Para melhor compreensao, de acordo com Junior (2010, p. 37), na

cosmovisdo do Candomblé do Povo Bantu o Ntu é uma forca que esta presente

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



em todo o universo e que se manifesta em tudo que existente tanto no campo
material, quanto no campo simbolico ou espiritual. Embora essa forca nao
exista por si propria, é ela que transforma tudo que existe no mundo em uma
natureza interligada, ou seja, todos os seres animados ou inanimados possuem
um Ntu, uma forca comum.

Tudo tem o seu Ntu, ou seja, cada categoria de vida tem um Ntu em
determinada qualidade ou modalidades. Na cosmovisdo bantu, tanto a
existéncia do mundo material quanto do imaterial, podem ser compreendidos

em, a0 menos, quatro categorias:

Essas quatro categorias bésicas de tudo que existe é bem
explicita nas linguas bantu e podem ser nomeadas como:
MUNTU, para os seres humanos completos; KINTU, para as
coisas animadas e inanimadas consideradas todas como
portadores de vida; HANTU, representando tudo que tem
relacio com tempo e espago; KUNTU, como modalidade ou
como os atributos de interrelacao de categorias, como uma forca
que permite a ligacdo entre dois significados (KAGAME, 1976,
p- 58).

De acordo com Junior (2010, p. 34), essas quatro categorias, ou
classificacoes, nao sao unicamente linguisticas, elas sao, principalmente, parte
expressiva da cosmovisao do povo bantu acerca do ser humano e as suas
implicacoes no mundo visivel e invisivel. Ou seja, toda a esséncia e existéncia,
em todas as formas que o mundo pode ser concebido, “pode ser submetida a
este conjunto de categorias”. (KAGAME, 1976, p. 58).

Na cosmovisdao bantu, as palavras dentro desses quatro grupos de

classificacao, sdo concebidas e conhecidas por intermédio dos seus sons onde,
cada palavra possui um tipo de prefixo que determina a sua natureza, a sua
qualidade ou estado.
O muntu, de acordo Junior (2010, p. 37) € destinado a todos os seres dotados de
psiqué, ou melhor, inteligéncia. Nesse caso, todos os seres humanos, vivos e
mortos, sao considerados muntu. Os ancestrais e os Mukixi (ou Jinkisi), como
divindades que se manifestam na propria natureza, também estdo nessa
categoria:

Os animais nao possuem a inteligéncia humana, sendo que a
eles é considerada a existéncia de uma inteligéncia limitada e
voltada mais para a repeticdo ou imitacao do que a criacao da
inovacdo. No entanto, para as sociedades bantu, os seres
humanos e os seres animais tém em comum os sentidos da
audicao, visao, olfato, paladar e o sentimento. (JUNIOR, 2010,

p.37)

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



Sendo assim, ainda segundo o autor (JUNIOR, 2010, p. 37), 0s seres
humanos s3o aqueles que tém os seus sentidos dotados do completo
conhecimento originado da inteligéncia, onde, o conhecimento é a expressao
desta inteligéncia que ¢ ativa.

A inteligéncia ativa — presente nos seres humanos, nos ancestrais e nos
Mukixi — na cosmovisao bantu, é manifestada em duas formas distintas: pratica

e habitual, onde:

Na inteligéncia pratica, estao agrupados os atos de compreensao
dos sentidos das coisas, os aprendizados rapidos, do desvendar
de segredos e da sagacidade e da esperteza. A inteligéncia da
habilidade contém os atos de conhecimento sedimentado, as
habilidades aprendidas e aperfeicoadas. (JUNIOR, 2010, p. 38)

E esta inteligéncia que, de acordo com Junior (2010, p. 38) vai implicar
na possibilidade de compreensao e intepretacao da natureza e das relacoes da
vida na perspectiva da cosmovisao bantu. Sendo assim, € a inteligéncia ativa que
vai possibilitar que o ser muntu utilize e se relacione com as forcas e energias do
mundo natural. Sendo assim, na perspectiva bantu, um ser humano sé pode ser
completo quando, possuido de inteligéncia ativa, desenvolve a sua
personalidade na mesma maneira que se relaciona com o mundo natural. J4 o
Kintu, no plural Bintu, sdo todas as coisas que nao contém inteligéncia e que
fica a disposicdo dos seres humanos e que proporciona a vida. Ou seja, de
acordo Junior (2010, p. 39), Kintu ou Bitu ¢ a classificacao de todos os seres que
nao tem vida prépria, nao no sentido de movimento, mas, de nao fazer uso de
uma inteligéncia que implicara na capacidade de aprender, criar ou executar
algo. Nesta classificagao se encontram: os “vegetais, animais e substancias como
os metais” (JUNIOR, 2010, p. 39). Sendo assim, é somente pela acao do ser
muntu que os bintu tem atividades ou transformacoes em outras coisas.
Diferente do Kintu, o Kuntu é a classificacio que guarda as qualidades
subjetivas e modificadoras de outras qualidades, ou seja, segundo Junior (2010,
p.- 39) a inteligéncia é um dominio pertencente do Kuntu. Sendo assim:

O Hantu é a categoria que classifica o ambiente, os lugares e territorios,
tendo em vista que, na tradicao bantu um lugar é definido pela sua relacao a um
determinado tempo. Sendo assim, a categoria espaco/tempo forma um

binomio:

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



As palavras ligadas aos pontos cardeais, aos espacos geograficos
ou a descricoes do tipo mapas estdo presentes nesta categoria.
Mas também ontem, hoje e amanha. Manha, tarde, entardecer,
noite e amanhecer. Hantu é a qualidade de energia da
localizacao espacial, temporal e do movimento de mudancas.
(JUNIOR, 2010, p. 39)

O Nommo, segundo Junior (2010, p. 40), é o conceito compilador de
tudo que ha no universo das formas de manifestacido do Ntu. Ele é a forca
(ngunzo) que move da a vida, d4 sentido e da eficacia® para todas as coisas
existentes, ou seja, ela é a qualidade ligada a harmonia entre os muntu, kintu,
hantu e kuntu. Nessa perspectiva o Nommo trata de uma forma de manter a
organizacao entre todos os elementos (muntu, kintu, hantu e kuntu), ou seja, ele
€ o que “produz uma possibilidade de harmonia das forcas de tudo que existe no
mundo visivel e invisivel” (JUNIOR, 2010, p. 40).

Sem essa harmonia, ndo ha nommo. Sendo assim, de acordo Junior
(2010, p. 40), para melhor compreensdao do nommo na cosmovisao do povo
bantu, pode-se acrescentar a ideia de totalidade e de ubuntu.

A totalidade para o povo bantu é muito importante, pois, ela é a
expressao de toda a compreensao de sua existéncia, seja ela material, espiritual
ou humana, sendo um aspecto preponderante da concep¢ao do cosmo. Ela pode
ser encontrada em todas as esferas da cosmovisao desse povo: na criagdo do
universo, por exemplo, Nzambi (deus criador) fez com que todas as coisas que
existe tivessem uma relacdo, onde, nessa dindmica, pudessem ser
transformadas e alteradas pelos Muntu, visiveis e invisiveis.

Nessa perspectiva, é de responsabilidade dos muntu (visiveis e
invisiveis), a preservacao ou o constante restabelecimento da harmonia e do
equilibrio — nommo — ja que este pode ser variavel. J4 o ubuntu, na cosmovisao
bantu, é a representacdo da existéncia respeitosa e equilibrada entre todos os
seres da natureza (muntu, kintu, hantu e kuntu). De acordo com Junior (2010,
p- 42) € no ubuntu que repousa a ideia de comunidade onde, as suas relacoes
sociais, estao baseadas na tradicao, na ética social e no reconhecimento de todos
os seres (visiveis e invisiveis) como indispensaveis.

Sendo assim, os Mukixi — como muntu e um dos responsaveis por
manter o equilibrio do cosmo junto aos seres humanos — por ordenamento de
Nzambi, supervisiona o mundo criado por ele. Entretanto, de acordo com Silva

(2018, p. 209), diferentemente de outras cosmovisoes e tradi¢oes africanas, que

6 Eficacia como a qualidade daquilo que produz o efeito desejado. (JUNIOR, 2010, p. 39)

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



enfatizam a natureza das divindades em sua manifestacio humana, para os
bantus, os Mukixi sao forcas invisiveis presentes no mundo natural onde, ao
serem cultuados pelos muntu humanos, o equilibrio, nommo, pode ser
restabelecido.

E nessa afericio que se enquadram os saberes tradicionais do povo
bantu como: o poder curativo das plantas e outros elementos no mundo natural.
Para esse povo, ressalta Serrano e Waldman (2008, p. 139), a forca vital que
sustenta o planeta esta presente em todos os seres existentes, tanto nos seres
humanos — vivos e antepassados — quanto; nos animais, nos vegetais, nos seres
inanimados e é essa cosmovisao que mantém uma relacao de equilibrio entre o
ser humanos e o mundo natural, sendo, os Mukixi, os responsaveis por cuidar
dessa ordem. Entretanto, quando os membros dessas comunidades sao
deslocados dos seus nativos espagos, eles continuam reverenciando sua
cosmovisao originaria. Nessa perspectiva, sao os senhores da terra — os Mukixi
— que serao os responsaveis pelo processo de renascimento iniciatico e
restabelecimento da harmonia com o cosmos. E, com a chegada desse povo no
continente americano, tal restabelecimento nao foi diferente.

Como afirma Prandi (2000, p. 52), é durante o final do século XVI, a
principal etnia trazida para o Brasil foi a bantu, povo que durante o periodo
colonial brasileiro ocupava a maior parte do continente africano situado ao sul
do Equador — regiao onde hoje estd localizado o Congo, a Republica
Democratica do Congo, Angola e Mocambique, entre outros — e que, em sua
cosmovisdo, cultuavam um deus supremo chamado de N’zambi e a natureza
deificada, personificada nas divindades chamadas Mukixi (plural de Nkisi). Ao
chegarem ao Brasil colonia, de acordo com Dias (2009, p. 32), os africanos
vendidos no litoral eram classificados em nacoes, as quais estavam relacionadas
ao porto ou regiao em que era realizado o comércio de escravos com os colonos.

Assim sendo, com base nesse sistema, a etnia bantu foi dividida em
“nacoes”, sendo uma delas a de Angola, para aqueles que foram embarcados em
Luanda (DIAS, 2009, p. 33). Cabe ressaltar que estes povos foram submetidos a
imposicao da aculturacao portuguesa, induzida pelo processo de evangelizacgao -
principalmente na catequese Catblica - eram batizados nos ritos cristaos
recebendo um nome estabelecido pela Igreja que desvalorizava toda suas

ancestralidades e origens (RODRIGUES, 2014, p.41).

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



Rodrigues (2014, p.41) ressalta que, assim como os povos originarios, os
bantus buscaram preservar sua cosmovisao no territério brasileiro,
ressignificando suas praticas ante as condicoes de escravidao a que estavam
submetidos. A principal forma encontrada por eles foi de associar os santos
catoblicos aos seus deuses, no caso os Mukixi, de acordo com as caracteristicas
que ambos (santos e Mukixi) possuiam em comum.

E nessa perspectiva que Prandi (2000, p. 54) elenca que foi ao longo dos
séculos XVII e XVIII que cresce o nimero de cidades em todo o pais,
particularmente na regiao mineradora, em parte devido as caracteristicas dessa
atividade economica. Devido a esse fato, surge uma situacdo completamente
nova em todo o territorio colonial: 0 aumento do ntimero de negros alforriados
(livres) e de escravos circulando com relativa liberdade nessas areas urbanas. E
a partir das residéncias desses negros livres, localizadas em sua grande maioria
em casebres e corticos, que as manifestacoes religiosas de origem africana
encontraram condi¢des minimas para se desenvolverem, locais onde os
afrodescendentes poderiam realizar suas festas com certa frequéncia e construir
e preservar os altares com os recipientes consagrados aos seus deuses. Nessas
residéncias surge, em fins do século XVIII e inicio do século XIX, uma nova
manifestacdo devocional brasileira, que ficou conhecida na Bahia como Casas de
Candomblé.

Para Prandi (2000, p. 57), é dessa maneira que o candomblé do povo
bantu emerge do processo de resisténcia dos povos tradicionais de matriz
africana, tendo em vista o fortalecimento de sua origem ancestral.

Atualmente, a cosmovisao do Candomblé do povo bantu se configura na
perspectiva ancestral dos antepassados, ou seja, como afirma Martins (2015, p.
40), para cultuar os Mukixi é essencial ter a consciéncia ambiental, ja que na
cosmovisdo dos saberes tradicionais candomblecista do povo Bantu, essas
divindades sdo a propria natureza. Por esse motivo é essencial aprender a
conviver e respeitar a natureza, pois cada Nzo (casa/terreiro/templo) é um polo
de resisténcia aos descuidos ao ambiente, onde todos os habitat ou elementos
naturais estao relacionados a um NKkisi (singular de Mukixi), que por sua vez,
tem como uma de suas caracteristicas, preservar e cuidar do planeta com sua
natureza junto a humanidade.

De acordo com Prandi (2000, p. 60), s3o nos rituais do Nzo que a

utilizacao e a identificacdo com os elementos da natureza sao fundamentais,

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



pois sem natureza nao ha Mukixi. Tanto as plantas como os animais, sao fontes
do Ngunzo? que revigora e mantém presente os Mukixi. Sendo assim, nao se
pode cultuar os Mukixi sem a presenca das plantas e dos animais e isso resume
bem a importancia da natureza para no culto e ritos do Nzo. Todos os rituais
exigem a utilizacao de recursos provenientes da natureza, desde a preparacao da
terra para a construcdo de uma comunidade candomblecista, pois o solo é
sagrado, ele é quem da a licenca inicial para os ritos sacramentais do
candomblé; até as festividades periodicas que acontecem nos Nzo.

Nas comunidades de candomblé, em especial as do Povo Bantu,
conforme atenta Aratjo (2009, p. 1557) esta analogia entre natureza e os
saberes tradicionais, na qual estes elementos estdo intimamente ligados,
constitui um terreno fértil ao processo de respeito e conservacao ambiental.
Para que cada ecossistema tenha o seu representante responsavel, o ser
supremo Nzambi8, designou cada Nkisi com um atributo para auxilia-lo na
grande obra de perpetuacao da humanidade Dessa forma, as for¢as da natureza
tornam-se reflexos das emanacbes dos Mukixi no planeta viabilizando o
encontro do sagrado com os seres humanos que tém a missao de preservar,
cuidar e manter o meio natural, pois essa € uma condicao fundamental para os
seguidores do Nzo, visto que os ritos e rituais s6 acontecem e sao feitos
propiciados por meio de folhas, banhos e elementos naturais consagrados aos
Mukixi.

Sendo assim, Aratjo (2009, p. 1557) também ressalta que a vivéncia em
cada Nzo possibilita aos seus adeptos, leituras do mundo, das relacdes humanas
harmoniosas e de convivéncias igualitarias, em que todos podem viver com
autoconfianca, dignidade e respeito e, também, que se deve ter respeito pelo
planeta que os acolhe. Sendo assim, quando estes adeptos sdao recolhidos para
iniciacdo, passam pelos ciclos de morte e renascimento pois, dessa maneira, é
necessario renascer para novas ideias, valores e culturas.

Para Martins (2015, p. 77), o respeito ao ambiente adquirido no Nzo,
nao é meramente de conservacdo ambiental, mesmo que cada elemento
existente na natureza representa um NKisi e que se deve preservar para manter
a ligacao com o divino e assegurar de alguma forma a subsisténcia no planeta, o

respeito adquirido é de uso consciente e critico do meio ambiente que se vive,

7 Forca sagrada de cada NKisi, forca vital sem a qual ndo existe vida ou movimento e sem a qual
o culto nao pode ser realizado. Forca que se revigora, no candomblé, com as oferendas dos fiéis e
os sacrificios rituais.

8 O deus supremo e criador do mundo, segundo a cosmovisao bantu.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



pois, sendo todos os Mukixi intimamente ligados ao meio ambiente, e a medida
que se destroi um elemento da natureza, causa-se uma reacao em cadeia que
pode ser considerada como um castigo dos mesmos por tal violacao.

Dessa forma, é correto pensar na possibilidade de conhecer os
principios éticos e filoséficos do Candomblé do Povo Bantu para que contribua
com a Educacao Ambiental Critica e promova uma consciéncia ambiental, o
respeito por uma pratica sécio/cosmologica herdada pelos negros e negras
africanos e afro-brasileiros (as), em observancia a Lei Federal n°® 10.639/2003,
pois ainda é preciso que os conhecimentos dos Quilombolas, do Povo de
Candomblé, das comunidades das florestas e das dguas, de grupos que carregam
o respeito a natureza, sejam multiplicados e respeitados, criando-se assim, uma
“Rede de Consciéncia Ambiental”. A terra acolhe, as 4guas curam e acalmam, as
folhas carregam sabedoria.

A natureza é dadivosa com a humanidade. O que resta a todos é
exercitar o que se aprendeu. O ambiente, por meio dos Mukixi, repoe o
equilibrio da acdo humana junto a natureza na pratica do culto e todo
aprendizado desenvolvido dentro do Nzo, é a educacdo primaria que os
iniciantes possuem, pois é assim que essa educacdo informal é passada em
forma de valores que o candomblé desenvolve e é assim que é desenvolvida a
nocao do respeito que se deve ter pela natureza como um todo, onde, dessa

forma, contribui com a concepcao da Educacao Ambiental Critica.

Consideracoes finais

De acordo com Botelho e Nascimento (2011, p. 01), foi a partir das
modificacoes no artigo 26 da Lei de Diretrizes e Bases da Educagdo Nacional
(LDB) que foi promovida a Lei 10.639/2003 — que tornam obrigatorio o estudo
da historia e cultura africanas e afro-brasileiras. Tal lei, segundo os autores,
introduzem uma demanda impar acerca das contribui¢oes dos conhecimentos
culturais africanos, na construcao da identidade cultural do Brasil, nas escolas
brasileiras

Ainda segundo os autores (BOTELHO; NASCIMENTO, 2011, p. 01), no
que se diz respeitos as cosmovisoes africanas que, para eles é um dos mais
importantes topicos dessas culturas, e suas influéncias no Brasil, se faz

necessario se atentar que a grande maioria dessas cosmovisoes que chegaram

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



em solo brasileiro foi transmitida por meio da oralidade e que héa restricdes na
circulacdo das informacoes nos interiores dos Candomblés. Para Botelho e
Nascimento (2011, p. 01), é essa caracteristica que, quando se encontra com a
obrigatoriedade de ser falar sobre nos espacgos escolares, pode proporcionar a
criacdo de esteredtipos que minam, por vezes, o objetivo primario da Lei
10.639/2003, pois o objetivo de tal Lei é justamente o de desmistificar as visoes
eurocéntricas, racistas acerca da imagem da cultura africana e afro-brasileira.
Frente a essa questao que, para Botelho e Nascimento (2011, p. 01), é
essencial o estabelecimento de um espaco dialogal em que as informacoes
acerca das cosmovisOes africanas e afro-brasileiras — promovidas pelo
Candomblé atual — favorecam a explanacao de conhecimentos de forma nao
caricatural acerca das influéncias africanas no pais, sem violar a dinamica da
oralidade e das restricoes de informacao que é uma caracteristica antropolégica
do Candomblé, especialmente do povo Bantu. E nessa perspectiva que essa
pesquisa busca permear pelo territério do Nzo de forma respeitosa a tradicao.
Nessa perspectiva, ao tratar da tematica acerca das cosmovisoes
africana e afro-brasileira no candomblé e suas respectivas contribuicoes para
com a formacdo da identidade brasileira e para Educacio Ambiental Critica, é
de suma importancia que, de acordo Gatinho (2017, p. 04), nao se deixe de fora
o carater de resisténcia, das lutas travadas durante e depois do processo de
colonizacdo do Brasil, que proporcionaram a perpetuacao dos saberes
tradicionais do povo bantu até os dias atuais e que, ainda hoje, sofrem
perseguicoes e atentados que, frente ao racismo institucional e religioso
presentes, tém os direitos democraticos constantemente subalternizados,
fazendo com que essa cosmovisao nao seja vista ou, quando vista, seja tratada

de forma precéria e inferior a cultura eurocéntrica.

Referéncias

ARAUJO, J. C. Educacao ambiental e religiosidade: a contribuicao do
candomblé Jeje na formacao do sujeito ecolégico. In: Congresso
Iberoamericano de Educacao Ambiental, 6., 2009, San Clement Del Tuyu
— Argentina, Anais..., 2009. p. 1535.

BARBOSA, Glaucia Soares. Educacao Ambiental e Formacao de
Professores de uma escola rural do entorno do Parque Estadual da
Serra do Brigadeiro — MG. Tese (Doutorado em Educacao) — Faculdade de
Educacao, UNICAMP, Campinas, 2015.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.



BOTELHO, D.; NASCIMENTO, W. F. do. Educacao e religiosidades afro-
brasileiras: a experiéncia dos candomblés. Participacao, [S. L], n. 17, 2011.
Disponivel em:
<https://periodicos.unb.br/index.php/participacao/article/view/24204>.
Acesso em: 5 jul. 2021.

DIAS, Renato Henrique Guimaraes. Sincretismos Religiosos Brasileiros.
Disponivel em:
<https://www.passeidireto.com/arquivo/26377839/sincretismos-religiosos-
brasileiros-renato-henrique-guimaraes-dias>. Acesso em: 20 maio 2019.

FU-KIAU, Kimbwandende Kia Bunseki. A visao bantu koéngo da
sacralidade do mundo natural. Trad. Valdina O. Pinto. 1991. Disponivel
em: <https://estahorareall.files.wordpress.com/2015/07/dr-bunseki-fu-kiau-a-
visc3a3o-bantu-kongo-da-sacralidade-do-mundo-natural.pdf> Acesso em: 12
mar. 2021.

GAARDER, Jostein; HELLERN, Victor; NOTAKER, Henry. O livro das
religides. 13. ed. Trad. Isa Mara Lando. Sao Paulo: Companhia das Letras,
2015.

GATINHO, Andrio Alves. Praticas do Ensino de Historia e Cultura Afro-
brasileira e Africana em Escolas Piblicas do Acre. 382 Reuniao Nacional da
ANPEd - 01 a 05 de outubro de 2017 — UFMA — Sao Luis/MA. Disponivel em:
<
http://38reuniao.anped.org.br/sites/default/files/resources/programacao/trab
alho 38anped 2017 GT21 524.pdf> Acesso em: 20 mar. 2021.

GUATARRI, Félix. As trés ecologias. 11 ed. Trad. Maria Cristina F.
Bittencourt. Campinas: Papirus, 2001.

GUIMARAES, Mauro. Educacio Ambiental. Duque de Caxias: Editora
Unigranrio, 2000.

JUNIOR, Henrique Cunha. NTU: Introducao ao Pensamento Filos6fico Bantu.
Educacao em Debate, V. 1, n. 59, ano 32, 2010.

KAGAME, Alexis. La Philosofie Bantu Compare. Paris: Presence Africaine,
1976.

LOPES, Nei; SIMAS, Luiz Antonio. Filosofias Africanas: uma introducao.
Rio de Janeiro: Civilizacao Brasileira, 2020.

MARCUSSI, Alexandre Almeida. Cativeiro e cura experiéncias da
escravidao atlantica nos calundus de Luzia Pinta, séculos XVII-
XVIII. Sao Paulo, 2015. 510 f. Tese (Doutorado em Histoéria Social) - Faculdade
de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de Sao Paulo.

MARTINS, Felipe Rodrigues. Candomblé e Educacao Ambiental: uma
possivel e construtiva relacao. Dissertacao de Mestrado. Universidade Federal
do Para, Instituto de Ciéncias Exatas e Naturais, Programa de P6s-Graduacao
em Ciéncias e Meio Ambiente. Belém — PA, 2015.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.


https://periodicos.unb.br/index.php/participacao/article/view/24204
https://www.passeidireto.com/arquivo/26377839/sincretismos-religiosos-brasileiros-renato-henrique-guimaraes-dias
https://www.passeidireto.com/arquivo/26377839/sincretismos-religiosos-brasileiros-renato-henrique-guimaraes-dias
https://estahorareall.files.wordpress.com/2015/07/dr-bunseki-fu-kiau-a-visc3a3o-bantu-kongo-da-sacralidade-do-mundo-natural.pdf
https://estahorareall.files.wordpress.com/2015/07/dr-bunseki-fu-kiau-a-visc3a3o-bantu-kongo-da-sacralidade-do-mundo-natural.pdf
http://38reuniao.anped.org.br/sites/default/files/resources/programacao/trabalho_38anped_2017_GT21_524.pdf
http://38reuniao.anped.org.br/sites/default/files/resources/programacao/trabalho_38anped_2017_GT21_524.pdf

PANTOJA, Mariana Civiatta. Conhecimentos tradicionais: uma discussao
conceitual. Disponivel em:
<https://pt.scribd.com/document/461988129/Conhecimentos-tradicionais-
Uma-discussao-conceitual > Acesso em: 20 mar. 2021.

PRANDI, Reginaldo. De africano a afro-brasileiro: etnia, identidade,
religido. Revista USP, n. 46, p. 52-65, jun./ago. 2000.

RODRIGUES, Eder Bomfim. Estado Laico e Simbolos Religiosos no
Brasil: as relacoes entre Estado e Religido no Constitucionalismo
Contemporaneo. Curitiba: Jurué, 2014.

SERRANO, Carlos; WALDMAN, Mauricio. Memoéria D’Africa: a temaética
Africana em sala de aula. 2 ed. Sao Paulo: Cortez, 2008.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacdo, Belo Horizonte/MG, v. 5, n. 1, p. 186-
204, jan./jun. 2022. e-ISSN: 2596-1772.


https://pt.scribd.com/document/461988129/Conhecimentos-tradicionais-Uma-discussao-conceitual
https://pt.scribd.com/document/461988129/Conhecimentos-tradicionais-Uma-discussao-conceitual

