
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

414  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
 

ALGUMAS CONSIDERAÇÕES SOBRE 
ESCOLA AFROCENTRADA:  

QUILOMBISMO E PARTILHA DO COMUM 
 

Marcos Borges dos Santos Júnior1 
 
 

Resumo 

 
O presente artigo no qual trata-se de um ensaio teórico tem por objetivo a 
apresentação conceitual da escola afrocentrada a fim de auxiliar na luta 
antirracista da sociedade brasileira. Tal esforço filosófico, comunicacional e 
educacional na apresentação conceitual da escola afrocentrada surge à medida 
que os constantes estudos na área das questões étnico-raciais demostram a 
manifestação/perpetuação do racismo na sociedade, principalmente no âmbito 
educacional resvalando no sistema de ensino e nas escolas. Diante desta situação 
é necessária a construção de diferentes produções epistemológicas que vão ao 
encontro do combate ao racismo. Assim, neste artigo projeta-se a escola 
afrocentrada, desde sua concepção até alguns dos limites a serem encontrados, 
de modo que auxilie na luta antirracista. Ao direcionar a forças para o trabalho 
teórico, o artigo foi desenvolvido em três sessões: (1) Considerações iniciais sobre 
escola afrocentrada; (2) Quilombismo na mira da escola afrocentrada; (3) Pela 
partilha do comum na escola: quilombismo e afrocentricidade. Para não estender 
mais, propostas epistemológicas que tenham a finalidade de auxiliar no combate 
ao racismo são bem-vindas à medida que tais produções não tolham os diferentes 
modos de viver. 

 
1 Mestrando no Programa de Pós-Graduação em  Educação, Cultura e Comunicação em Periferias 
Urbanas pela Faculdade de Educação da Baixada Fluminense da Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro (PPGECC - FEBF/UERJ). Especialista em Ensino de Histórias e Culturas Africanas e 
Afro-brasileiras pelo Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Rio de Janeiro 
(IFRJ). Professor Substituto pelo Instituto de Aplicação Fernando Rodrigues da Silveira (CAP - 
UERJ). Email: cunhajp2013@gmail.com  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

415 

Palavras-chave 

 
Escola afrocentrada; Quilombismo; Educação; Pluriversalidade; Partilha do 
comum. 

 
 
 

Recebido em: 25/12/2024 
Aprovado em: 08/07/2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

416 

SOME CONSIDERATIONS ON THE 
AFROCENTRIC SCHOOL:  

QUILOMBISMO AND SHARING THE 
COMMONS 

 

 

Abstract 

 
This article, which is a theoretical essay, aims to present the conceptual 
framework of the Afrocentric school in order to assist in the anti-racist struggle 
of Brazilian society. This philosophical, communicational and educational effort 
in the conceptual framework of the Afrocentric school arises as constant studies 
in the area of ethnic-racial issues demonstrate the manifestation/perpetuation of 
racism in society, mainly in the educational sphere, affecting the education 
system and schools. Given this situation, it is necessary to construct different 
epistemological productions that will help combat racism. Thus, this article 
projects the Afrocentric school, from its conception to some of the limits to be 
found, so that it may assist in the anti-racist struggle. By directing the efforts 
towards theoretical work, the article was developed in three sections: (1) Initial 
considerations on Afrocentric schools; (2) Quilombismo in the sights of 
Afrocentric schools; (3) For the sharing of the common in schools: quilombismo 
and Afrocentricity. To avoid further elaboration, epistemological proposals that 
aim to help combat racism are welcome as long as such productions do not hinder 
different ways of living. 

 

Keywords 

 
Afro-centered school; Quilombismo; Education; Pluriversality. Sharing the 
commons. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

417 

Introdução 

O presente artigo no qual trata-se de um ensaio teórico tem por objetivo a 

apresentação conceitual da escola afrocentrada a fim de auxiliar na luta 

antirracista da sociedade brasileira. Tal esforço filosófico, comunicacional e 

educacional na apresentação conceitual da escola afrocentrada surge à medida 

que os constantes estudos na área das questões étnico-raciais demostram a 

manifestação/perpetuação do racismo na sociedade, principalmente no âmbito 

educacional resvalando no sistema de ensino e nas escolas. 

Em diferentes linhas de pesquisa, seja com a branquitude na educação 

infantil (Cardoso, 2021) ou o delineamento histórico educacional da população 

negra brasileira (Santos, 2014; Lima, 2021, 2017) é encontrado apontamentos 

semelhantes: o sistema de ensino e a escola ainda produzem mecanismos de 

manutenção e hegemonia para a continuidade do racismo, ainda dificultando, 

por exemplo, o cumprimento de leis ou mesmo a inserção epistêmica da 

população negra brasileira. 

Diante desta situação é necessária a construção de diferentes produções 

epistemológicas que vão ao encontro do combate ao racismo. Assim, neste artigo 

projeta-se a escola afrocentrada, desde sua concepção até alguns dos limites a 

serem encontrados, de modo que auxilie na luta antirracista.  

Deste modo, para a construção do artigo algumas perguntas 

manifestaram-se para potencializar as reflexões, nos quais são: “Como defino a 

escola afrocentrada?”, “Porque a necessidade de construir uma escola 

afrocentrada?”, “O que se pode extrair de outros saberes negros para a escola 

afrocentrada?”, “Quais conceitos conectivos podem ser apresentados para a 

sustentação epistemológica da escola afrocentrada?”. 

Com tais perguntas, é evocado a conceitualização da afrocentricidade e o 

posicionamento sobre a escola afrocentrada. Depois é desbravado outra 

epistemologia, o Quilombismo e como pode contribuir para a escola 

afrocentrada. Por fim é desdobrado como as propostas podem ser conectivas, no 

qual é apresentado a partilha do comum. 

Ao direcionar a forças para o trabalho teórico, o artigo foi desenvolvido em 

três sessões: (1) Considerações iniciais sobre escola afrocentrada; (2) 

Quilombismo na mira da escola afrocentrada; (3) Pela partilha do comum na 

escola: quilombismo e afrocentricidade.  É compreensível que dentro das sessões 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

418 

não abarcara toda a complexidade dos temas, mas servem como abertura inicial 

de reflexão. 

Para não estender mais, propostas epistemológicas que tenham a 

finalidade de auxiliar no combate ao racismo são bem-vindas à medida que tais 

produções não tolham os diferentes modos de viver. 

Considerações iniciais sobre escola afrocentrada 

No alvorecer das produções acadêmica-cientifica no início do século XXI 

houve uma expansividade de pesquisas na área das questões étnico-raciais no 

Brasil. Se ocorrera no século XX um entrave acadêmico-cientifico sobre as 

questões étnico-raciais2, atualmente encontramos múltiplas epistemologias (vide 

afrocentricidade e Quilombismo) penetradas e financiadas pela academia3. O 

Movimento Negro (MN) brasileiro foi fundamental neste processo, já que 

inúmeras pessoas negras, cada uma a seu modo, direcionaram suas energias no 

combate ao racismo apontando as causas, consequências e soluções para 

inviabilizarem esta adversidade. Deste modo é necessário reconhecer e 

compreender que a constituição de todo artigo sobre as questões étnico-raciais só 

é possível mediante a luta dos que vieram antes de nós. 

Levando em consideração que as futuras gerações da população negra e 

sociedade brasileira disponham de novas/outras possibilidades epistêmicas, aqui 

será apresentado a pesquisa no qual recebe a nomenclatura de “escola 

afrocentrada”. Já sendo debatido em alguns textos como as epistemologias 

“negras brasileiras” na inserção da escola afrocentrada (Santos Júnior, 2019), a 

construção da identidade étnica na escola afrocentrada (Santos Júnior, 2021) e a 

construção/tensão do conceito “local” para o benefício na escola afrocentrada 

(Santos Júnior, 2022) será apresentado uma definição inicial (sempre aberta ao 

movimento circular da mudança) sobre escola afrocentrada a partir das pesquisas 

nas questões étnico-raciais. 

 
2 O entrave acadêmico do século XX relatado por Abdias Nascimento (2019; 2016) e Elisa Larkin 
Nascimento (2008) se refere as desarticulações criadas como a negação do racismo ou o 
apagamento “racial” pela “classe”, também podendo ser incluído o financiamento nacional e 
internacional das pesquisas com temáticas étnico-raciais dirigidas quase na totalidade por 
pessoas brancas, prejudicando significativamente os interesses da população negra. 
3 Um exemplo a ser destacado é o programa “Caminhos amefricanos: programa de Intercâmbios 
Sul-Sul - edições Cabo Verde e Colômbia” fomentado pela Coordenação de Aperfeiçoamento de 
Pessoal de Nível Superior (CAPES). Para saber mais: https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-
informacao/acoes-e-programas/bolsas/bolsas-e-auxilios-internacionais/encontre-
aqui/paises/multinacional/programa-caminhos-amefricanos. Acesso em 07 de jul. de 2025. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

419 

É necessário definir primeiramente o significado de afrocentricidade. De 

acordo com Molefi Kete Asante 

A afrocentricidade emergiu como processo de conscientização política 
de um povo que existia à margem da educação, da arte, da ciência, da 
economia, da comunicação e da tecnologia tal como definidas pelos 
eurocêntricos. Se bem sucedido, o processo de recentralizar esse povo 
criaria uma nova realidade e abriria um novo capítulo na libertação da 
mente dos africanos. Era essa a esperança quando publiquei 
afrocentricidade em 1980. O objetivo era desferir um golpe na falta 
de consciência -não a falta de consciência apenas da opressão que 
sofremos, mas também das vitórias possíveis. Seria concebível 
analisar relações humanas, interações multiculturais, textos, 
fenômenos e eventos, bem como a libertação africana, da perspectiva 
de uma nova orientação para os fatos. (Asante, 2009, p. 94). 

Asante traz a afrocentricidade como um conceito pluriversal 

epistemológico de orientação da população africana e afrodiaspórica (que 

reverbera na população negra brasileira) para a construção de espaços que 

promovam a emancipação. Para além de um conceito que auxilie nas 

competências protocolares de desenvolvimento do “ser”, pondera-se um 

posicionamento político acerca da própria produção existencial. Há então a 

ressignificação da leitura espaço/tempo, isto é, uma revisão histórica dos 

acontecimentos a partir da concretude viva. 

Conscientização e recentralização do próprio “mundo vivido” para a África 

(e diáspora) são elementos fundamentais na afrocentricidade. Tal proposta se 

sustenta, dentre vários pilares: agência e agente. Se agência é o processo de 

construção da viabilidade do descolamento no “mundo vivido” a partir da 

centralidade africana, já agente é o sujeito capaz de abstrair tal agência assim se 

compreendendo como criador da sua imagem cultural e seu destino. 

Afrocentricidade não está fechado em “si”, ou seja, não acontece o processo 

de retroalimentação epistemológica. Entendendo a existência de modo 

transicional e circulatório a afrocentricidade é aberta a ressignificação, sendo 

capaz de modificar tal compreensão a partir do contexto. Conforme Eliza Larkin 

Nascimento 

Ao afirmar a necessidade de reestabelecer e valorizar o centro africano 
como ponto de articulação de ativismo social e produção intelectual, 
a afrocentricidade e o quilombismo rejeitam a hegemonia. 
Reconhecem como válidos outros centros não hegemônicos, sempre 
em diálogo, como fulcro da construção de uma convivência humana 
multipolar, em condições igualitárias e de respeito mútuo. 
(Nascimento, 2023, p. 22). 

A afrocentricidade não surgiu deslocado do contexto social, mas sim a 

partir do estabelecimento de uma posição anticolonial, antirracista e não 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

420 

hegemônica. Por consequência a afrocentricidade explora a pluralidade 

existencial “humana”, desde que não seja promovida a desvalorização de outros 

seres viventes. Intrinsecamente é produzido uma ressignificação das fronteiras, 

flexibilizando a linha imaginaria entre “Eu” e “Outro”. 

Em síntese, o conceito de afrocentricidade é tanto uma produção 

epistemológica quanto política a fim de auxiliar na constituição do “ser” enquanto 

sujeito criador do seu destino. Quando se discorre sobre “escola afrocentrada”, 

categoricamente é definido como um dos lócus de produção de conhecimento, 

construção existencial e processos iniciáticos das relações sociais, isto é, uma 

agência formativa a partir dos primeiros anos de vida. 

Deve-se fazer neste momento um recorte sobre “Educação” e “escola 

afrocentrada” na contemporaneidade. A partir do livro “Conceitos essenciais da 

sociologia” de Anthony Giddens e Philip W. Sutton (2017) o conceito de educação 

se confunde com escola no que tange a diluição do processo ritualístico de 

iniciação as relações sociais, em que se desloca para a materialidade de um 

espaço, isto é, o espaço como mediador existencial. Sendo educação uma gênese 

elementar da constituição existencial do “ser”, tal processo invariavelmente 

“humano” se transforma na contemporaneidade, isto é, a educação é convertida 

em extensão do “ser”. Escola afrocentrada aqui assume outra posição, de lócus 

iniciativo, mas não o único. A potência da escola afrocentrada está em 

compreender na educação um campo que não necessariamente depende dos 

lócus para se manifestar. Isto significa que a centralidade da construção 

existencial e dos processos de ensino/aprendizagem ocorrem independente dos 

lócus. 

A escola afrocentrada, na concepção epistêmica, destitui destas fronteiras 

definidas sobre a educação e o lócus para auxiliar na formação existencial e nos 

processos de ensino/aprendizagem. Tais caminhos são levados em consideração 

a fim de acarretar na potência e possibilidade existencial tanto do corpo escolar 

como da comunidade que está estabelecida.  

Outro ponto a se destacar sobre a conceitualização de escola afrocentrada 

é o tratamento para as produções marginalizadas e fora do eixo de validação 

epistemológica. Por exemplo, trazer o Funk, Rap e/ou Samba como construtoras 

existenciais possibilita ressignificar o entendimento sobre si no campo escolar, 

tratando da pluralidade epistêmica (Santos Júnior, 2019). 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

421 

A escola afrocentrada não tem como proposta ser inovadora, seja na 

perspectiva de um pressuposto-teórico, uma proposta pedagógica “solucionadora 

de todos os problemas” e nem a invenção de “uma teoria revolucionaria”, todavia, 

surge para trazer no campo filosófico, educacional e comunicacional um 

desdobramento da afrocentricidade na educação, mais especificamente no 

sistema de ensino e na escola. 

Outro posicionamento acerca da educação como combustível colaborativo 

nas reflexões e de modo a trazer tensão na construção do conceito de escola 

afrocentrada observemos a percepção de outro pesquisador das relações étnico-

raciais, Sales Augusto dos Santos. 

Vale a pena lembrar que a Educação não se restringe a um ou dois 
pontos de formação dos indivíduos. Ela se debruça sobre aspectos 
fundamentais do fazer-se humano, o que remete à preocupação com a 
diretividade dada à formação, atenta ao entrechoque das forças sociais 
que lutam pelo controle da coisa social e pela consolidação de sua 
visão de mundo. (Santos, 2014, p. 277). 

O apontamento de Santos sobre as disputas das forças socias é importante 

para respaldar o objetivo da escola afrocentrada: a construção do seu próprio 

destino, direcionado a partir da luta antirracista. Diferentemente da africanidade 

que se respalda somente nos costumes e práticas africanas, a afrocentricidade é 

preocupada no saber filosófico africano critico, isto é, preocupado com a 

realidade vivida dos povos africanos e sua diáspora, na localização que se 

encontra. A “visão de mundo” que se projeta na escola afrocentrada remete em 

utilizar da educação para fazer-se no/do/com mundo. 

Mediante a tais apontamentos, é possível apontar contribuições da 

população negra brasileira acerca de epistemologias que contribuem para a 

constituição da “escola afrocentrada”. Adentremos com o Quilombismo. 

Quilombismo na mira da escola afrocentrada 

Na produção paradigmática afrocêntrica compreende-se a necessidade de 

múltiplas abordagens acerca das percepções africanas e diaspóricas, seja sobre o 

espaço/tempo vivido ou o mundo globalizado. Estas abordagens precisam, cada 

um a seu modo, construir um posicionamento dialógico, compreendendo os 

limites e as críticas que surgirá. Não se busca um modelo de explicação do mundo, 

muito menos devaneios filosóficos individualistas, mas sim um posicionamento 

axiomático a respeito da pluriversalidade. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

422 

A partir das leituras de Renato Noguera utilizando Ramose, evoquemos o 

conceito de “Pluriversalidade”.  

A partir das leituras de Ramose (1999, 2010, 2011), entendemos a 
pluriversalidade como a assunção da primazia das particularidades 
específicas na configuração dos saberes. A pluriversalidade é o 
reconhecimento de que todas as perspectivas devem ser válidas; 
apontando como equívoco o privilégio de um ponto de vista.  Com 
efeito, cabe-nos sustentar que a filosofia é um exercício pluriversal de 
pensamento; objetando sua universalidade. (Noguera, 2012, p. 34 – 
35). 

Na pluriversalidade, o reconhecimento da validação das perspectivas não 

às isenta de um compromisso com a falseabilidade ou o detrimento do “Outro” 

para o privilegio do “Eu” já que um dos tensionamentos que se traz nesta 

pluriversalidade é o pé de igualdade entre os saberes. De modo suscinto, a 

explicação do surgimento do universo ou da vida pela religião Candomblé é 

igualmente valido e dialógico com as teorias explicativas acadêmicas-cientificas. 

Do mesmo modo também é igualizado, por exemplo, os saberes tradicionais de 

diferentes povos para a saúde e os saberes científicos-tecnológicos hegemônicos 

(conhecido na contemporaneidade como “medicina moderna”). 
A pluriversalidade torna-se um instrumento de potência e possibilidade 

existencial para o paradigma afrocêntrico. Não somente ecoara percepções 

africanas e diaspóricas pautadas na experiencia e no modo de vida, mas também 

comprometidas com dialogo e respeito mútuo. Na escola afrocentrada a 

pluriversalidade significa a construção existencial do corpo escolar (comunitário 

e sociedade) pautada no partilhamento do diverso e múltiplo, se desvencilhando 

de uma entrada individualista, isto é, é buscado a co-pertença entre seres 

viventes, a circularidade dos saberes e a prática do exercício com a perpetuação 

de tal posição. 
O posicionamento epistêmico quilombista, no qual Abdias Nascimento 

(1914 – 2011) organizou adentra perfeitamente na pluriversalidade da escola 

afrocentrada.  

Quilombo não significa escravo fugido. Quilombo quer dizer reunião 
fraterna e livre, solidariedade, convivência, comunhão existencial. 
Repitamos que a sociedade quilombola representa uma etapa no 
progresso humano e sociopolítico em termos de igualitarismo 
econômico. Os precedentes históricos conhecidos confirmam essa 
colocação. Como sistema econômico, o quilombismo tem sido a 
adequação ao meio brasileiro do comunitarismo ou ujamaaísmo da 
tradição africana. Em tal sistema, as relações de produção diferem 
basicamente daquelas prevalecentes na economia espoliativa do 
trabalho, chamada capitalismo, fundada na razão do lucro a qualquer 
custo. O compasso e o ritmo do quilombismo se conjugam aos 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

423 

mecanismos operativos, articulando os diversos níveis de uma vida 
coletiva cuja dialética interação propõe e assegura a realização completa 
do ser humano. Não há propriedade privada da terra, dos meios de 
produção e de outros elementos da natureza – todos os fatores e 
elementos básicos são de propriedade e uso coletivo. Uma sociedade 
criativa, no seio da qual o trabalho não se define como uma forma de 
castigo, opressão ou exploração; o trabalho é antes uma forma de 
libertação humana de que o cidadão desfruta como um direito e uma 
obrigação social. Liberto o trabalhador da exploração e do jugo 
embrutecedor da produção tecnocapitalista, sua desgraça deixará de ser 
o sustentáculo de uma sociedade burguesa parasitária que se regozija 
no ócio de jogos e futilidades. (Nascimento, 2009, p. 205). 

As forças motrizes do Quilombismo são pautadas na potência e 

possibilidade existência de acordo com as relações do comum, isto é, as relações 

constituintes sobre “Eu”.  Coloca-se em xeque o tratamento habituado acerca da 

irrelevância dos seres viventes para direcionar a vida como um ecossistema. Seres 

viventes e bem coletivo não reflete em “nós” enquanto “humanidade”, muito pelo 

ao contrário, pertence na vida em um todo e a relação de funcionamento para a 

continuidade da vida como a conhecemos no planeta Terra. Tal proposta, esta 

pautada na herança cultural advinda dos múltiplos quilombos que resistiram ao 

longo dos mais de 300 anos do sistema escravocrata europeu. 
Nesta força diretiva do Quilombismo encontra-se em um dos seus pilares: 

o campo comunitário. A comunidade se manifesta a partir das relações de 

aproximação no contato com “Outro”, não partindo necessariamente do sensível, 

mas do comum em um modo de resistência. Se outrora a população africana que 

foram escravizadas e trazidas para o que viria ser chamado “Brasil” produziram 

táticas e estratégias de resistência vide a criação do Quilombo dos Palmares (1597 

– 1694), este direcionamento se deu ao contexto vivido. Diferentes povos da 

África são agrupados e arrastados em um lugar desconhecido, vivendo a um 

ambiente de adversidades, isto criaria, cada um a seu modo, um sentimento de 

pertença e dialogo comunitário. 
Esta potência e possibilidade na construção de laços diversos que em 

comum tecem a convivência para resistir, lutar e da continuidade existencial as 

próximas gerações são forças epistemológicas da pluriversalidade que a escola 

afrocentrada atua. A crise contemporânea sobre a destruição do ecossistema 

como a conhecemos, as diferentes formas de opressão que continuam e 

perduram como o racismo, as epistemologias (auto)destrutivas que continuam 

delimitando os “seres”, enfim, tais adversidades servem de motor para a 

resistência e ação quilombista. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

424 

Para o Quilombismo resistir, lutar e dar continuidade existencial tem-se 

no projeto a construção de modos de vida. De outro modo Nascimento explícita 

que 

A envergadura do nosso projeto exige uma revolução cultural 
permanente. E todos sabemos que uma revolução não pode consistir 
apenas na substituição de uma pessoa por outra, ou mesmo na troca de 
um sistema por outro. Ao contrário, uma revolução cria ambos: pessoas 
e sistemas. O sistema de valores é a espinha dorsal de todas as culturas. 
(Nascimento, 2019, p. 100). 

Revolução cultural aqui não se enquadra numa percepção estética da 

contemporaneidade que sucinta na troca de atores (pessoas brancas por pessoas 

negras), mas sim na transformação epistemológica que (re)orienta e direciona a 

continuação da vida. Numa perspectiva de Muniz Sodré (2023) é deslocar a 

forma social escravagista (um modo de vida pautado rem relações sociais 

racistas) para evocar uma forma social a partir da partilha do comum. Produzir 

formas sociais é produzir modos de vida e sistemas, ou seja, uma abertura da 

exterioridade e interioridade existencialista de modo objetivo/subjetivo a fim de 

provocar mudanças com/no/sobre o “mundo vivido”. 
Nascimento ao organizar o Quilombismo como proposta epistêmica, 

política, cultural e social caminha para resgatar aquilo que se vem construindo a 

séculos de resistência pelos povos africanos e diaspóricos. Resistências são 

ressignificadas conforme as demandas espaço/tempo, produzindo em meio as 

vicissitudes uma força matriz na continuidade da vida. As rotas de fugas que 

outrora eram manifestadas nas tranças retomam atualmente na condição de 

estética negra seja para um padrão homogêneo ou na afirmação valorativa. 

O Quilombismo como força matriz de desenvolvimento epistêmica volta-

se em caminhos da pluriversalidade a partir da escola afrocentrada. Não somente 

dialoga na sua constituição as diferentes forças epistêmicas que constituíram o 

Quilombismo, mas também salienta a necessidade do diálogo para a obtenção da 

emancipação antirracista da população negra brasileira. Outrora a escola 

afrocentrada busca a manifestação da diversidade da população negra, assim o 

Quilombismo se enquadra como uma destas diversidades que apontam na 

pluriversalidade existencial. 

Dentro desta pulsão quilombista, há uma construção de modelos de vida 

que contribuem significativamente a construção da educação para a escola 

afrocentrada. Tais modelos estão fincados na construção do “Eu” com contato do 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

425 

“Outro”, não como subjugamento da relação social, mas sim mediante a partilha 

do comum.  

Tensões podem surgir à medida que se avançam na epistemologia 

quilombista, por exemplo, com enquadramento populacional dos grupos étnico-

raciais ou a proposta de hegemonia linguística para todos os povos ditos “negros” 

conforme aponta Nascimento (2019).  Contudo, dialogando em conjunto de 

Asante (2009) os saberes afrocêntricos são transformações espaço/temporais 

não fechados a “si”, isto é, na escola afrocentrada os saberes são construídos 

coletivamente, abordando as necessidades de ressignificações de acordo com a 

realidade vivida. 

Manifestado o Quilombismo como modo pluriversal epistêmico de contato 

com “Outro” numa não hierarquia do saber, a escola afrocêntrica recebe mais 

uma contribuição para a luta antirracista e modos de vida. O Quilombismo se 

utiliza da partilha do comum como potência e possibilidade dos modos 

existenciais da vida, então deste modo adentraremos na próxima sessão com a 

partilha do comum e como pode ser benéfico para a escola afrocentrada. 

Partilha do comum na escola: afrocentricidade e educação 

Na sessão anterior foi lincado forças epistemológicas do Quilombismo, 

sendo um modo existencial atravessado pela pluriversalidade, como proposta a 

fim de auxiliar em mais uma das epistemologias da população negra brasileira na 

“escola afrocentrada”. O Quilombismo é uma proposta de resistência e 

emancipação dos determinismos contra a população negra brasileira segundo 

Nascimento (2019), contudo, é necessário salientar que tais epistemes vão de 

encontro com uma força matriz planetária a níveis atômicos que vem sendo 

abandonado: a partilha do comum. Então nesta sessão será desenvolvido o 

conceito de partilha do comum para mostrar ao nível epistêmico o encontro de 

tal conceito que entrelaça o Quilombismo e a “escola afrocentrada”. 

Para auxiliar na reflexão epistêmica sobre o conceito de partilha do 

comum é possível evocar Muniz Sodré, tendo diversas produções acadêmica-

cientifica sobre a radicalidade filosófica da constituição do ser na sociedade 

(2021; 2016; 2014). Frequentemente o autor vem abordando o nomos das 

relações sociais, no que se refere os diferentes grupos sociais que se relacionam 

na Terra, a constituição dos demarcadores sociais produzidos e as forças matrizes 

do espaço/tempo vivido. Neste esforço epistêmico será evocado alguns dos 

termos que o autor manifesta. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

426 

Observemos como Muniz Sodré utiliza “O comum” no seu esforço para a 

construção do método comunicacional. 

O comum é sentido antes de ser pensado ou expressado, portanto, é algo 
que ancora diretamente na existência. O homem pensa porque existe, 
logo, é em comum. A contratradução, que abriga o sentido da fala, se 
torna possível pela sensibilidade comum num lugar próprio, regido pela 
communicatio, que é outro modo – o modo dialógico – de dizer societas 
(sociedade). Isto é, referir-se ao companheiro (socius) que, pluralizado, 
constitui o pronome “nós” de um agrupamento humano ou da rede 
complexa de relações jurídicas e políticas em que se insere o cidadão de 
um Estado. (Sodré, 2014, p. 204). 

De acordo com Sodré a produção do sentido é o “algo” inerentemente a 

concretude do espaço/tempo vivido, isto é, a projeção relacional do exterior 

(“Outro”) com o interior (“Eu”) institui um “Si” reflexo da sociedade e único na 

singularidade. Dizer “o comum” revela um tangenciamento de “Si” em nenhum 

momento igual seja no reflexo da sociedade ou na manifestação da singularidade, 

mas em constante transformação pelo “algo” que nos cerca. Dizer 

companheiro/nós na produção do comum requer uma sensibilidade de contato 

com aquilo que os cerca para reconhecer a semelhança, em oposição a força 

constituidora do “Outro” que é apático a qualquer movimento ao não semelhante 

afetando a nossa vida indiferentemente do nosso posicionamento ao outro. 
O companheiro/nós no comum abre margem para expandir o 

agrupamento “humano” produzindo assim o conceito de “comunidade”. 

A comunidade enquanto “o comum”, porém, não pode ser pensada a 
partir do ser humano já constituído, logo, não é uma substância 
compartilhada por sujeitos da consciência. Em consequência, ela não se 
institui originariamente a partir de uma reciprocidade contratual 
(como queria Rousseau), porque ela mesma já é a condição de 
possibilidade de qualquer troca – uma condição baseada na entrega 
total (a doação originária, a alienação radical) do indivíduo a uma 
dinâmica de diferenciação e aproximação. (Sodré, 2014, p. 212). 

Se outrora no comum entende-se que a relação dialógica entre os pares (Eu 

e companheiro/nós) advém de uma abertura existencial para o contato ao 

exterior, a comunidade no que se refere ao agrupamento “humano” imputa uma 

radicalidade de pertença (aqui lido como dinâmica de diferenciação e 

aproximação) a partir da subjetividade do “ser”. Esta entrega total é a máxima 

das forças de tensão construídas pela subjetividade do “ser”, reconfigurando as 

normas sociais ou a própria constituição espaço/tempo. 
Não existe a “comunidade” ou propriamente o “comum” sem o 

desenvolvimento do fio condutor que auxilia na constituição dos conceitos: 

Vinculação. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

427 

Vincular-se (diferentemente de apenas relacionar-se) é muito mais do 
que um mero processo interativo, porque pressupõe a inserção social e 
existencial do indivíduo desde a dimensão imaginária (imagens latentes 
e manifestas) até às deliberações perante as orientações práticas de 
conduta, isto é, aos valores. A vinculação é propriamente simbólico, no 
sentido de uma exigência radical de partilha da existência com o Outro, 
portanto dentro de uma lógica profunda de deveres para com o socius, 
para além de qualquer racionalismo instrumental ou de qualquer 
funcionalidade societária. (Sodré, 2016, p. 93). 

Este laço que é a vinculação, trata-se de uma força motriz existencial 

desparelhada do enquadramento realizado para a racionalidade instrumental ou 

dos campos de aproximação e diferenciação do sensível. Vinculação é a projeção 

existencial dos nomos do “ser” em sociedade, a partir dos campos sociais que 

caracterizam a comunidade e o comum. Compreende-se que a projeção produz 

regras e deveres subjetivos, instituindo não somente uma expectativa sobre 

“Outro”, mas também sobre a comunidade. 

Vinculação é o processo dialógico de relacionar-se na gênese da 

radicalidade existencial, isto é, a potência e possibilidade de construção 

infinitas/finitas com o espaço/tempo vivido. Tal vinculação oferece o pilar da 

constituição do comum com a sensibilidade de se reconhecer no “Outro” e da 

comunidade com a pertença das relações grupais para a continuidade existencial. 

Agora chega-se no seguinte apontamento: a relação do processo 

vinculativo é na sua gênese (mas também cria) uma partilha. 

A partilha originária mediada pelo símbolo é o ato primeiro da 
comunicação, de onde provém a cena social. Com efeito, isolado no 
discurso filosófico (na fenomenologia), o “estar em comum” é mera 
abstração. Historicamente, porém, é algo que se constrói no movimento 
dialético da agregação humana. As forças vivas do comum podem ser 
apreendidas como palavras, gestos, sinais ou acolhidas como 
informação e suscetíveis de integrarem sistemas, como o sistema de 
diferenças e substituições de signos designado por “língua”. Mas a 
comunicação não se define, em última análise, por esses sistemas, e sim 
pelo a priori do comum coesivo, da organização simbólica, condição 
de possibilidade das partilhas ou trocas vitais. (Sodré, 2021, p. 82). 

Partilha não é a mera materialidade ou elemento tangencial ao “mundo 

vivido”, mas a presença sentida e vivida daqueles que as compreendem, isto é, só 

é possível a presença quando gradualmente nós aferimos um deslocamento do 

nosso “mundo vivido” sobre o “algo” em que nos toca subjetivamente ou 

objetivamente. A partilha então é uma marca presencial manifesta na 

constituição dos grupos, comunidades e no comum sendo um elemento de força 

informacional organizativa. 
Demarcado os limites conceituais desenvolvidos e manifestados por Muniz 

Sodré, podemos então definir a princípio o conceito sobre a partilha do comum: 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

428 

uma força elementar que manifesta/cria deslocamentos na presença, 

instituindo uma abertura existencial de contato com “outro” (seja pelo reflexo 

ou singularidade) ao passo que produz vínculos de potências e possibilidades no 

“Eu”, “Outro”, “Si” e principalmente no agrupamento dos seres viventes. Esta 

partilha do comum evidencia em nós como seres viventes no espaço/tempo 

estamos direcionados desde a gênese as trocas sociais, a partilhar o planeta Terra 

que vive. 
A escola afrocentrada, no objetivo de tecer laços entre as diferentes 

epistemologias a serviço da população negra e sociedade brasileira, mira na 

partilha do comum com o Quilombismo. Os tensionamentos realizados entre as 

epistemologias são nas capacidades organizacionais de reflexão do componente 

elementar do diálogo, dos limites encontrados e da ressignificação da 

compreensão espaço/tempo. Aquilo que é da partilha do comum em 

determinado contexto pode-se ressignificar e encontrar novos reagentes. 
Trazer a pauta do quilombismo como uma construção epistêmica a partir 

da comunidade reverbera em acionar a partilha do comum dentro dos diferentes 

povos africanos que foram escravizados e trazidos para o que viria ser o Brasil, 

utilizando do diálogo para sobreviver, resistir e lutar. Quilombo é vinculo, 

partilha, comum e comunidade, a episteme quilombola é a tensão existencial 

para a continuidade dos agrupamentos dos seres viventes. 

Esta partilha do comum tão caro no mundo contemporâneo em que as 

transformações das relações sociais cada vez mais se tornam rápidas, torna-se de 

suma importância o resgate do comprometimento com a vida. A luta antirracista 

da escola afrocentrada tem nos seus desdobramentos a politica dos seres viventes, 

o direito a vida daqueles que são constantemente negados. E tal partilha é o que 

colabora para o entrelaçamento entre escola afrocentrada e Quilombismo. 

Por fim, a partilha do comum como um conceito transcendente de 

instituição das organizações sociais potencializam e criam possibilidades de 

produções de múltiplas/diversas modos existenciais que a população negra 

brasileira vem buscando, então evidenciar tal conceito na escola afrocentrada e 

consequentemente no Quilombismo é mais que necessário, é urgente. 

Considerações finais 

A curiosidade é uma força elementar que desloca o “mundo vivido”. Seja 

no questionamento sobre a organização das formigas ou dos planetas, há 

indivíduos se questionando, investigando e debatendo. Deste modo existem 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

429 

múltiplas lógicas existenciais como o campo acadêmico-cientifico, religioso ou 

sensitivo, cada um ao seu modo, tentando responder as perguntas que os 

atravessam ao longo do espaço/tempo. 
Portanto, ao longo do texto vem-se apresentando a constituição da escola 

afrocentrada e as epistemologias que auxiliam na luta antirracista. Neste 

questionamento tem as forças epistêmicas do Quilombismo que possibilita 

contribuir na pluriversalidade para o diálogo dos saberes. Uma projeção então 

evocada: um esforço intelectual da partilha do comum passa a ser buscado e 

encontrado tanto na epistemológica afrocêntrica como na quilombista. 

As delimitações para a construção da escola afrocentrada, que percorre a 

pluriversalidade epistêmica são muitas: a transformação da educação (e 

consequentemente o sistema de ensino e a escola) em mercadoria; as forças 

destrutivas e expansivas do ódio na contemporaneidade; a destruição do 

ecossistema como a conhecemos; a diluição sobre o entendimento do racismo e 

as questões étnico-raciais; dentre outros. 
Muniz Sodré (2016) reforça excessivamente que a comunidade não é o 

agrupamento quantitativo do estar-junto, mas sim a partilha, a troca de uma 

responsabilidade do “Eu” com “Outro”. Pode-se evocar uma obrigação ou dívida 

como o autor aponta, e neste apelo se faz a necessidade de compreensão para o 

diálogo pluriversal dos modos de vidas, uma política dos seres viventes que tem 

na primazia a promoção e continuidade da vida. 

Noguera (2014) ao repensar a construção e o ensino de filosofia aponta 

para a disseminação da filosofia africana (e afrodiaspórica) em desbravar novas 

potências e possibilidades do pensamento, deste modo, também é necessário 

apontar as contribuições dos saberes produzidos pela população negra brasileira 

na educação como a escola afrocentrada a fim de alcançarmos uma sociedade 

mais justa. 

A proposta aqui não é encerrar o tema, mas abrir portas para possíveis 

reflexões futuras da escola afrocentrada e suas aberturas como a quilombista. 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

430 

Referências 

ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade: notas sobre uma posição disciplinar. 

In: NASCIMENTO, Elisa Larkin (org.). Afrocentricidade: uma abordagem 

epistemológica inovadora. São Paulo: Selo Negro, 2009. p. 93 – 110. 

CARDOSO, Cintia. Branquitude na educação infantil. 1. ed. Curitiba: 

Appris, 2021. 

GIDDENS, Anthony; SUTTON, Philip W. Conceitos essenciais da 

sociologia. Traduzido por Claudia Freire. 2. ed. São Paulo: Editora Unesp, 

2017. 

LIMA, Ivan Costa. História da educação do(a) negro(a) no Brasil II: 

pedagogia multirracial, o pensamento de Maria José Lopes da Silva (RJ). 1. ed. 

Curitiba: Appris, 2021. 

_____. História da educação do negro(a) no Brasil: pedagogia 

interétnica de Salvador, uma ação de combate ao racismo. Curitiba: Appris, 

2017.  

NASCIMENTO, Abdias. O Quilombismo: documentos de uma militância pan-

africanista. 3. ed. São Paulo: Editora Perspectiva; Rio de Janeiro: Ipeafro, 2019. 

_____. O genocídio do negro brasileiro: Processo de um racismo 

mascarado. São Paulo: Perspectivas, 2016. 

_____. Quilombismo: um conceito emergente do processo histórico-cultural da 

população afro-brasileira. In: NASCIMENTO, Elisa Larkin (org.). 

Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. São Paulo: Selo 

Negro, 2009. p. 197 – 218. 

NASCIMENTO, Eliza Larkin. Afrocentricidade e Quilombismo. In: RIOS, 

Flávia; SANTOS, Marcio André dos; RATTS, Alex (Orgs.). Dicionário das 

relações étnico-raciais contemporâneas. 1. ed. São Paulo: Perspectiva, 

2023. p. 20 – 23. 

_____. O movimento social afro-brasileiro no século XX: um esboço sucinto. 

In: NASCIMENTO, Eliza Larkin (org.). Cultura em movimento: Matrizes 

africanas e ativismo negro no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 2008. p. 93 – 178. 

NOGUERA, Renato. O ensino de filosofia e a lei 10.639. 1. ed. Rio de Janeiro: 

Pallas; Biblioteca Nacional, 2014. 

_____. Denegrindo a educação: Um ensaio filosófico para uma pedagogia da 

pluriversalidade. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, 2012, 

p. 62-73. Disponível em: 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 414-
431, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

431 

https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4523/4124. Acesso 

em: 23 de mai. de 2024. 

SANTOS, Sales Augusto dos. Educação: um pensamento negro 

contemporâneo. 1. ed. Jundiaí: Paco Editorial, 2014. 

SANTOS JÚNIOR, Marcos Borges dos. Algumas considerações sobre uma 

escola afrocentrada: local, identidade e agência. Epistemologia e Práxis 

Educativa - EPEduc, v. 5, n. 2, p. 1-22, 2022. Disponível em: 

https://periodicos.ufpi.br/index.php/epeduc/article/view/3014/2629. Acesso 

em: 23 de mai. de 2024. 

_____. Algumas considerações sobre uma escola afrocentrada: (re)pensando a 

noção de identidade. Ensaios Filosóficos, v. 23, p. 165-185, 2021. Disponível 

em: 

https://www.ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo23/09_SANTOS_JUNIO

R_Revista_Ensaios_Volume_XXIII.pdf. Acesso em 23 de mai. de 2024. 

_____. Algumas considerações sobre uma escola afrocentrada: entre a periferia 

e a educação. Kwanissa: Revista de Estudos Africanos e Afro-Brasileiros, v. 2, 

p. 132-150, 2019. Disponível em: 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/kwanissa/article/view/10008

/6337. Acesso em 23 de mai. de 2024. 

SODRÉ, Muniz. O fascismo da cor: uma radiografia do racismo Nacional. 1. 

ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2023. 

_____. A sociedade incivil: mídia, iliberalismo e finanças. 1. Ed. Petrópilis, 

RJ: Editora Vozes, 2021. 

_____. As estratégias sensíveis: Afeto, mídia e política. 2. ed. Rio de 

Janeiro: Mauad X, 2016. 


