
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

479  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
 

REFLEXÕES ACERCA DOS COMPONENTES 
CURRICULARES DO CURSO DE 

LICENCIATURA EM PEDAGOGIA:  
POR UMA EDUCAÇÃO ÉTNICO-RACIAL   

 
Ana Cássia Alves Cunha1 

Aminata Nádia Gomes Mané2 

Laurindo Virgílio Rafael3 

 

Resumo 

 
Com o propósito de contribuir com os debates a respeito das leis 10.639 de 2003 
e 11.645 de 2008 e dos processos formativos do curso de Licenciatura em 
Pedagogia, da Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-
Brasileira (UNILAB), este estudo busca refletir acerca das componentes 
curriculares: Religiões de Matriz Africana, Filosofia da Ancestralidade e 
Educação e Religiosidades e Espiritualidades na Educação para a Cidadania nos 
Países da Integração. Para isso, estabelecemos como objetivos específicos 
identificar as contribuições das componentes na formação dos/as professores/as, 

 
1 Mestra em Humanidades pelo Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Humanidades 
da Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB); 
Licenciatura em Pedagogia (UNILAB), Bacharelado em Humanidades (UNILAB) e Bacharelado 
em Comunicação Social (UNIFANOR). E-mail: anacassia.alves@gmail.com 
2 Mestrando em Ciências da Informação do Programa de Pós-Graduação em Ciência da 
Informação (PGCIN), da Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC); Licenciatura em 
Letras-Língua Inglesa pela Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-
Brasileira (UNILAB). E-mail: laurindo94rafael@gmail.com 
3 Mestra em Humanidades pelo Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Humanidades 
da Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB); 
Licenciatura em Pedagogia (UNILAB), Bacharelado em Humanidades (UNILAB). E-mail: 
aminatanadia@aluno.unilab.edu.br 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

480 

e, ao mesmo tempo, reconhecer a sua importância na constituição do ser humano 
sócio-histórico. A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, fundamentada na 
análise de experiências e relatos de estudantes de Angola, Brasil e Guiné-Bissau.  
Essa perspectiva permite compreender a relevância das componentes na 
construção de uma educação plural e inclusiva. 

 
Palavras-chave 

 
Religiões de matriz africana; Filosofia africana; Educação étnico-racial. 

 
Recebido em: 03/01/2025 

Aprovado em: 09/07/2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

481 

REFLECTIONS ON THE CURRICULAR 
COMPONENTS OF THE PEDAGOGY DEGREE 

COURSE: 
 FOR AN ETHNIC-RACIAL EDUCATION 

 
Abstract 
 
With the aim of contributing to the debates on Laws 10.639 of 2003 and 11.645 
of 2008 and the training processes of the Pedagogy degree course at the 
University of the International Integration of Afro-Brazilian Lusophony 
(UNILAB), this study seeks to reflect on the curricular components: Religions of 
African Matrix, Philosophy of Ancestry and Education and Religiosities and 
Spiritualities in Education for Citizenship in the Countries of Integration. To this 
end, we set ourselves the specific objectives of identifying the components' 
contributions to teacher training and, at the same time, recognizing their 
importance in the constitution of the socio-historical human being. The research 
adopts a qualitative approach, based on analyzing the experiences and reports of 
students from Angola, Brazil and Guinea-Bissau.  This perspective allows us to 
understand the relevance of the components in the construction of a plural and 
inclusive education. 
 

Keywords 
 
Religions of African origin; African philosophy; Ethnic-racial education. 

 
 

  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

482 

Introdução 

 

Quais caminhos devemos percorrer para construir uma educação mais 

plural e inclusiva? A partir do que vamos vivenciando dentro da Universidade da 

Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB), unido às leis 

10.639 de 2003 e 11.645 de 2008, além das diversas teorias e teóricos que vêm 

contribuindo para discutirmos sobre educação étnico-racial, é notável que os 

caminhos percorridos até aqui ainda não foram o suficiente para desestruturar a 

hegemonia branca, hetero e cis, que normalizam todas as estruturas das 

sociedades. 

Embora a UNILAB seja um espaço plural, com uma diversidade de 

pessoas, negras, indígenas, quilombolas, pessoas interioranas e periféricas, do 

Brasil, dos Países Africanos de Língua Oficial Portuguesa (PALOP) e do Timor-

Leste, o que se nota a partir da experiência individual e coletiva é que todos/todas 

vivemos no mesmo guarda-chuva, em que a estrutura dominante hegemônica é a 

eurocêntrica/estadunidense. 

Magobe Bernard Ramose (2011, p. 8) afirma: “Onde quer que haja um ser 

humano, há também a experiência humana”. Enquanto sujeitos reflexivos e de 

ação, nos é possível criar mudanças na estrutura a partir das microrrevoluções. 

Em nossa experiência, como licenciandos, tais revoluções podem ser feitas a 

partir da educação. E neste contexto temos excelentes exemplos de experiências 

disruptivas, como Exu nas Escolas, Pretagogia, entre outras epistemologias 

decoloniais e antirracistas. 

Neste sentido, este texto visa apresentar algumas reflexões a partir das 

componentes do curso de Licenciatura em Pedagogia da UNILAB: Religiões de 

Matriz Africana, Filosofia da Ancestralidade e Educação e Religiosidades e 

Espiritualidades na Educação para a Cidadania nos Países da Integração. Entre 

seus objetivos específicos estão identificar as contribuições na formação dos/as 

professores/as e reconhecer a sua importância na constituição do ser humano 

sócio-histórico. 

Como percursos metodológicos, este texto está ancorado a partir de um 

viés bibliográfico, tendo como referencial teórico autores e autoras que tratam 

sobre filosofia africana (Ramose, 1011; Somé, 2007), educação étnico-racial 

(Pereira, 2021; 2020; Almeida, 2019; Oliveira, 2012), educação libertadora 

(hooks, 2013; Freire, 1987) e violência simbólica (Bourdieu, 1997). 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

483 

Fica evidenciado a partir deste estudo que existe uma estigmatização das 

culturas e crenças africanas e afro-brasileiras. Isso se manifesta no racismo 

religioso, na ausência de implementação efetiva das Leis 10.639/2003 e 

11.645/2008 no Brasil, e em currículos que não coadunam com as realidades da 

população, que é majoritariamente negra. A educação afrorreferenciada no 

período de formação dos professores do curso de licenciatura, em especial, do 

Curso de Pedagogia, tanto no âmbito profissional, como de caráter social/pessoal, 

pode contribuir para uma práxis pedagógica transformadora, rompendo com os 

moldes coloniais ainda vigentes na educação. 

 

Metodologia 

 

Nosso objetivo ao desenvolver esta escrita é fazer uma reflexão embasada 

no conjunto de bibliografias que vão nos sendo apresentadas ao longo do Curso 

de Licenciatura em Pedagogia, principalmente nas componentes Religiões de 

Matriz Africana, Filosofia da Ancestralidade e Educação, Religiosidades e 

Espiritualidades na Educação para a Cidadania nos Países da Integração. Neste 

sentido, a nossa pesquisa tem um caráter qualitativo bibliográfico, unida ao relato 

de experiência. 

Para Howard Becker (2014), a pesquisa qualitativa busca descrever a 

verdade social e, unida à pesquisa bibliográfica, segundo Carlos Gil (2002, p. 3) 

visa "[...] permitir ao investigador a cobertura de uma gama de fenômenos muito 

mais ampla do que aquela que poderia pesquisar diretamente", podendo, neste 

sentido, tornar a pesquisa interdisciplinar, não nos detendo a uma única área de 

conhecimento. 

Em suma, todo trabalho científico, toda pesquisa, deve ter o apoio e o 

embasamento na pesquisa bibliográfica, para que não se desperdice tempo com 

um problema que já foi solucionado e possa chegar a conclusões inovadoras 

(Marconi & Lakatos, 2004).  

Além disso, a experiência de sermos estudantes, de termos três (3) 

nacionalidades distintas — angolano, brasileira e guineense — também fará parte 

constante da nossa escrita, apresentando a perspectiva de cada um(a). 

 

Resultados e discussão 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

484 

Enquanto estudantes, estamos vivenciando os processos de 

aprendizagem para sermos futuros professoras e professor, a partir da 

experiência da UNILAB, uma universidade interiorana e internacional. Ao 

mesmo tempo, nos sentimos privilegiadas enquanto mulheres negras por sermos 

estudantes do curso de Licenciatura em Pedagogia, um curso afrocentrado. 

Para a professora Carla Almeida (2019, p.71) “A educação afrocentrada 

constitui-se como um desafio na contemporaneidade, na busca de assegurar o 

lugar dos africanos e afro-brasileiros, como sujeitos da sua própria história e da 

sua cultura”. A partir desta afirmação e do compartilhamento das experiências 

dos/das colegas em sala de aula, podemos refletir sobre a quem a escola serve, já 

que, seja no Brasil, Guiné-Bissau ou em Angola, não é possível identificar no 

espaço escolar os aspectos subjetivos das culturas, das localidades, dos valores 

étnicos, entre outros.  

Nessa perspectiva, desenvolvemos a seguir os pontos de reflexão, tendo 

como eixo a experiência de cada um de nós, em componentes curriculares do 

curso de Licenciatura em Pedagogia da UNILAB, sem nos afastarmos das nossas 

realidades sócio-histórica-subjetivas. 

 

Reconhecer Angola a partir do Brasil: as similaridades dos 

Candomblés com os Bakama 

 

Enquanto estudante angolano no Brasil, foi inevitável não perceber 

algumas semelhanças e diferenças nas práticas culturais entre os povos 

angolanos e brasileiros. Talvez este seja o reflexo do período colonial, já que a 

região que hoje é conhecida por Angola sofreu com os sequestros em massa de 

sua população, que foi escravizada no Brasil. 

Neste sentido, venho apresentar algumas reflexões a partir da 

experiência com a componente curricular Religiões de Matriz Africana, no que 

tange às semelhanças dos candomblés com as práticas de manifestação cultural 

dos Bakama (Zindunga). 

Os Bakama do Tchizo são uma das religiões mais tradicionais da 

província de Cabinda, mais precisamente da aldeia de Tchizo. Reconhecidos 

como uma instituição secreta e de caráter excepcional, eles se destacam por sua 

missão de baluarte da pureza e da moral. 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

485 

Sabe-se apenas que, os bakama estiveram no passado ligados ao culto 
“lusunzi”, um génio da terra, que servia de intercessor entre Deus, 
Criador e Senhor do Universo (Nzambi Mpungu ou Nzambi Nvandji li 
Ilu ai Nsi) e os homens, uma vez que Deus estava situado num plano tão 
superior e sublime e a uma distância tão longínqua que os antepassados 
não tinham acesso a Ele. (Munhoz, 2020, s.p). 

 

Segundo Erick Munhoz (2020), a atuação dos Bakama está diretamente 

ligada aos aspectos sociais de Cabinda. As manifestações ocorrem nas ocasiões de 

empossamento de chefes, nos atos fúnebres, nos casos de doenças prolongadas 

e/ou graves, nas cerimônias de expiação, purificação, consagração, nos casos de 

calamidades naturais, entre outras. “Nas cerimônias, eles aparecem num total de 

dez mascarados do Tchizo que, quando convocados em circunstâncias próprias, 

atuam quer em público, quer em privado.” (Munhoz, 2020, s.p.). 

O reconhecimento de Angola no Brasil veio através dos documentários 

apresentados na disciplina, em que podemos experienciar uma imersão nos 

candomblés. Dentre estes, destaco o filme Egungun - Ilha de Itaparica (1984). O 

documentário nos apresenta a comunidade do Ilê Agboulá em Ponta de Areia, 

Itaparica, Bahia, que há mais de 200 anos segue cultuando os antepassados 

africanos e brasileiros (Cinemateca, 2007). 

À medida que fui experienciando as cores, os movimentos, os diálogos, a 

comida, fui retornando ao meu país e me aproximando das lembranças que 

pareciam esquecidas. Assim, foi possível identificar algumas práticas e ações 

comumente presentes no cotidiano cultural de povos angolanos e que, no 

contexto social, não são reconhecidas ou são negadas como religião. 

A marcação sonora, a partir do uso de instrumentos e seus ritmos nos 

cultos aos Egum, me lembrou os Bakama de Cabinda, pois em ambas as 

manifestações e cultos, é comum o uso de batuques, proporcionando ritmo e 

movimento, enquanto as pessoas dançam e batem palmas ao mesmo tempo. 

Outra marca importante que me fez pensar nas semelhanças entre ambos 

são os tecidos/tiras de pano em que os Egum se materializam e as 

máscaras/vestimentas do Bakama. Acredita-se que são homens debaixo das 

máscaras pintadas com seus corpos revestidos por folhas de bananeiras secas, 

mas estes não se revelam, mantendo suas identidades secretas. 

O fato a ser refletido é o significado de Egum e Bakama. Enquanto o 

primeiro é reconhecido pelos descendentes dos africanos sequestrados e 

escravizados, como Exú e os espíritos dos antepassados mortos; em Cabinda, as 

figuras mascaradas dos Bakama são reconhecidas pelo aspecto folclórico e elas 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

486 

representam na narrativa das tradições os espíritos de algumas sereias dos rios 

da região do Tchizo. 

A colonização influenciou a forma como vemos as religiões africanas, 

sendo estas aceitas pelas sociedades apenas no aspecto cultural folclorizado, 

fortalecendo a violência simbólica. Pierre Bourdieu afirma que a violência 

simbólica é uma forma de coerção baseada em acordos não conscientes, “[...] que 

se exerce com a cumplicidade tácita daqueles que a sofrem e também, 

frequentemente, daqueles que a exercem na medida em que uns e outros são 

inconscientes de a exercer ou a sofrer.” (Bourdieu, 1997, p. 22). Além da 

folclorização das religiões africanas que deslegitimam os seus significados, as 

religiões também sofrem com a demonização, sendo estas associadas a tudo o que 

é ruim, aos olhos do colonizador e dos colonizados. 

Embora a experiência religiosa da comunidade do Ilê Agboulá seja de 

origem Nagô (Iorubá da África Ocidental), é possível identificar semelhanças, 

embora pequenas, mas que são ricas de significado para compreendermos a 

dimensão do continente africano e das suas múltiplas culturas, religiosidades e 

espiritualidades.  

Como veremos adiante, é importante reconhecer nossa ancestralidade para nos 

libertarmos das amarras do colonialismo que segue ditando nossos 

conhecimentos, saberes e a forma como reconhecemos as nossas sociedades e a 

nós mesmos. 

 

Por filosofia da ancestralidade na Educação Cearense 

 

Cerca de 72,5% da população cearense se reconhece como negra, segundo 

o Instituto de Pesquisa e Estratégia Econômica do Ceará (IPECE, 2019). Para o 

historiador Hilário Ferreira (2021 apud Castro; Ayala, 2021), a autoidentificação 

da população cearense como negra é um reflexo das conquistas do movimento 

negro, o que possibilitou o desenvolvimento das políticas públicas e das ações 

afirmativas. Mas o que se percebe é que, embora sejam maioria, nota-se que ainda 

não se identificam com a cultura e os valores afro-brasileiros e africanos. 

O estudo da componente curricular Filosofia da Ancestralidade e 

Educação nos possibilitou pensar nos aspectos subjetivos dos sujeitos que 

vivenciam a educação formal, a partir de uma existência filosófica, 

compreendendo essas estruturas como fontes que exercem poder e autoridade 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

487 

(Jones, 1977-78, apud Ramose, 2011). Por muito tempo, a partir de uma 

perspectiva ocidental e colonial, aqueles e aquelas que não tinham ou exerciam 

poder eram considerados não humanos, assim, passíveis de dominação, exclusão, 

exploração, não só física, mas também psicológica, espiritual e intelectual. 

ara ilustrar, temos os pensadores Hume, Kant e Hegel que classificaram 

as sociedades não europeias como inferiores, e entre os pré-requisitos estava a 

cor da pele. Em contrapartida a esse pensamento, temos a professora e escritora 

burkinabe Sobunfu Somé (2007), a qual aponta, com base nas experiências das 

sociedades africanas, a existência de uma unidade, um ser nuclear que é solidário: 

“O objetivo da comunidade é assegurar que cada membro seja ouvido e consiga 

contribuir com os dons que trouxe ao mundo, da forma apropriada.” (Somé, 

2007, p. 35 apud Machado, 2014, p. 2). 

Apontar estas questões nos possibilita refletir: que educação queremos? 

Uma educação imposta que seleciona, enquadra, molda, diminui a subjetividade 

ou uma educação inclusiva, positiva, coletiva, que preza pela experiência 

individual e coletiva? Embora tenhamos as leis 10.639 de 2003 e 11.645 de 2008, 

que inclui o ensino da cultura e história afro-brasileira, africana e indígena na 

educação básica, o que se tem observado a partir dos depoimentos em sala de aula 

é uma urgência de se pôr em prática o que está na legislação. 

A afirmação de negritude no Ceará sem o reconhecimento da cultura e os 

valores afro-brasileiros e africanos é um problema que pode ser resolvido a partir 

da compreensão das nossas ancestralidades. No entanto, é importante ressaltar 

que as relações ancestrais vão muito além das relações de parentesco e, sim, como 

uma categoria analítica que contribui com a produção dos sentidos a partir das 

experiências enquanto pessoa negra, seja na filosofia, na ética, nos valores sociais, 

assim como no nosso subjetivo. (Oliveira, 2012). 

É preciso racializar a experiência cotidiana para exercer uma educação 

antirracista, inclusive no espaço escolar, pensando que as práticas curriculares 

são eurocêntricas e têm por objetivo o controle. Para Carter G. Woodson (2021), 

no livro “A (des)educação do negro”, “O sistema atual sob o controle dos brancos 

treina o Negro para ser branco e, ao mesmo tempo, convence-o da inconveniência 

ou da impossibilidade de ele se tornar branco.” Embora o livro esteja a um passo 

para tornar-se centenário, na fala de muitos estudantes em sala de aula, nota-se 

que a prática do racismo no ambiente escolar é cotidiana e estrutural. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

488 

E é pensando em outras práticas que, ao ler Linconly Jesus Alencar 

Pereira (2020; 2021), pude reconhecer que a esperança de uma educação mais 

consciente e inclusiva é possível a partir dos nossos vínculos, seja através da 

natureza e com os nossos ancestrais, pois pensar em uma filosofia africana e afro-

brasileira é refletir sobre as possibilidades de ser e existir, a partir de espaços 

racializados, tendo como referência a historicidade da população negra e dos seus 

espaços, seja nos candomblés, nas capoeiras, nas matrizes africanas. 

 

Contexto Guiné-Bissau: Por uma educação inclusiva das 

Religiosidades e Espiritualidades 

 

A partir da experiência de ser uma estudante em diáspora, reflito sobre o 

contexto sócio-histórico e cultural do meu país, Guiné-Bissau. Situado na costa 

da África Ocidental, o país é formado por mais de 36 grupos étnicos diferentes. 

Cada um desses grupos tem as suas práticas religiosas, danças e manifestação 

cultural, e nesta perspectiva, trago a seguinte questão: Como um professor/a 

guineense pode abordar em sala de aula as religiões africanas? 

A partir da disciplina “Religiosidade e Espiritualidade na educação para 

cidadania nos países da integração”, compreendemos que o ensino religioso não 

trata somente das questões religiosas, mas dos aspectos culturais, filosóficos, 

éticos, da vida de cada sujeito. Dessa forma, acredito que, embora em contextos 

plurais, é possível desenvolver uma educação pautada na diversidade, sendo esta 

uma prática libertadora (hooks, 2013; Freire, 1987). 

Embora Guiné-Bissau seja um país laico e a prática da educação religiosa 

não seja empregada na educação pública, no ensino privado, as escolas cristãs e 

muçulmanas operam cotidianamente com seus dogmas. Enquanto nas escolas 

públicas não existem tais imposições, no contexto educacional, o que se vivencia 

é uma educação eurocêntrica, em que os livros didáticos são produzidos com 

conteúdo que não coaduna com a realidade do país. 

Tratar sobre as questões da religiosidade e espiritualidade dos educandos 

guineenses seria uma possibilidade de trazer de forma direta os aspectos sociais 

para o espaço escolar, além de promover o respeito e a cidadania, pois como 

afirma a Base Nacional Comum Curricular (BNCC, 2018) do Brasil, 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

489 

O ser humano se constrói a partir de um conjunto de relações tecidas 
em determinado contexto histórico-social, em um movimento 
ininterrupto de apropriação e produção cultural. Nesse processo, o 
sujeito se constitui enquanto ser de imanência (dimensão concreta, 
biológica) e de transcendência (dimensão subjetiva, simbólica). (BNCC, 
2018, p. 438). 

 

A escola reproduz o sistema de dominação e controle do capitalismo, 

sendo a função do currículo padronizar a educação com o objetivo mercadológico, 

tanto que os principais financiadores da educação são as organizações 

internacionais, como o Fundo Monetário Internacional (FMI), o Banco Mundial, 

entre outras (Spring, 2018). 

Somos “educados” na escola a termos uma visão única, uma 

racionalização do mundo do ponto de vista europeu, que, unida ao processo 

colonial, segue moldando nossos pensamentos. Segundo Sai e Café (2021, p. 

1487), "[...] na atualidade, esse pensamento dominante está ancorado nas mentes 

de alguns bissau-guineenses que têm desprezado os valores tradicionais de sua 

cultura local para valorizar e adorar o modo e o estilo de vida dos europeus”. 

Neste contexto, o ensino religioso nas escolas da Guiné-Bissau poderia ser um 

importante movimento para desalienar os processos de assimilação impostos 

desde a colonização, o qual nos fez acreditar que todos os aspectos da nossa 

tradição não são civilizados, sendo o espaço escolar muitas vezes um ambiente de 

bullying e preconceito para aqueles e aquelas que carregam consigo a experiência 

cultural/social do seu povo/grupo étnico. 

 

Considerações Finais 

 

Nosso objetivo ao desenvolver este estudo é reconhecer, enquanto 

estudantes da UNILAB, a importância do diálogo em sala de aula e como o diálogo 

gera profundas reflexões em nós, as quais reverberam para além da nossa 

formação como futuras professoras e professores. As experiências com as 

componentes curriculares do curso de Licenciatura em Pedagogia – em 

particular, Religiões de Matriz Africana, Filosofia da Ancestralidade e Educação, 

Religiosidades e Espiritualidades na Educação para a Cidadania nos Países da 

Integração – são contribuições importantes para nos libertarmos dos mitos 

empregados sobre a religiosidade africana, sendo estas muitas vezes 

reconhecidas por muitos como um tipo de magia que tem por objetivo fazer o mal. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

490 

Dessa forma, apontamos ao longo do texto diversas contribuições para uma 

educação mais plural, inclusiva e antirracista. 

No Brasil, apesar de ser grande o número de pessoas que professam 

alguma religião de matriz africana, o que se estabelece socialmente ainda é o 

racismo religioso aos povos de terreiro, sendo-lhes negado o direito de professar 

suas crenças nos espaços sociais, por exemplo, na escola ou em atividades de 

caráter público. Como afirma o professor e pesquisador Pereira (2021), a 

formação social do Brasil é composta por três povos: os indígenas, os invasores 

coloniais europeus e os trabalhadores escravizados da África que vieram para o 

Brasil. Mesmo com esses três povos, a civilização e cognição empregadas no 

contexto brasileiro foram a eurocêntrica, a qual define a população branca 

europeia como centro de todas as civilizações – nas ciências, nas religiões, nas 

políticas e na economia. Torna-se evidente, portanto, a urgência de desestruturar 

a hegemonia branca, hetero e cis que ainda permeia as estruturas sociais e 

educacionais, mesmo em ambientes formalmente plurais como a UNILAB. 

O mesmo acontece em Angola e Guiné-Bissau, em sua estrutura política 

e burocrática, em que o modus operandi da colonização segue ditando o que 

devemos aprender nas escolas, a quem devemos cultuar, como devemos nos 

vestir e ser. Ao longo dos anos, pudemos compartilhar nossas experiências e, 

enquanto estudantes de diferentes nacionalidades, e observamos  como a 

estrutura dominante eurocêntrica/estadunidense continua a impactar as 

vivências individuais e coletivas, reforçando a necessidade de práxis educacionais 

que questionem e transformem essa realidade. 

As Leis 10.639/2003 e 11.645/2008, que preconizam o ensino da história 

e cultura afro-brasileira e indígena, são um marco importante, mas como foi 

observado em nosso estudo, existe uma necessidade imperativa de sua efetiva 

implementação nas práticas pedagógicas. A lacuna entre a legislação e a vivência 

escolar, ao que se refere às leis brasileiras, aponta para a persistência de 

currículos eurocêntricos que negligenciam aspectos subjetivos e culturais do 

Brasil, ao que se refere aos valores étnicos.  

Dessa forma, acreditamos que é importante para as competências dos 

futuros professores o entendimento sobre o que se trata uma educação 

afrorreferenciada e suas práticas. Uma educação que promove o reconhecimento 

da ancestralidade valida a existência de outros saberes. É preciso nos reconectar 

com a nossa ancestralidade para nos possibilitar um novo olhar sobre si, no 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

491 

âmbito individual e coletivo, nos permitindo existir e reconhecendo os nossos 

conhecimentos, não apenas de forma genuína, mas também como 

transformadora. 

Afirmamos, então, a importância de termos uma formação acadêmica 

afrocentrada ou, melhor, afrorreferenciada, que preze pela racialização da 

experiência cotidiana, pela implementação efetiva de currículos antirracistas e 

decoloniais, e pelo fortalecimento da identidade e ancestralidade de todos os 

sujeitos, especialmente aqueles historicamente marginalizados. Buscamos, 

assim, uma práxis pedagógica transformadora, que nos possibilita uma 

disrupção dos modos operantes da educação colonial que ainda está em curso, 

mesmo após a independência dos nossos países – Angola, Brasil e Guiné-Bissau. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

492 

Referências 

 
ALMEIDA, Carla Verônica Albuquerque. Currículo afrocentrado: implicações 
para a formação docente. Revista Sul Americana de Filosofia e 
Educação. n. 31, mai-out./2019,  p. 71-86. DOI: 
https://doi.org/10.26512/resafe.vi30.28257  
 
BECKER, Howard S. A epistemologia da pesquisa qualitativa. Revista de 
Estudos Empíricos em Direito. v. 1, n. 2, 2014, p. 184-199. DOI: 
https://doi.org/10.19092/reed.v1i2.18 
  
BOURDIEU, Pierre. Sobre a televisão. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1997. 
 
BRASIL. Ensino Religioso. In.: Base Nacional Comum Curricular. 
Ministério da Educação. Brasília, 2018, p. 438-459. 
 
BRAJSBLAT, Carlos. EGUNGUN: Ilha de Itaparica. (1:39min). 1984. 
Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=AW-eeLujC2I>. Acesso 
em: 26 jun. 2023. 
 
CASTRO, Bruno de. AYALA, Rafael. 72,5% da população do Ceará é negra, 
aponta estudo; especialistas comentam. Ceará Criolo, publicado em 10 de 
fevereiro de 2021. Disponível em: https://cearacriolo.com.br/725-da-
populacao-do-ceara-e-negra-aponta-estudo/ Acesso em: 02 jun.2023. 
  
CINEMATECA. Filmografia Egungun. Publicado em 22 de junho de 2007. 
Disponível em:http://bases.cinemateca.gov.br/cgi-
bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=FILMOGRAFIA&lang=p&next
Action=lnk&exprSearch=ID=014857&format=detailed.pft#:~:text=Para%20a%
20realiza%C3%A7%C3%A3o%20do%20filme,rituais%20que%20ocorrem%20n
este%20per%C3%ADodo. Acesso em: 26 jun. 2024. 
 
FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 25. ed. São Paulo: 
Paz e Terra, 2001. 
  
GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. São Paulo: 
Atlas, 2002.  
  
HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da 
liberdade. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 
  
MACHADO, Adilbênia Freire. Filosofia africana para descolonizar olhares: 
perspectiva para o ensino das relações étnico-raciais. #Tear: Revista de 
Educação, Ciências e Tecnologias. Canoas. v. 3, n. 1, 2014, p. 1-20. 
  
MARCONI, Marina de Andrade; LAKATOS, Eva Maria. Metodologia 
científica. São Paulo: Editora Atlas, 2004.  
  
MUNHOZ, Erick. Bakama: Uma instituição secreta na cultura 
cabindense. Alto Conselho de Cabinda. Publicado em julho de 2020. 
Disponível em: https://www.altoconselhodecabinda.org/pt/1964-2/ Acesso: 15 
jun.2022. 

https://doi.org/10.19092/reed.v1i2.18


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 479-
493, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

493 

 
OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade como filosofia 
africana: educação e cultura afro-brasileira. Revista Sul-Americana de 
Filosofia e Educação – RESAFE. nº 18, maio-outubro, 2012, p. 28-47. DOI: 
https://doi.org/10.26512/resafe.v0i18.4456 
  
PEREIRA. Linconly Jesus Alencar. Encruzilhadas epistêmicas: a estruturação 
dos princípios filosóficos dinamizadores presentes nos terreiros. Revista 
espaço acadêmico. v. 20, n. 227, p. 12-22, 2021. 
  
PEREIRA. Linconly Jesus Alencar. Paradigma afro-ancestral: reflexões iniciais 
de novas epistemologias a partir da cosmovisão nagô-yorubá. In: LIMA, Ivan C.; 
VILLACORTA, Gisela M. Rede de colaboração educacional: a Unilab em 
destaque numa dimensão afrocentrada. Fortaleza: Imprece, v. 1, p. 187-203, 
2020.  
  
RAMOSE, Magobe Bernard. Sobre a Legitimidade e o Estudo da 
Filosofia Africana. Ensaios Filosóficos, v. 4, outubro, p. 6-25, 2011. 
  
SIA, Isna Gabriel; CAFÉ, Anderson Luis da Paixão. As resistências guineenses 
frente às imposições do modelo educacional português: as práticas de liberdade 
do povo Brasa (Balanta) reveladas em seus processos formativos. Latin 
American Journal of Development, Curitiba, v. 3, n. 3, p. 1472-1490, 
mai./jun. 2021. ISSN 2674-9297. 
  
SPRING, Joel. Como as corporações globais querem usar as escolas 
para moldar o homem para o mercado. Trad. Ana Júlia Galvan. 
Campinas, SP: Vide Editorial, 2018. 
  
WOODSON, Carter Godwin A des-educação do negro. Trad. Carlos Alberto 
de Medeiros. São Paulo: Companhia das Letras, 2021. 


