
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

196  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
 

“NA MINHA ESCOLA NÃO TEM RACISMO”: 
O USO DA PEDAGOGIA DA CARTA NO 

PROCESSO DE FORMAÇÃO DE 
PROFESSORES PARA A EFETIVAÇÃO DA LEI 

N.º 10.639/03 
 

Luana Tolentino1 
 

Rodrigo Ednilson de Jesus2 

 
 
 

Resumo 

 
 Este artigo, baseado nas experiências dos autores no campo da formação de 
professores para a reeducação das relações étnico-raciais, apresenta e discute 
desafios e possibilidades da implementação da lei 10.639/03 no ensino básico no 
Brasil. Ao identificar a força do mito da democracia racial no imaginário coletivo 
brasileiro e, em especial, entre educadores responsáveis por construir práticas 
pedagógicas antirracistas e emancipatórias, os autores/formadores lançam mão 
da Pedagogia da Carta como instrumento de sensibilização e conscientização. 
Inspirada em Paulo Freire, bell hooks e Muniz Sodré, por meio da escrita de 
correspondências, almeja-se promover uma “metodologia conscientizadora” 
(Freire, 2022, p. 134), capaz de contribuir na desconstrução do mito da 
democracia racial e, como consequência, abrir caminhos para a efetivação da Lei 

 
1 SANTOS, L. D. Doutora em Educação pela Universidade Federal de Minas Gerais. E-mail: 
luanatolentino@yahoo.com.br  
2 Sociólogo. Professor Adjunto da Universidade Federal de Minas Gerais. E-mail: 
rodrigoednilson@gmail.com  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:luanatolentino@yahoo.com.br
mailto:rodrigoednilson@gmail.com


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

197 

n.º 10.639/03, que tornou obrigatório o ensino da História e da Cultura Africana 
e Afro-brasileira em instituições públicas e privadas de ensino.  
 

Palavras-chave 

 
Pedagogia da Carta; Mito da democracia racial; Formação de Professores; Lei n.º 
10.639/03. 
 

Recebido em: 21/02/2025 

Aprovado em: 09/07/2025  

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

198 

 
 
 
 
 

“THERE IS NO RACISM IN MY SCHOOL”: 
THE USE OF LETTER-PEDAGOGY IN 

TEACHERS’ TRAINING PROCESS FOR THE 
LAW NO. 10.639/03 ENFORCEMENT 

 
 

Abstract 
 

This  article, based on the authors’ experiences in teachers’ training process for 
ethnic-racial relations re-education, presents and discusses the challenges and 
possibilities for implementing Law No. 10.639/03 in Brazil’s primary education. 
By identifying the racial democracy myth force in the Brazilian collective 
imaginary and, especially, between educators responsible for constructing anti-
racist and emancipatory pedagogical practices, the authors/trainers make use 
of Pedagogy of the Letter as an instrument of sensibilization and awareness. 
Inspired by Paulo Freire, bell hooks, and Muniz Sodré, through letter writing, it 
aims to promote an “awareness-raising methodology” (FREIRE, 2022, p. 134), 
which can contribute to the racial democracy myth deconstruction and, 
consequently, to forge new paths for the Law No. 10.639/03 effectiveness, that 
turned mandatory the teaching of African and Afro-Brazilian History and 
Culture in public and private schools. 
 

 

Keywords 
 

Pedagogy of the Letter; Racial Democracy Myth; Teachers' Training Process; 
Law No. 10.639/03. 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

199 

1 Introdução 
 

Em janeiro de 2025, a Lei Federal n.º 10.639/033, que tornou obrigatório 

o ensino da História e da Cultura Africana e Afro-brasileira em escolas públicas e 

privadas, completou vinte e dois anos. Ao dissertar sobre a referida lei, 

reconhecida como um marco na luta contra o racismo no país, é fundamental 

registrar que ela resulta das reivindicações do Movimento Negro (Gomes, 

2018). É necessário   também   assinalar    que são inegáveis os avanços por ela   

promovidos   e nas   duas  últimas  décadas.  

É notório um processo de revisão de materiais pedagógicos que, ao 

contrário dos estereótipos e estigmas reproduzidos de forma sistemática nas 

publicações nos anos 1980 (Silva, 2011, p. 30), têm sido elaborados   com   

diretrizes nas quais representações da população negra de maneira destacada e 

positiva tornaram-se imprescindíveis, inclusive para a aprovação das obras em 

programas governamentais de aquisição de livros didáticos.  Nesse contexto em 

que o reconhecimento da persistência do racismo mobilizou diversos órgãos 

públicos e setores da sociedade civil, também merece destaque a inclusão do 20 

de novembro, Dia da Consciência Negra, no calendário escolar. Em relação aos 

impactos causados e às mudanças promovidas pela Lei n.º 10.639/03, Nilma 

Lino Gomes escreveu:  

 
O papel indutor dessa Lei como política pública aponta para a ampliação da 
responsabilidade do Estado diante da complexidade e das múltiplas 
dimensões e tensões em torno da questão racial. Nesse processo, o conjunto 
de direitos negados à população negra e reivindicados historicamente pelo 
Movimento Negro exige o dever do Estado no reconhecimento e legitimação 
da questão racial nas políticas públicas das áreas de saúde, trabalho, meio 
ambiente, terra, juventude, gênero. Dada essa inter-relação, a implementação 
da Lei 10.639/03 – entendida como Lei de Diretrizes e Bases da Educação 
Nacional – tem instigado o Ministério da Educação, as secretarias  de 
educação e as escolas na implementação de políticas e práticas que garantam 
a totalidade dos direitos da população negra. (Gomes, 2007, p. 98). 
 

 

Ainda que os avanços acarretados pela lei sejam dignos de comemoração, 

dados e estatísticas apontam para uma triste realidade: o espaço escolar 

permanece sendo um lugar de violência e subjugação para negras e negros. Eliane 

Cavalleiro ( 2020, p.100)  é categórica ao afirmar que, na escola, crianças e jovens 

“são destituídos de seus desejos e necessidades específicos: reconhecimento da 

 
3 Alterada pela Lei n.º 11.645/08, tornando obrigatório também o ensino da História e da Cultura 
dos povos indígenas nos currículos escolares. 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

200 

sua existência e aceitação como indivíduo negro, [...] e de alternativas que lhes 

possibilitem um sonhar com futuro digno”  

A partir de observações de campo e larga produção teórica, Eliane 

Cavalleiro (2020) afirma que é perceptível a falta de preparo de um número 

significativo de educadores para o trato da diversidade , o que compromete 

profundamente o percurso escolar do grupo social negro. Desse modo, conforme 

estabelecido pelas Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais (Brasil, 2004), torna-se imprescindível investir na 

formação inicial e continuada de professores, de modo que se abra espaço para a 

desconstrução de preconceitos em torno da população negra, como também se 

ofereçam subsídios teórico-metodológicos para a implementação de práticas e 

atitudes empenhadas no combate da injustiça racial em sala de aula.  

Diante disso, percebe-se uma crescente demanda por formadores de 

professores que, ao propor reflexões em torno da urgência de se construir espaços 

educativos antirracistas, muitas vezes se veem diante de comportamentos hostis 

por parte de participantes dos encontros pedagógicos, assim como de relatos que 

sinalizam haver um longo caminho a ser percorrido para a efetivação, de fato,   da 

Lei n.º 10.639/03.  Nesse aspecto, convém lembrar do pensamento do 

antropólogo Kabengele Munanga (2001, p.32): “Qualquer proposta de mudança 

em benefício dos excluídos jamais receberá um apoio unânime, sobretudo 

quando se trata de um país racista”.  

Pensando nessas questões,   relatamos neste   artigo     nossas experiências   

com  formação de professores       ocorridas  em  espaços de conhecimento públicos 

e privados com o intuito de contribuir para a capacitação de profissionais da 

educação no que diz respeito à implementação da Lei n.º 10.639/03. Nesses 

percursos, destaca-se a presença marcante do mito da democracia racial no 

imaginário e nos discursos dos participantes, o que, em consonância com as 

proposições de Kabengele Munanga (2005) nos leva a afirmar que essa ideologia, 

construída nos anos 1930 do século passado, é um dos principais impeditivos 

para que a adoção de práticas e condutas antirracistas nas escolas tenha êxito. 

Apresentamos também   a Pedagogia da Carta, metodologia de reeducação para 

as relações raciais, como instrumento de combate ao racismo e, 

consequentemente de conscientização quanto a importância de se efetivar a 

legislação vigente nos espaços de conhecimento. 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

201 

2  Caminhos cruzados: o mito da democracia racial e a Lei 

n.º 10.639/03  

Ao passo que o mundo estava assombrado com a ascensão do nazismo e 

do fascismo na Europa, as elites brasileiras voltavam seus olhares para a 

necessidade de se modernizar o Brasil, profundamente agrário. Ficava evidente 

que o desenvolvimento do maior país da América Latina passava também pelo 

afastamento das teorias raciais difundidas de forma ampla no fim do período 

oitocentista, nas quais atestava-se “cientificamente” a inferioridade dos negros.  

É nesse contexto de mudanças que, em 1933, emerge a mais famosa obra 

de Gilberto Freyre (2004): Casa Grande e Senzala. Ao contrário do que fora 

defendido por “homens da ciência”, Freyre ressaltava a importância dos negros 

na formação do país, elogiando, inclusive, a “mistura” de raças resultante do 

encontro entre descendentes de europeus, de africanos e de indígenas. Sem levar 

em consideração que essa “mistura” se deu por meio da exploração e da violência 

contra mulheres escravizadas pelo sistema colonial, naquele momento, o 

sociólogo pernambucano sedimentava na sociedade brasileira a ideia de que, ao 

contrário dos Estados Unidos, em que vigorava a segregação, vivíamos em um 

paraíso racial, sem quaisquer tipos de conflitos motivados pela cor. Assim nascia 

o mito da democracia racial. Sobre o seu surgimento, Kabengele Munanga 

aponta:  

 

O mito da democracia racial, baseado na dupla mestiçagem biológica e 
cultural entre as três raças originárias, tem uma penetração muito 
profunda na sociedade brasileira: exalta a ideia de convivência 
harmoniosa entre os indivíduos de todas as camadas sociais e grupos 
étnicos, permitindo às elites dominantes dissimular as desigualdades e 
impedindo membros das comunidades não brancas de terem 
consciência dos sutis mecanismos de exclusão dos quais são vítimas na 
sociedade. Ou seja, encobre os conflitos raciais, possibilitando a todos 
se reconhecerem como brasileiros e afastando das comunidades 
subalternas a tomada de consciência de suas características culturais 
que teriam contribuído para a construção e expressão de uma 
identidade própria. (Munanga, 2020, p. 83-84).  
 

 

Enquanto os órgãos oficiais perpetravam uma intensa campanha no Brasil 

e no exterior para difundir o mito e encobrir a violência racial, a população negra 

sentia na pele as consequências de viver em um país cuja abolição da escravatura, 

sem qualquer tipo de política reparatória, deu lugar a uma sociedade em que 

afrodescendentes eram e ainda são sistematicamente confinados nas partes mais 

baixas da pirâmide social, destinados sobremaneira a “apenas determinados 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

202 

trabalhos, geralmente serviços braçais ou outros considerados indesejáveis” 

(hooks, 2023, p. 54). Paralelamente ao mito, nascia no Brasil um tipo “peculiar” 

de racismo, assim definido pelo sociólogo Clóvis Moura (1994, p.160): "O racismo 

brasileiro, na sua estratégia e nas suas práticas, age sem demonstrar sua rigidez, 

não aparece à luz, é ambíguo, meloso, pegajoso, mas altamente eficiente em seus 

objetivos”.  

As denúncias empreendidas por intelectuais e ativistas negros como Clóvis 

Moura foram fundamentais para mobilizar a opinião pública em relação à falácia 

do mito da democracia racial. Contudo, tais iniciativas não foram suficientes para 

desmantelá-lo por completo. Nos dizeres do educador Luiz Alberto de Oliveira 

Gonçalves (2000, p. 328),  o mito é “nosso maior inimigo, uma vez que ele 

naturaliza e escamoteia a ignomínia das desigualdades raciais existentes entre 

brancos e negros no Brasil”.  De maneira forte e intensa, pairam no pensamento 

e nos discursos da população brasileira as ideias fomentadas há quase 90 anos 

que culpabilizam os afro-brasileiros pelos seus próprios martírios, como também 

defendem ardorosamente a ideia de que as relações pessoais e as instituições não 

são racistas.  

Sendo a escola parte dessa sociedade, a discriminação racial é produzida e 

reproduzida nesse espaço.  Os   educadores  também são contaminados por essa 

ideologia, há décadas colocada em favor da manutenção e da perpetuação das 

brutalidades provocadas pelo racismo. A partir da experiência de formadores de 

professores para o trato da Educação das Relações Étnico-Raciais e, mais uma 

vez, em concordância com as reflexões de Kabengele Munanga (2005), 

afirmamos que o mito da democracia racial é um elemento que dificulta a 

efetivação da Lei n.º 10.639/03, assim como a construção de espaços escolares 

comprometidos com a democracia, com a justiça e com a valorização da 

diversidade que marca o Brasil, conforme aponta o teórico congolês: 

 

Alguns dentre nós não receberam na sua educação e formação de 
cidadãos, de professores e educadores o necessário preparo para lidar 
com o desafio que a problemática da convivência com a diversidade e 
as manifestações de discriminação dela resultadas [...]. Essa falta de 
preparo, que devemos considerar como reflexo do nosso mito de 
democracia racial, compromete, sem dúvida, o objetivo fundamental da 
nossa missão no processo de formação dos futuros cidadãos [...]Alguns 
professores, por falta de preparo ou por preconceitos neles introjetados, 
não sabem lançar mão das situações flagrantes de discriminação no 
espaço escolar e na sala como momento pedagógico privilegiado para 
discutir a diversidade e conscientizar seus alunos sobre a importância e 
a riqueza que ela traz à nossa cultura e à nossa identidade nacional. 
(Munanga, 2005, p. 15).  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

203 

 
 

Ao concordar com o apontamento acima não temos a intenção de creditar 

aos profissionais da educação o título de únicos responsáveis pela efetivação da 

Lei n.º 10.639/03. Entendemos que o sucesso dessa legislação requer o 

comprometimento de diversos setores da sociedade, como governos, famílias e as 

instituições envolvidas na formação inicial e continuada de professores. Somos   

conscientes   de que faculdades e universidades, ao adotarem  em seus programas 

de ensino um “eurocentrismo compulsório” (Carvalho, 2020, p. 88), falham no 

preparo de futuros educadores para a promoção de práticas pedagógicas capazes 

de contribuir para a construção de uma verdadeira democracia racial. Porém, 

entendemos que sem o trabalho dessa categoria profissional torna-se impossível 

pensar no enfrentamento e na superação do racismo em sala de aula. 

 

3  O mito da democracia racial e negação do racismo no 

espaço escolar: discursos sempre presentes 

 

Ao longo de nossas experiências, de mais de uma década, com   formações 

de professores da educação básica, nas próprias escolas ou em processos 

formativos realizados nas universidades, temos ouvido repetidamente discursos 

que referendam o mito da democracia racial e mostram como as ideias 

produzidas por Gilberto Freyre influenciam profundamente a maneira de agir e 

pensar de educadoras e educadores. A negação da incidência do racismo nas 

instituições de ensino e de suas consequências sempre emerge nesses espaços, 

ora de forma mais sutil, ora por meio de falas extremamente hostis. 

Para ratificar essas reflexões, apresentamos experiências recentes em que 

ao expor suas discordâncias quanto à importância de (re)pensar práticas e 

atitudes com vistas a promover uma educação alicerçada na equidade racial, duas 

professoras usaram como argumento os pilares que ainda sustentam o mito da 

democracia racial. Vale apresentá-las como situações emblemáticas, pois são 

muito comuns e recorrentes em eventos de capacitação profissional para a 

efetivação da Lei n.º 10.639/03.  

Na primeira delas, ocorrida em uma formação realizada por uma rede 

municipal de ensino de Minas Gerais, demos início ao encontro com a exposição 

da trajetória secular de lutas e reivindicações do Movimento Negro que 

redundaram na promulgação da Lei n.º 10.639/03. Ao mesmo tempo, expusemos 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

204 

alguns indicadores educacionais que mostram a necessidade urgente de sua 

efetivação. Por se tratar de uma oficina destinada a profissionais da educação 

infantil, lançamos mão do pensamento da pesquisadora Eliane Cavalleiro; 

referência nos estudos sobre infâncias e racismo. Tendo como base sua pesquisa 

de mestrado realizada no final da década de 1990 em escolas infantis da cidade 

de São Paulo, a autora destacou:  

Durante as atividades [...] é visível a discrepância de tratamento que a 
professora dispensa à criança negra, quando a comparamos com a 
criança branca. Situações como essas induzem a pensar que com as 
crianças brancas as professoras manifestam maior afetividade, são mais 
atenciosas e acabam até mesmo por incentivá-las mais do que as negras. 
(Cavalleiro, 1999, p. 44).   

 

Em meio à incredulidade de muitos educadores diante das observações de 

Eliane Cavalleiro, demonstrando que jamais haviam tido acesso a esse tipo de 

reflexão, uma pedagoga pediu a palavra. Antes mesmo de se pronunciar, seu 

corpo evidenciava um incômodo com as discussões e apontamentos feitos até 

então. Suas palavras expressavam descontentamento, repulsa, ressentimento e 

uma certa agressividade: “Isso não existe! Isso não é verdade! Nós tratamos todos 

os alunos da mesma forma! Os negros que têm preconceitos contra eles  

mesmos!” .   

A reação da educadora gerou constrangimento em seus pares. Cabeças 

baixas e suspiros indicavam um mal-estar com o modo pelo qual aquilo foi dito, 

muito embora nem todos discordassem,  totalmente, do que fora falado. . A 

proposta inicial de criar um ambiente formativo “profundamente afetado pelo 

nosso interesse uns pelos outros, por ouvir a voz uns dos outros, por reconhecer 

a presença uns dos outros” (hooks, 2017, p. 30) não se efetivou para a professora 

em questão. Por meio de sua fala, fica nítida a recusa em perceber que não 

vivemos em uma sociedade na qual todos os indivíduos têm os mesmos direitos e 

as mesmas oportunidades, o que reverbera também no ambiente escolar. Ao dizer 

que “os negros têm preconceitos contra eles mesmos”, ela desconsidera que os 

afro-brasileiros são cotidianamente oprimidos e violentados em razão da cor da 

pele, desde a primeira infância, conforme apontam as contribuições teóricas de 

Eliane Cavalleiro.  

Em outra formação, promovida por uma rede municipal de ensino também 

situada no estado de Minas Gerais, na qual o público-alvo eram professores de 

crianças com idade entre 0 e 11 anos, caminhamos com o propósito de “refletir 

sobre o mundo e modificá-lo”, conforme nos ensina bell hooks (2017, p. 26). 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

205 

Nesse contexto, além de apresentar as Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação das Relações Étnico-Raciais (Brasil, 2004), que referendam a Lei n.º 

10.639/03, apresentamos novamente o pensamento de Eliane Cavalleiro. Mais 

uma vez, o sentimento de incredulidade tomou conta de muitos dos profissionais 

da educação presentes. Para um número significativo de educadores, a escola se 

apresenta como uma instituição sem conflitos, praticamente perfeita, na qual 

todos que a frequentam têm os mesmos pontos de partida e de chegada.  

Desse modo, estar diante de informações que desconstroem esse 

imaginário causa espanto naqueles que se deparam com elas pela primeira vez. 

Levando em consideração as proposições da pesquisadora    acima citada, foi 

pedido aos participantes que relatassem, de acordo com suas vivências enquanto 

docentes de que maneira percebiam o exposto. Uma professora respondeu: “Na 

minha escola não tem racismo! Em 25 anos de serviço público, nunca vi nada 

disso acontecer. Posso afirmar que em todas as escolas em que trabalhei, isso 

nunca aconteceu. Além disso, as crianças não veem diferença entre elas. 

O relato acima nos permite uma série de análises. As estatísticas 

educacionais caminham na direção contrária do que a educadora afirmou. Desde 

os anos 1980, pesquisadoras como a socióloga Fúlvia Rosemberg (2014) refletem 

e denunciam que, infelizmente, meninos e meninas negras são alvos preferenciais 

de tratamentos discriminatórios nas escolas e, consequentemente, vitimados pela 

desumanização. Ao se “defender” e sair em “socorro” de seus pares, a educadora 

desconhece que o racismo não é uma questão de “indivíduos”, mas de toda a 

sociedade. Conforme assevera Muniz Sodré (2023), as instituições brasileiras são 

atravessadas pelo preconceito racial, o que justifica a adoção de medidas legais 

com o intuito de colocar fim na opressão racista também nas escolas.  

Como procuramos mostrar ao longo deste artigo,    as  crenças sobre a 

inexistência de diferenças raciais e do próprio racismo no Brasil estão sustentadas 

no mito democracia racial, que tem influenciado a formação das identidades 

individuais dos brasileiros. Assim, a defesa do mito da democracia racial   pode 

se expressar por meio dos discursos contrários às políticas com recorte racial, mas 

também na máxima de que somos todos iguais porque somos todos mestiços.  

De nossa perspectiva, a necessidade de se implementar práticas 

pedagógicas antirracistas, conforme prevê a legislação educacional atual, se 

conecta com a urgência de problematizamos o mito da democracia racial e 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

206 

enfrentarmos a face, nem um pouco agradável, de que o racismo é fenômeno 

cotidiano na sociedade brasileira.  

 

4 Pedagogia da Carta: instrumento de sensibilização e 

conscientização de professores para o trato da Lei n.º 

10.639/03 

 

Os relatos coletados em encontros de formação de educadores e 

apresentados neste artigo, pequeno exemplo de muitas resistências semelhantes, 

evidenciam que a efetivação e a promoção de uma educação antirracista 

encontram em seu caminho questões subjetivas, vivências pessoais, imersas em 

pensamentos e atitudes nos quais o mito da democracia racial, tão nocivo à 

sociedade brasileira e sobretudo à população negra, permanece incutido no 

íntimo de muitos educadores, o que torna essa tarefa extremamente difícil. As 

falas destacadas neste artigo fazem coro às observações de Nilma Lino Gomes: 

 
Muitos professores ainda pensam que o racismo se restringe à realidade dos 
EUA, ao nazismo de Hitler e ao extinto regime do apartheid na África do Sul. 
Esse tipo de argumento é muito usado para explicar a suposta inexistência do 
racismo no Brasil e ajuda a reforçar a ambiguidade do racismo brasileiro. 
Além de demonstrar um profundo desconhecimento histórico e conceptual 
sobre a questão, esse argumento nos revela os efeitos do mito da democracia 
racial na sociedade brasileira, esse tão falado mito que nos leva a pensar que 
vivemos em um paraíso racial. (Gomes, 2005, p. 148). 
 
 

Diante do “profundo desconhecimento histórico de muitos educadores”, 

tal qual apontou Nilma Lino Gomes no excerto acima, nos vemos frente a um 

grande desafio: o que fazer? Quais caminhos tomar? É certo que as respostas não 

são simples, mas ações precisam continuar sendo colocadas em prática e de forma 

cada vez mais incisiva, uma vez que no espaço escolar “há toda uma linguagem 

não verbal expressa por comportamentos sociais e disposições [...], que 

transmitem valores marcadamente preconceituosos e discriminatórios, 

comprometendo, assim, o conhecimento a respeito do grupo negro” (Cavalleiro, 

2020, p. 98). 

Em nossos percursos formativos, temos buscado criar espaços de reflexão 

coletiva, que inclui também processos de autorreflexão, uma vez que nem sempre 

professoras e professores têm oportunidades para pensar sobre o mito da 

democracia racial e seus impactos na perpetuação do racismo nas instituições de 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

207 

ensino. Entendemos que os encontros de formação para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais consistem em territórios potentes de trocas e aprendizagens, de 

(des)construção do conhecimento. Territórios para deixar falar e deixar ouvir. 

Territórios que possibilitem a circulação de pensamentos, não apenas de 

docentes, mas que o pensar, viver e sentir de crianças e jovens possam ser levados 

em consideração. Em uma perspectiva educativo-critica, almejamos construir 

encontros em que, face à problemática do racismo, todos os participantes possam 

“assumir-se como ser social e histórico, como ser pensante, comunicante, 

transformador, criador, realizador de sonhos, capaz de ter raiva porque capaz de 

reconhecer-se como objeto”, conforme apontou Paulo Freire (2002, p. 46).  

Nesse aspecto, o que nomeamos de Pedagogia da Carta vem sendo um 

recurso comumente utilizado nas oficinas, palestras e minicursos que temos 

ministrado. Ela emerge a partir das demandas de descolonização do currículo 

escolar e do pensamento impulsionadas pela Lei n.º 10.639/03. No cerne dessa 

metodologia antirracista, estão as reflexões de ativistas do Movimento Negro, 

assim como nossa experiência pessoal e profissional enquanto sujeitos afro-

brasileiros.  Para muitos, o ato de escrever cartas pode gerar certa estranheza, 

uma vez que vivemos em um mundo cada vez mais digital, no qual mensagens 

curtas enviadas por aplicativos como WhatsApp se configuram como um dos 

principais meios de comunicação. Ao dissertar sobre a escrita de 

correspondências, o filósofo francês Michel Foucault nos ajuda a explicitar as 

razões pelas quais temos adotado esse gênero textual durante nossos encontros 

de formação continuada de educadores: 

 

Escrever é, portanto, “se mostrar”, se expor, fazer aparecer seu próprio 
rosto perto do outro. E isso significa que a carta é ao mesmo tempo um 
olhar que se lança sobre o destinatário [...] e uma maneira de se oferecer 
ao seu olhar através do que lhe é dito sobre si mesmo. A carta prepara 
de certa forma um  face a face. [...] A carta que, como exercício, trabalha 
para subjetivação do discurso verdadeiro, para sua assimilação e 
elaboração como “bem próprio”, constitui também, e ao mesmo tempo, 
uma objetivação da alma. [...] O trabalho que a carta opera no 
destinatário, mas que também é efetuado naquele que a escreve pela 
própria carta que envia, implica portanto uma “introspecção”; mas é 
preciso compreendê-la menos como um deciframento de si por si do 
que como uma abertura que se dá ao outro sobre si mesmo. (Foucault, 
2004, p. 156-157). 
 
 

Alicerçados também na reflexão acima, temos convidado os diferentes 

profissionais da educação, participantes das formações que temos conduzido, a 

redigir cartas endereçadas a colegas negros e negras com os quais conviveram no 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

208 

período escolar, com o intuito de recuperar memórias da maneira como as falas, 

as práticas pedagógicas, a organização das turmas e as relações interpessoais 

entre pessoas brancas e pessoas negras se davam naquele período. Por meio da 

escrita, quase sempre carregada de afeto e emoção, educadores criam um elo 

entre o passado e o presente, possibilitando apreender que, a despeito da 

hipocrisia do mito da democracia racial, as práticas discriminatórias de cunho 

racial percebidas outrora, infelizmente, ainda se fazem presentes nas salas de aula 

da contemporaneidade. 

Na Pedagogia da Carta, professores, pedagogas, secretários e demais 

membros da comunidade escolar são instigados a rever posturas e concepções, a 

falar também com a ponta dos dedos, a voltar o olhar para si e para o outro. Ao 

fazê-lo, tomamos o pensamento de Jessé Souza e Muniz Sodré como bases 

teóricas importantes. Souza defende a tese de que para combater o racismo é 

necessário “compreender o que ele destrói nas pessoas” (2021, p. 131), ao passo 

que Sodré assevera que a superação da violência racial requer “uma educação 

sensibilizadora”. Segundo o intelectual baiano, “está fora do juízo antropológico, 

da argumentação, do discurso racional. É afeto, sentimento, compaixão. E só o 

sentimento pode agir no racismo. Sentimento e aproximação, não a razão”4. 

Identificamos na Pedagogia da Carta, que para nós é também uma metodologia, 

um recurso para materializar o que foi proposto pelos dois autores. 

Os caminhos e possibilidades da Pedagogia da Carta podem ser vistos no 

texto escrito pela psicopedagoga Paula Finkelstein5. Durante um minicurso para 

a Educação das Relações Étnico-Raciais, realizado remotamente, em setembro de 

2020, ao elaborar uma correspondência para João, seu colega de classe na 

primeira infância, a educadora registrou:  

 
Querido João, quanto tempo! 
Acho que você não deve lembrar de mim. Estudamos juntos na Classe 
de Alfabetização. Bons tempos. Lembro da nossa euforia em deixar 
registradas nossas primeiras palavras escritas. Nunca esqueci a capa do 
seu livro de formatura. A professora pediu para desenhar o nosso 
retrato. Eu não vi você, João, no seu retrato. Vi um menino loiro, de 
olhos azuis arregalados e tristes. Fiquei te procurando naquele desenho. 
Naquela época, não entendi por que você se desenhou tão diferente do 
menino que era. Hoje meu coração aperta de pensar como você se sentia 

 
4 BERTOLDO, Sanny. Muniz Sodré: o negro é um cidadão invisível. Gênero e Número. 26 de 
nov. 2020. Disponível em:  
https://www.generonumero.media/entrevistas/o-negro-cidadao-invisivel-
violencia/#:~:text=Quando%20ele%20aparece%2C%20a%20viol%C3%AAncia%20aparece%20
tamb%C3%A9m%E2%80%9D Acesso em: 23   nov. 2024. 
5 As cartas reproduzidas neste artigo tiveram autorização prévia das autoras.   

https://www.generonumero.media/entrevistas/o-negro-cidadao-invisivel-violencia/#:~:text=Quando%20ele%20aparece%2C%20a%20viol%C3%AAncia%20aparece%20tamb%C3%A9m%E2%80%9D
https://www.generonumero.media/entrevistas/o-negro-cidadao-invisivel-violencia/#:~:text=Quando%20ele%20aparece%2C%20a%20viol%C3%AAncia%20aparece%20tamb%C3%A9m%E2%80%9D
https://www.generonumero.media/entrevistas/o-negro-cidadao-invisivel-violencia/#:~:text=Quando%20ele%20aparece%2C%20a%20viol%C3%AAncia%20aparece%20tamb%C3%A9m%E2%80%9D


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

209 

e o que queria nos dizer com o seu desenho. Um desenho que  revelava 
tanto do que não fizemos para que você se sentisse pertencendo a nossa 
nossa escola. [...] Via só alegria no seu rosto e nem desconfiava que 
escondia tamanha dor. Como você poderia se reconhecer na sua cor, se 
não tinha outro menino negro correndo pelo pátio da nossa escola? 
Nem tão pouco um professor ou professora em quem pudesse se 
espelhar. Como você poderia se desenhar na sua cor, se na caixa de lápis 
da nossa escola, o lápis que chamávamos de “cor da pele” era bege, 
como se só existisse apenas aquela cor de pele. [...] Saudades, Paula. 

 

Coincidentemente, a angústia relatada por Paula em sua  carta   ao 

constatar as dores vivenciadas por João na classe de alfabetização – “Hoje meu 

coração aperta de pensar como você se sentia e o que queria nos dizer com o seu 

desenho” – também foi mencionada pela pedagoga Fabrícia Andrade, cuja carta 

foi escrita durante um percurso formativo, em agosto de 2023, quase três anos 

após a missiva de Paula. As autoras não tiveram acesso aos textos uma da outra, 

mas ao endereçar o relato à amiga Alice, Fabrícia fez a seguinte constatação: 

“Hoje escrevo pra você com o coração apertado, pois imagino como se sentia em 

ter que conviver com colegas que não se interessavam em te conhecer. [...] Vejo 

como carregamos o racismo conosco sem mesmo perceber que isso acontece”. 

Nas cartas de Paula e Fabrícia, observamos um incômodo diante do 

desvelamento do que a ideologia construída na década de 1930 muitas vezes 

impede educadoras e educadores de perceber: a “sutileza” do racismo, que se 

manifesta no currículo escolar, na ausência de referências que afirmam 

positivamente a diversidade étnico-racial presente no país, no aviltamento 

recorrente de estudantes negros. Ao reencontrar João, por meio da Pedagogia da 

Carta, Paula Finkelstein revela para si e ensina para os que a leem as 

consequências da discriminação racial na vida de meninas e meninos negros.  

Com a Pedagogia da Carta, buscamos promover uma “metodologia 

conscientizadora” (Freire, 2022, p. 134), capaz de contribuir na desconstrução do 

mito da democracia racial que permeia o imaginário de muitos educadores e, em 

razão disso, dificulta a efetivação da Lei n.º 10.639/03 nas instituições de ensino. 

Assim, recorrendo a esta pedagogia, pretendemos oferecer subsídios para que nas 

salas de aula emerjam práticas educativas capazes de proporcionar autoestima, 

autoconfiança e autorrespeito entre os alunos e alunas, impedindo a 

manifestação de preconceitos e discriminações contra os grupos historicamente 

marginalizados e excluídos.  

Nesse percurso, de estabelecer diálogos com educadores na tentativa de 

fomentar e solidificar ações de combate ao racismo no contexto educacional, a 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

210 

Pedagogia da Carta tem se mostrado um instrumento de reconhecimento e 

fortalecimento da identidade de profissionais negras e negros, de produção de 

reflexão e empatia por profissionais nãonegros. Vários dos relatos nos fazem 

lembrar que o mito da democracia racial interferiu, e ainda interfere 

profundamente, na possibilidade de mulheres e homens negros se reconhecerem 

como tal, como também impõe a construção de estratégias de sobrevivência ao 

racismo cotidiano (Tolentino, 2023). Em um encontro realizado em 2023, que 

contou com a presença de mais de 200 pedagogas e pedagogos que atuam em 

escolas destinadas às infâncias de um município da região metropolitana de Belo 

Horizonte, uma educadora negra registrou em sua carta:  

Em um dado momento, percebi que eu era a única menina negra no 
evento. [...] A princípio, não me pareceu ser um problema, apenas uma 
observação comum. Conforme a música foi se tornando mais 
melodiosa, rapazes de diferentes modos foram um a um se 
aproximando e tirando as moças para dançar. [...] Com o tempo, 
percebi que eu era a única moça que não havia recebido um convite para 
dançar. Naquele momento tudo ficou amargo. Lágrimas me vieram aos 
olhos e eu só conseguia pensar que tal fato se dava devido a minha cor. 
Tentei por alguns instantes lutar contra essa constatação, mas não 
havia outra explicação possível. [...] A partir desse dia, tentei me 
arrumar mais e mais, na esperança de ser uma opção. Desde alisamento 
no cabelo até luzes eu fiz, lembra? Por anos tentei parecer menos negra 
para lutar por minha aceitação. Foi só há algum tempo atrás que decidi 
que seria eu mesma e que não precisaria ser branca para ser linda. 
Nesse momento, eu me libertei e aquela jovem mocinha dançava 
sozinha dentro de mim.  (Andreia Rodrigues).  

 

O relato de Andreia Rodrigues aponta que a Pedagogia da Carta pode ser 

um instrumento de afirmação de educadoras e educadores negros (hooks, 2023, 

p. 178), que ao compreenderem a violência racial da qual foram vítimas, se 

sentem mais encorajados e preparados para construir instrumentos de combate 

ao racismo em suas práticas docentes e na vida cotidiana. Ao afirmar que “ir à 

praia com o meu cabelo natural e me sentir bem é algo incrível”, Andreia nos 

conduz ao pensamento da socióloga estadunidense Patrícia Hill Collins (2019, p. 

59), que percebe no empoderamento de mulheres negras um ato que pode levar 

a transformações coletivas e à justiça social  

 A leitura e a análise dos textos produzidos durante as formações, nos 

fazem ver   que a ação de se debruçar sobre as  suas  memórias, e ao mesmo tempo 

refletir sobre o presente, contribui para que professoras  e professores  se engajem 

na efetivação da Lei n.º 10.639/03, de modo que crianças e jovens negros não 

experienciem o sofrimento relatado no depoimento da educadora Andreia 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

211 

Rodrigues.   É o que aponta o trecho final da carta escrita pela pedagoga Fabrícia 

Andrade: 

Atuando como pedagoga, não quero que [o sofrimento que você passou] 
aconteça com as crianças negras que passam por nós. Infelizmente, essa 
realidade ainda é presente em nosso meio. Precisamos repensar nossas 
atitudes como educadores e não permitir que crianças negras sofram 
com esse mal chamado racismo. 

Diante dessas reflexões, não podemos perder de vista que ainda há um 

longo caminho a ser percorrido para a supressão da discriminação racial no 

espaço escolar, mas é inegável que a Pedagogia da Carta tem nos permitido 

sonhar com instituições de ensino em que a celebração e o reconhecimento da 

diversidade étnico-racial sejam imperativos.  

 

5  Conclusão 
 

Um dos princípios da Lei n.º 10.639/03 é contribuir para a construção de 

identidades positivas entre os sujeitos negros, em uma sociedade que de maneira 

incessante   nega a    esse grupo a possibilidade de se orgulhar da sua pertença 

racial e de sua história. Para tanto, a tomada de consciência e a ação de 

educadores nesse sentido são imprescindíveis. Conforme nos ensina Paulo 

Freire: “Se a educação sozinha não transforma a sociedade, sem ela tampouco a 

sociedade muda” (Freire, 2002, p. 68).  

Ainda que experiências exitosas no trato da Educação das Relações Étnico-

Raciais tenham se multiplicado nas últimas duas décadas por todo o país, é fato 

que estamos diante de um dos maiores desafios do século XXI: colocar fim à 

injustiça racial presente nos sistemas de ensino, que tem roubado de crianças, 

jovens e adultos o direito de sonhar e exercer a cidadania plena. 

Na busca por mecanismos capazes de desconstruir o mito da democracia 

racial, que infelizmente ainda contamina as ações de muitos educadores e 

educadoras, impedindo o florescimento de iniciativas alicerçadas na superação 

do racismo nas escolas, apresentamos, neste artigo, a Pedagogia da Carta como 

instrumento de sensibilização e conscientização dos profissionais da educação 

que têm participado de cursos, minicursos e palestras por nós ministrados em 

diversas partes do Brasil.  

Ressaltamos que por meio do gesto de produzir correspondências 

reflexivas, guiadas pelo objetivo de compreender como o racismo se manifesta na 

sociedade brasileira e nas salas de aula, tencionamos também fomentar entre os 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

212 

participantes destes espaços formativos  o entendimento de que é urgente e 

necessário empreender metodologias de ensino que contribuam para o 

estabelecimento de um novo pacto civilizatório no Brasil, na qual a humanidade 

e a dignidade de crianças, jovens, mulheres e homens negros sejam tratadas como 

bens invioláveis.  

Até aqui, observamos que o exercício de reviver o passado e refletir o 

presente tem contribuído para a problematização da ideologia racista forjada no 

Brasil nos anos 1930; o que entendemos ser fundamental para o surgimento de 

práticas de ensino antirracistas. Com base nos conhecimentos produzidos pelo 

Movimento Negro, pela nossa experiência de sujeitos negros, pelas contribuições 

teóricas de intelectuais como Muniz Sodré, Paulo Freire, dentre outros, 

afirmamos que, em um país que naturaliza as desigualdades e a exclusão da 

população negra, a Pedagogia da Carta tem nos permitido acreditar e confiar no 

estabelecimento de uma educação em que o respeito às diferenças e a igualdade 

de oportunidades sejam direitos inegociáveis. Em um contexto como este, “o 

sonho se faz uma necessidade, uma precisão”, conforme ensina Paulo Freire 

(2023, p. 123).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

213 

 

Referências 
 
BRASIL. Lei n. 10.639/03. Brasília: Ministério da Educação, 2003. 
 
BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Étnico-Raciais. Ministério da Educação, 2004. 
 
CARVALHO, José Jorge de. Encontro de Saberes e a descolonização: para uma 
refundação étnica, racial e epistêmica das universidades brasileiras. In: 
BERNARDINO-COSTA,J.; MALDONADO-TORRES,N.; GROSFOGUEL, R.  
(0rgs.).  Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2020. p. 79-106.  
 
CAVALLEIRO, Eliane. O processo de socialização na educação infantil: a 
construção do silêncio e da submissão. Revista Brasileira de Crescimento 
e Desenvolvimento Humano, São Paulo,   n. 9, v. 2, p. 39-49, 1999. 
 
CAVALLEIRO, Eliane. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo, 
preconceito e discriminação na educação infantil. São Paulo: Contexto, 2020. 
 
COLLINS, Patrícia Hill Collins. Pensamento Feminista Negro. São Paulo: 
Boitempo, 2019. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. São Paulo: Paz e Terra, 2002.  
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2022. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2023. 
 
FREYRE, Gilberto. Casa Grande & Senzala. São Paulo: Global Editora, 2004. 
 
hooks, bell. Irmãs do inhame: mulheres negras e autorrecuperação. São 
Paulo: WMF Martins Fontes, 2023.  
 
hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como a prática da 
liberdade. São Paulo: Martins Fontes, 2017. 
 
GOMES, Nilma Lino. Educação e relações raciais: refletindo sobre algumas 
estratégias de atuação. In: MUNANGA, Kabengele (org.). Superando o 
racismo na escola. Brasília: SECAD, MEC, 2005. p. 143-154. 
 
GOMES, Nilma Lino. Diversidade étnico-racial e educação no contexto 
brasileiro. In:  GOMES, Nilma Lino  (org.). Um olhar além das fronteiras: 
educação e relações raciais. Belo Horizonte: Autêntica, 2007. p. 97-109.  
 
GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro Educador: saberes construídos 
nas lutas por emancipação. Petrópolis: Editora Vozes, 2018. 
 
GONÇALVES, Luiz Alberto de Oliveira. Negros e educação no Brasil. In: LOPES, 
Eliana Marta Teixeira; FARIA FILHO, Luciano Mendes; VEIGA, Cynthia Greive  
(orgs). 500 anos de educação no Brasil. 2. ed. Belo Horizonte: Editora 
Autêntica, 2000.  p. 325-346. v.1.  

http://lattes.cnpq.br/7444449891704854


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 196-
214, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

214 

 
MOURA, Clóvis. Dialética radical do negro. São Paulo: Anita Ltda, 1994. 
 
MUNANGA, Kabengele. Introdução. In: MUNANGA, Kabengele (org.). 
Superando o racismo na escola. Brasília: SECAD, MEC, 2005. p. 15-20. 
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade 
nacional  
versus identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2020. 
 
MUNANGA, Kabengele. Políticas de Ação Afirmativa em benefício da população 
negra: um ponto de vista em defesa das cotas. Sociedade e Cultura, Goiânia,  
v. 4, n. 2, jul./dez., p. 31-43, 2007.  
 
ROSEMBERG, Fúlvia. Educação Infantil e relações raciais: a tensão entre 
igualdade e diversidade. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, v. 44, n. 153, 
jul./set., p.742-759, 2014. 
 
SILVA, Ana Célia da. A representação social do negro no livro didático: 
o que mudou? Por que mudou? Salvador: EdUFBA, 2011.  
 
SOUZA, Jessé. Como o racismo criou o Brasil. Rio de Janeiro: Estação 
Brasil, 2021. 
 
TOLENTINO, Luana. Sobrevivendo ao racismo: memórias, cartas e o 
cotidiano da discriminação no Brasil. Campinas: Papirus, 2023.  
 
WERNECK, Jurema. Nossos passos vêm de longe! Movimentos de mulheres 
negras e estratégias contra o sexismo e o racismo. In: VEERSCHUUR, Christine 
(dir.).   Vents d'Est, vents d'Ouest. Mouvements de femmes et 
féminismes anticoloniaux. Genéve: Graduate Institute Publications, 2009. 
p.152-163.  


