
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

455  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
Narrativas afrofuturistas no ensino de 

Biologia: um caminho para a 
decolonialidade 

 
Guilherme da Silva Virgilio Rodrigues1 

Marcelo Diniz Monteiro de Barros2 

 
 

Resumo 

 
O presente artigo explora a relação entre Afrofuturismo e Ensino de Biologia 
Decolonial, apresentando um plano de ação pedagógica baseado em oficinas 
interdisciplinares. A colonialidade é discutida como um sistema de poder 
persistente e a decolonialidade é proposta como uma estratégia para reverter essa 
lógica, sendo a educação um dos meios para sua concretização. O Afrofuturismo, 
um movimento artístico e filosófico que ressignifica narrativas negras no 
passado, presente e futuro, foi explorado aqui para promover o protagonismo 
negro na ciência e no ensino. O plano inclui cinco oficinas que articulam 
produções afrofuturistas com temas da Biologia, explorando desde o racismo 
científico até a ciência negra, interculturalidade e genética na diáspora africana. 
Neste trabalho, concluímos que a metodologia proposta apresenta grande 
potencial pedagógico, mas ainda demanda aprimoramentos e novas abordagens 
para ampliar seu impacto na educação das relações étnico-raciais. 

 
 

 
1 Doutorando em Educação em Ciências e Saúde (PPGECS/UFRJ), pós-graduando em Relações 
Étnico-Raciais e Educação (CEFET-RJ) e mestre em Ensino em Biociências e Saúde 
(PGEBS/IOC-Fiocruz). Professor III de Ciências na Rede Municipal de Nilópolos/RJ. E-mail: 
guil.virgilio.rodrigues@gmail.com 
2 Doutor em Ensino em Biociências e Saúde (PGEBS/IOC-Fiocruz). Professor Adjunto IV do 
Departamento de Ciências Biológicas da Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. E-
mail: marcelodiniz@pucminas.br  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

456 

Palavras-chave 
 
Pedagogias Decoloniais; Ensino de Biologia; Afrofuturismo; Educação das 
Relações Étnico-Raciais; Ciência e Arte. 

 
 
 

Recebido em: 12/03/2025 
Aprovado em: 07/10/2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

457 

Afrofuturist narratives in Biology teaching: 
a path to decoloniality 

 
 

Abstract 
 
This article explores the relationship between Afrofuturism and Decolonial 
Biology Teaching, presenting a pedagogical action plan based on interdisciplinary 
workshops. Coloniality is discussed as a persistent system of power and 
decoloniality is proposed as a strategy to reverse this logic, with education being 
one of the means for its realization. Afrofuturism, an artistic and philosophical 
movement that resignifies black narratives in the past, present and future, was 
explored here to promote black protagonism in science and teaching. The plan 
includes five workshops that articulate Afrofuturist productions with themes 
from Biology, exploring everything from scientific racism to black science, 
interculturality and genetics in the African diaspora. In this work, we conclude 
that the proposed methodology has great pedagogical potential, but still requires 
improvements and new approaches to expand its impact on the education of 
ethnic-racial relations. 
 

Keywords 
 
Decolonial Pedagogies; Biology Teaching; Afrofuturism; Education of Ethnic-
Racial Relations; Science and Art. 

 
 
 

  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

458 

Colonialidade e decolonialidade 
 

Como conceito, a colonialidade se origina do grupo 

Modernidade/Colonialidade, que emerge nos anos 1990 das discussões de 

teóricos como Anibal Quijano, Walter Mignolo, Catherine Walsh, María Lugones 

e Enrique Dussel. O grupo tem como premissas a reflexão continuada sobre a 

realidade cultural e política latino-americana, embasada pela própria realidade e 

não pela de outrem (Ballestrin, 2013). 

Nelson Maldonado-Torres (2018) define colonialidade como uma lógica 

global de desumanização que é capaz de existir até mesmo na ausência de 

colônias formais. O conceito representa um padrão de relações de poder 

resultante do colonialismo moderno que se refere à forma como o trabalho, o 

conhecimento, a autoridade e as relações intersubjetivas se articulam entre si, 

mesmo após a descolonização, através do capitalismo mundial e da discriminação 

e hierarquização de categorias sociais, como as raças (Maldonado-Torres, 2007). 

Nós estaríamos respirando a colonialidade na modernidade cotidianamente, 

visto que ela se mantém viva em vários aspectos de nossa experiência moderna, 

como nos textos didáticos, nos critérios para o bom trabalho acadêmico, na 

cultura, no sentido comum, na autoimagem dos povos e nas aspirações dos 

sujeitos. 

A lógica da colonialidade tem diferentes faces. Quijano (2005) aponta, por 

exemplo, a colonialidade do poder, que engloba os processos de destruição do 

imaginário do outro, colonizado, invisibilizando-o e subalternizando-o, enquanto 

se reafirma o imaginário do colonizador europeu-ocidental. Opera-se “a 

naturalização do imaginário do invasor europeu, a subalternização epistêmica do 

outro não-europeu e a própria negação e o esquecimento de processos históricos 

não-europeus”, por meio de mecanismos como o fetichismo cultural que o 

europeu cria em torno de sua cultura, estimulando forte aspiração à cultura 

europeia por parte dos sujeitos subalternizados (Oliveira & Candau, 2010).  

Já quando nós nos voltamos para a Educação, ressalta-se como face de 

maior relevância a colonialidade do saber, entendida como a imposição de modos 

de conhecimento e de saberes que deslegitima saberes de grupos explorados e 

oprimidos (Silveira, Lourenço & Monteiro, 2021; Ballestrin, 2013). O 

eurocentrismo epistemológico é a lógica fundamental para reprodução da 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

459 

colonialidade do saber, evidenciando o que é definido como geopolítica do 

conhecimento (Ballestrin, 2013). Entende-se este último conceito como a 

estratégia da modernidade europeia de afirmar suas teorias, seus conhecimentos 

e seus paradigmas como verdades universais e de invisibilizar e silenciar os 

sujeitos que produzem conhecimentos “outros” (Oliveira & Candau, 2010). 

A decolonialidade refere-se à luta contra a lógica da colonialidade e seus 

efeitos materiais, epistêmicos e simbólicos (Maldonado-Torres, 2018). Na 

perspectiva da educação, pode ser compreendida como a desvinculação do 

mandato introjetado de repetir o padrão epistêmico ocidental como única 

referência de conhecimento científico, artístico e tecnológico. Ou seja, trata-se de 

desobrigar-se do eurocentrismo epistêmico compulsório (Carvalho, 2018). 

Interculturalidade e pedagogia colonial 
 

A partir da perspectiva decolonial, questiona-se o eurocentrismo e busca-

se uma contraposição contra um status quo, elencando como argumentos os 

impactos negativos de uma supremacia da lente europeia sobre as concepções e 

os perigos de uma “história única” na educação (Silveira, Lourenço & Monteiro, 

2021). 

Um conceito de peso para a perspectiva decolonial introduzido pelo 

filósofo Walter Mignolo é o de diferença colonial, que pode ser entendido como: 

“[...] pensar a partir das ruínas, das experiências e das margens criadas 
pela colonialidade do poder na estruturação do mundo 
moderno/colonial, como forma não de restituir conhecimento, mas de 
reconhecer conhecimentos “outros” em um horizonte epistemológico 
transmoderno, ou seja, construído a partir de formas de ser, pensar e 
conhecer diferentes da modernidade europeia, porém em diálogo com 
esta” (Oliveira & Candau, 2010, p. 23). 

A perspectiva do conceito exige um olhar sobre enfoques epistemológicos 

e sobre as subjetividades subalternizadas e excluídas, o que motiva o interesse 

por produções de conhecimento distintas da modernidade ocidental. Adotando 

uma perspectiva correlata, Catherine Walsh, conhecida como pedagoga da 

decolonialidade, reflete sobre os processos educacionais lançando mão de 

conceitos como pensamento-outro e pensamento crítico de fronteira. 

Pensamento-outro se refere à possibilidade do pensamento a partir da 

decolonização, ou seja, a luta contra a não-existência, a existência dominada e a 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

460 

desumanização. Trata-se de uma categoria que serve como força para questionar 

a negação histórica da existência dos não-europeus, como os afrodescendentes e 

indígenas da América Latina. Já pensamento crítico de fronteira significa tornar 

visíveis outras lógicas e formas de pensar, diferentes da lógica eurocêntrica 

dominante. Este pensamento se preocupa com o pensamento dominante, 

mantendo-o como referência, mas sujeitando-o ao constante questionamento e 

introduzindo nele outras histórias e modos de pensar, o que permite construir 

variadas estratégias entre grupos e conhecimentos subalternos, como, por 

exemplo, entre povos indígenas e povos negros (Oliveira & Candau, 2010). 

Um fato a ser considerado é que ambos os conceitos trazidos por Walsh 

têm em comum a centralidade no conceito de interculturalidade em sua 

construção, um conceito “outro” por si só. Em primeiro lugar, porque provém de 

movimentos étnico-sociais, sobretudo do movimento indígena equatoriano mais 

do que de uma instituição acadêmica; em segundo, porque reflete um 

pensamento que não se baseia nos legados coloniais eurocêntricos e nem nas 

perspectivas da modernidade; e, finalmente, porque não se origina nos centros 

geopolíticos de produção do conhecimento acadêmico, ou seja, do norte global 

(Walsh, 2019). Como a autora descreve:  

“[...] a interculturalidade aponta e representa processos de construção 
de um conhecimento outro, de uma prática política outra, de um poder 
social (e estatal) outro e de uma sociedade outra; uma outra forma de 
pensamento relacionada com e contra a Modernidade/Colonialidade, e 
um paradigma outro, que é pensado por meio da práxis política.” 
(Walsh, 2019, p. 9).  

Walsh propõe a perspectiva do que concebe como uma interculturalidade 

crítica como uma forma de pedagogia decolonial:  

“A interculturalidade crítica [...] é uma construção de e a partir das 
pessoas que sofreram uma experiência histórica de submissão e 
subalternização. Uma proposta e um projeto político que também 
poderia expandir-se e abarcar uma aliança com pessoas que também 
buscam construir alternativas à globalização neoliberal e à 
racionalidade ocidental, e que lutam tanto pela transformação social 
como pela criação de condições de poder, saber e ser muito diferentes. 
Pensada desta maneira, a interculturalidade crítica não é um processo 
ou projeto étnico, nem um projeto da diferença em si ... é um projeto de 
existência, de vida” (Oliveira & Candau, 2010 p. 28).  

Esta pedagogia decolonial seria uma práxis baseada numa insurgência 

educativa propositiva em que o termo insurgir representa a criação e a construção 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

461 

de novas condições sociais, políticas, culturais e de pensamento. Em outras 

palavras, trata-se da construção de uma noção e visão pedagógica que se projeta 

muito além dos processos de ensino e de transmissão de saber, que concebe a 

pedagogia como política cultural. Walsh, entretanto, aponta que esta perspectiva 

ainda está em processo de construção, tanto do ponto de vista teórico quanto do 

da construção de práticas nos sistemas escolares e em outros âmbitos educativos 

(Oliveira & Candau, 2010).  

A autora Isabela Cabral (2004), por exemplo, aponta que um projeto de 

educação intercultural está longe de ser algo simples. Ela depende de fatores tais 

como interação entre diferentes atores sociais, mediação cultural, abertura para 

reformulação de estereótipos e preconceitos construídos culturalmente em 

relação a diferentes grupos, a promoção de uma cultura da descoberta da 

diferença e da alteridade e uma sensibilidade para tratar da diversidade e 

complexidade cultural contemporâneas.  

Cabral também ressalta como uma pedagogia intercultural é flexível e pode 

ser realizada por meio de diferentes estratégias. Ela recorre a Nanni (2003), por 

exemplo, para informar oito sugestões de métodos didáticos para fomentar a 

educação intercultural: narração, comparação, desconstrução, ponto de vista, 

reconhecimento de empréstimos interculturais, pedagogia dos gestos, ludismo e 

emprego de práticas correntes respeitosas da diversidade cultural (Sousa, 2004).  

Educação das Relações Étnico-Raciais e ensino de Biologia 
 

Nos debates em torno das leis nacionais 10.639/03, 11.645/08, das 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e 

para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana e para o Estatuto 

da Igualdade Racial, podemos observar possibilidades de novas construções 

teóricas para a emergência da diferença colonial no Brasil e de uma proposta de 

interculturalidade crítica e de uma pedagogia decolonial (Brasil, 2003, 2008, 

2004, 2010).  

Em diálogo com a Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER), 

compreende-se que o ensino de Biologia também tem sido atravessado por 

desafios históricos vinculados ao racismo científico e à invisibilização de saberes 

não europeus. Pesquisas recentes (Oliveira & Oliveira, 2022; Panteleão & 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

462 

Batitucci, 2022; Santos & Silva, 2023) indicam que, embora existam avanços 

pontuais, ainda prevalece uma perspectiva eurocentrada na abordagem dos 

conteúdos biológicos, o que repercute na escassez de referências negras nos 

materiais didáticos e na formação docente. Nesse contexto, o Afrofuturismo 

emerge como possibilidade de tensionar o currículo de Biologia ao propor novas 

narrativas e imaginar futuros em que a ciência seja plural, antirracista e 

decolonial. 

O objetivo do presente trabalho é apresentar um plano de ação decolonial, 

intercultural e antirracista que se sustenta na legislação brasileira para a 

educação das relações étnico-raciais no âmbito do Ensino de Biologia. 

A evolução do movimento afrofuturista 

Este plano de ação foi construído em uma pesquisa de mestrado da área 

de Ensino de Ciências, sustentando-se nas possibilidades concedidas pelo 

paradigma CienciArte e lançando mão de linguagens e abordagens advindas das 

artes (Araujo-Jorge et al., 2018). Nesta pesquisa, foram explorados os potenciais 

de um movimento artístico em particular conhecido como Afrofuturismo.  

Nomeado pelo escritor e pesquisador de cibercultura estadunidense Marky 

Dery (Dery, 1994), o Afrofuturismo foi inicialmente concebido como uma 

categoria que abrangeria toda ficção especulativa que tratasse de temas afro-

americanos e abordasse as preocupações afro-americanas no contexto da 

tecnocultura do século XX, se apropriando de imagens de tecnologia e de um 

futuro idealizado. Dery elencou escritores como Samuel R. Delany, Octavia 

Butler, Steve Barnes, e Charles Saunders como alguns representantes. 

Quase três décadas depois, o Afrofuturismo passou a ser reconhecido como 

um movimento filosófico, cultural, artístico, político e científico que se manifesta 

em diversos campos, como literatura, cinema e música, a partir da perspectiva 

negra, e utiliza elementos da ficção científica, do hiperrealismo e da fantasia para 

criar narrativas de protagonismo negro, por meio da celebração de sua 

identidade, ancestralidade, história, mitologia e filosofia (Faiad da Silva et al., 

2018; Dias, 2021). Segundo Fábio Kabral (2019), um dos principais expoentes da 

literatura afrofuturista brasileira, o Afrofuturismo é um movimento de recriar o 

passado, transformar o presente e projetar o futuro através da óptica africana e 

afro-diaspórica.  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

463 

Dentre as obras com elementos afrofuturistas, destacam-se os filmes 

Pantera Negra (2018) e sua sequência (2022), Blade (1998), Bluesman (2018) de 

Baco Exu do Blues, e a filmografia afrofuturista de Will Smith, incluindo Eu Sou 

a Lenda (2008) e Eu, Robô (2004). Na música, sobressaem-se as produções de 

Sun Ra, o álbum Afrofuturista (2016) de Ellen Oléria e Black Is King (2020) de 

Beyoncé. Na literatura, são referências a trilogia Xenogênese de Octavia Butler, 

Sankofia (2019) de Lu Ain-Zaila, O Céu Entre Mundos (2021) de Sandra Menezes, 

O Último Ancestral (2021) de Alê Santos e a série de Fábio Kabral ambientada no 

universo de Ketu 3, como O Caçador Cibernético da Rua 13 (2017). 

O Afrofuturismo e o ensino 

Quando buscamos por verbetes como “afrofuturismo” associados a 

“educação” ou “ensino”, encontramos em plataformas como Google Acadêmico, 

certos trabalhos que exploram as contribuições didáticas do Afrofuturismo em 

diferentes disciplinas e níveis educacionais.  

Souza e Assis (2019) discutem o Afrofuturismo como um instrumento para 

a construção de uma educação antirracista. Ao abordar as condições sociais 

enfrentadas pela população negra no Brasil, incluindo o precário processo de 

escolarização, os autores analisam o curta-metragem Bluesman, do rapper Baco 

Exu do Blues. Concluem que, ao permitir a criação e recriação de narrativas e 

futuros, a ficção especulativa fortalece o protagonismo negro. Assim, mesmo em 

um presente distópico, o Afrofuturismo, aliado a uma perspectiva positiva da 

história, abre caminhos para novas possibilidades didático-pedagógicas 

comprometidas com a luta antirracista. 

Dias (2021) vai de encontro a esta conclusão ao ressaltar que o 

Afrofuturismo é orquestrado para oferecer a possibilidade de um futuro 

satisfatório para a pessoa negra, referenciando um passado que é interpretado de 

maneira positiva para além de afirmações construídas pelo colonialismo e 

Imperialismo. Além disso, a inserção dos afro-diaspóricos nas ficções científicas 

absorve as experiências desta população e os aloca como agentes contribuintes da 

história econômica, política e cultural do meio em que vivem, tal como orientam 

as leis de ensino da história e cultura afro-brasileira (Brasil, 2003, 2008, 2004, 

2010). 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

464 

Em meio às tessituras do trabalho, Dias ainda sugere o uso dos filmes 

Black is King (2020), Branco Sai, Preto Fica (2014) e Oyá: A Ascensão do Orixá 

(2014) para possibilitar uma educação antirracista que colabore para a mudança 

no imaginário que o afro-diaspórico tem de si, bem como daquele que o observa. 

Adotando uma perspectiva pedagógica decolonial e amparada pela legislação 

brasileira, a autora postula: 

“Pensar uma educação decolonial a partir de produções afrofuturistas 
permite uma melhor interpretação do lugar do afro-diaspórico no 
mundo e sobretudo na sociedade brasileira, em que seu passado deve 
ser compreendido para oferecer perspectiva para o futuro, mas também 
demonstrar para o resto da população a necessidade destas ações, ao 
passo que esta história, por tanto tempo escondida para debaixo do 
tapete, abre caminho para uma nova compreensão, somando todos os 
seus agentes e suas respectivas contribuições” (Dias, 2021, p. 49) 

Rocha e Vaz (2021) discutiram a aplicabilidade do Afrofuturismo na 

Educação com a metodologia ativa autoral “CartoDiversidade” em turmas de 

Formação de Professores de Pedagogia, Geografia e Matemática do Instituto 

Federal de Educação, Ciência e Tecnologia do Pará (IFPA). Esta metodologia foi 

proposta visando a promoção da interdisciplinaridade entre a Arte e a 

Diversidade Étnico-racial com o Movimento Afrofuturista, utilizando a obra 

Sankofia, de Lu Ain-Zaila (2019) e os princípios da cultura Maker e da 

metodologia STEAM. As autoras apontam que além de provocar conexões 

interdisciplinares permeadas por criatividade e inovação, CartoDiversidade é 

capaz de promover o empoderamento e a autoestima nos futuros professores no 

que diz respeito a abordagem das questões étnico-raciais. 

No âmbito do Ensino de Ciências, Fadigas et al (2019) apresentam cinco 

princípios de desenvolvimento com o tema “Afrofuturismo e a participação de 

pessoas negras na ciência” que poderão orientar intervenções educacionais que 

tenham o propósito de promover a educação das relações étnico-raciais no ensino 

de ciências da educação básica.  

O primeiro princípio, denominado “apresentação de narrativas 

afrofuturistas nas atividades pedagógicas da intervenção”, orienta o uso de 

mídias de ficção científica afrofuturista como contos, filmes, músicas e artes 

visuais, e sua posterior discussão.  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

465 

O segundo princípio, “discutir as relações entre ciência, raça e racismo”, 

pode ser efetivado por meio da abordagem histórica da construção do conceito de 

raça nas biociências e da apresentação do conceito de racismo científico, 

ressaltando a “culpa no cartório” das Ciências na construção do racismo.  

Para o terceiro princípio, “promover uma imagem positiva do povo negro 

na ciência”, os autores orientam apresentar as contribuições de pessoas negras à 

ciência ao longo da história, articuladas às narrativas ficcionais; mostrar a sua 

participação em empreendimentos científicos recentes e estudar as ações 

políticas que permitem a maior inserção de negras e negros na produção 

científica.  

O quarto princípio, “apresentar uma visão plural do continente africano”, 

pode ocorrer por meio da utilização de mapas que evidenciem a complexidade 

geopolítica do continente africano, exibição de imagens atuais de cidades 

africanas que revelem a condição de desenvolvimento moderno a que elas 

chegaram e do uso de narrativas afrofuturistas para explorar as diferenças 

culturais entre alguns povos africanos.  

Já o quinto, “a intervenção educacional ser interdisciplinar”, motiva a 

associação das discussões sobre relações étnico-raciais com as variadas 

disciplinas científicas, a abordagem da história das ciências e o trabalho entre 

professores de disciplinas diferentes (Fadigas et al., 2019). 

Orientado por estes princípios, Silva (2021) relata a criação de um material 

pedagógico que aborda a lei 10.639 e o ensino de Física no Ensino Médio de 

acordo com a Base Nacional Comum Curricular (BNCC). O autor cita algumas 

obras afrofuturistas que foram utilizadas para ilustrar como o ensino de Física 

pode se beneficiar de subgêneros como: Mitologia, Viagem no Tempo, Realidade 

Paralela, Horror de Sobrevivência, Ficção Cientifica e Monstro. Ao longo do 

trabalho, o autor apresenta situações de estudo que abordam assuntos de 

mecânica, física moderna, eletromagnetismo e astronomia.  

Entre as obras citadas por Silva, destaca-se o longa Pantera Negra (2018), 

uma das principais referências do Afrofuturismo na contemporaneidade. O filme, 

central neste estudo, tem sido um ponto de partida para diversas intervenções 

educacionais voltadas para a Educação das Relações Étnico-Raciais nos últimos 

anos (Santos, 2018; Lopes Junior & Silva, 2020; Silva, 2021; Silva & Melo, 2023).  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

466 

No contexto do Ensino de Ciências, Faiad da Silva et al. (2018) analisam 

as histórias em quadrinhos e o filme para planejar atividades lúdicas no ensino 

de Química dos metais no sexto ano do Ensino Fundamental. O enredo do filme, 

focado no domínio dos wakandanos sobre o vibranium, um metal extraterrestre 

encontrado no fictício Reino de Wakanda, permite reflexões sobre ciência, 

tecnologia e exploração de recursos naturais. Além disso, os autores destacam o 

potencial da obra para discussões sobre gênero nas Ciências, evidenciando Shuri, 

cientista brilhante e futura portadora do título de Pantera Negra. 

Pesquisas recentes apontam que, embora haja avanços pontuais, o ensino 

de Biologia ainda reproduz hierarquias epistemológicas e silenciamentos sobre 

as contribuições africanas e afro-diaspóricas (Oliveira & Oliveira, 2022; 

Panteleão & Batitucci, 2022). Esses estudos reforçam a necessidade de práticas 

de ensino de Biologia que, à luz da Educação das Relações Étnico-Raciais, 

enfrentem o racismo científico e valorizem saberes plurais. 

Desenvolvimento Metodológico 

Abordagem e natureza da pesquisa 

A pesquisa da qual o presente trabalho deriva caracteriza-se como uma 

pesquisa-ação (Thiollent, 2011), por buscar a transformação de práticas 

educacionais por meio da participação ativa dos sujeitos envolvidos. O trabalho 

insere-se na perspectiva decolonial e interdisciplinar, articulando arte, ciência e 

cultura na construção de práticas educativas voltadas à promoção da Educação 

das Relações Étnico-Raciais (ERER) no ensino de Biologia. Essa abordagem 

fundamenta-se na noção de que o conhecimento é uma construção coletiva e 

situada, e que a escola constitui espaço privilegiado para o diálogo entre saberes 

científicos e saberes afro-diaspóricos. 

Procedimentos e plano de ação 

O plano de ação que fundamenta esta pesquisa foi desenvolvido a partir de 

uma proposta de intervenção educativa inspirada pelo paradigma CienciArte e 

pelos “Cinco princípios de desenvolvimento para orientar intervenções 

educacionais” relacionadas ao Afrofuturismo que foram desenvolvidos por 

Fadigas e colaboradores (2019). Essa proposta buscou articular o ensino de 

Biologia à arte e à cultura afro-diaspórica, promovendo a Educação das Relações 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

467 

Étnico-Raciais (ERER) por meio da reflexão crítica sobre as relações entre 

ciência, identidade e ancestralidade. 

O plano foi estruturado em um ciclo de cinco oficinas temáticas concebidas 

como espaços de diálogo entre Afrofuturismo, Biologia e práticas educativas 

emancipatórias. Cada oficina foi planejada para aproximar conceitos científicos 

de produções artísticas afrodiaspóricas, explorando elementos estéticos, 

simbólicos e conceituais que permitissem tensionar a colonialidade do saber e 

estimular a imaginação científica a partir de outras epistemologias. 

As oficinas foram elaboradas tomando como base obras audiovisuais 

associadas ao movimento afrofuturista, selecionadas de acordo com as 

possibilidades de articulação com conteúdos biológicos e temas socioculturais. 

Entre elas, destacaram-se o curta-metragem Bluesman, de Baco Exu do Blues, e 

o filme Pantera Negra, de Ryan Coogler, utilizados como disparadores para 

reflexões sobre representatividade negra na ciência, racismo científico e 

produção de conhecimento. Pontuamos, a propósito, que o diálogo entre Biologia 

e expressões artísticas afrofuturistas como estas também permite conexões com 

História, Filosofia e Artes, reforçando o caráter interdisciplinar da proposta. 

Cada oficina foi pensada como uma experiência dialógica, envolvendo 

momentos de acolhimento, apreciação estética e debate orientado, sendo a última 

voltada diretamente à criação artística, com base no paradigma CienciArte. As 

produções resultantes dessas atividades — textos, ilustrações, colagens e outras 

expressões criativas — constituiriam parte do corpus analítico da pesquisa, junto 

aos questionários aplicados aos participantes e às anotações de campo realizadas 

durante o processo.  

Consideramos que a localização e o tempo de cada oficina estão sujeitos a 

variação conforme o que cada instituição é capaz de disponibilizar. Apontamos, 

no entanto, que a duração esperada de cada oficina é 2 horas, tendo em vista a 

quantidade de atividades envolvidas. Ela depende também da disponibilidade de 

um espaço que permita a exibição das obras exploradas, como uma sala de vídeo, 

auditório, laboratório de informática ou sala de aula com aparelho audiovisual.  

Cabe ressaltar que o número de discentes e docentes participantes também 

é variável, uma vez que depende da disponibilidade de tempo e do interesse dos 

envolvidos, condicionantes influenciados por fatores de diferentes naturezas. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

468 

Estes participantes são preferencialmente convidados por uma chamada livre, 

com o auxílio de cartazes e recursos virtuais de divulgação e de duração variável, 

sem utilizar nenhum critério de seleção que extrapole os já mencionados. 

Serão descritas brevemente a seguir, as oficinas que compõem o plano. 

1° Oficina: “O Afrofuturismo em Bluesman: a Biologia é Blues!”  

A primeira oficina tem por objetivo introduzir os participantes ao 

movimento Afrofuturista e explicitar a organização do ciclo. 

Como primeiro ato, apresentamos o curta metragem e musical brasileiro 

Bluesman (2018) dirigido por Douglas Bernardt, com roteiro e trilha sonora do 

cantor Baco Exu do Blues e duração de 8 minutos e 16 segundos. Disponível 

gratuitamente no Youtube, o curta apresenta no lugar de uma sinopse oficial a 

seguinte mensagem conceituadora: 

1903.  
A primeira vez que um homem branco observou um homem negro, não 
como um “animal” agressivo ou força braçal desprovida de inteligência. 
Desta vez percebe-se o talento, a criatividade, a MÚSICA! O mundo 
branco nunca havia sentido algo como o “blues”. Um negro, um violão 
e um canivete. Nasce na luta pela vida, nasce forte, nasce pungente. Pela 
real necessidade de existir!  
O que é ser “Bluesman"?  
É ser o inverso do que os "outros" pensam. É ser contra corrente, ser a 
própria força, a sua própria raiz. É saber que nunca fomos uma 
reprodução automática da imagem submissa que foi criada por eles. 
Foda-se a imagem que vocês criaram.  
Não sou legível. Não sou entendível.  
Sou meu próprio deus.  
Sou meu próprio santo. Meu próprio poeta.  
Me olhe como uma tela preta, de um único pintor.  
Só eu posso fazer minha arte. Só eu posso me descrever.  
Vocês não têm esse direito.  
Não sou obrigado a ser o que vocês esperam! Somos muito mais! Se você 
não se enquadra ao que esperam… Você é um “Bluesman” (Bernardt, 
2018) 

A obra apresenta um jovem negro, interpretado por Kelson Succi, em uma 

corrida por diferentes cenários, onde interage com personagens que contribuem 

para a quebra de expectativas, evidenciando elementos do Afrofuturismo, como 

protagonismo negro, celebração da cultura negra e a fusão temporal entre 

passado, presente e futuro. Em uma cena específica, Hilton Cobra interpreta um 

ourives que contrasta simbolicamente o ouro com a branquitude e a prata com a 

negritude. Segundo o plano, durante a exibição, os participantes são incentivados 

a refletir sobre a trajetória do protagonista, e, ao final, discutimos o enredo e a 

produção do filme, relacionando-o às principais características do Afrofuturismo 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

469 

e a outras manifestações artísticas. Posteriormente, explicamos a proposta das 

oficinas, respondemos dúvidas, aplicamos um questionário de diagnóstico e um 

de avaliação e encerramos com um espaço para comentários e perguntas.  

2° Oficina: “M8: quando a Ciência socorre o racismo” 

A segunda oficina segue como diretriz o princípio “Discutir as relações 

entre ciência, raça e racismo”.  

Nesta oficina, abordamos a construção histórica do conceito de raça nas 

biociências e o racismo científico, destacando o papel da Ciência na alterização e 

hierarquização racial que sustentam desigualdades sociais. Para isso, utilizamos 

o filme M-8: Quando a Morte Socorre a Vida (2020), de Jeferson De, que 

acompanha Maurício, um estudante negro de medicina que, em sua primeira aula 

de anatomia, se depara com M8, um cadáver que será objeto de estudo. Após a 

exibição, discutimos como as Ciências Naturais trataram as diferenças corporais 

e sua influência nas relações étnico-raciais no Brasil, analisando aspectos do 

filme, como a predominância de corpos negros entre os cadáveres e a fala 

reflexiva de Maurício sobre sua identidade em relação aos colegas de turma. Nos 

minutos finais da oficina, abrimos para comentários e perguntas e liberamos o 

questionário de avaliação da oficina. 

3° Oficina: “Pumzi: a Ciência Negra Vive!” 

A terceira oficina segue como diretriz o princípio “Promover uma imagem 

positiva do povo negro na Ciência”. 

A oficina tem como objetivo destacar as contribuições de negros e negras 

às ciências ao longo da história, conectando-as a narrativas ficcionais, além de 

evidenciar sua participação em empreendimentos científicos recentes e ações 

políticas que promovem sua inserção na produção científica.  

A abordagem inicia-se com a exibição do curta-metragem etíope Pumzi 

(2009), de Wanuri Kahiu, que narra a jornada de Asha, uma cientista que 

descobre solo fértil após a Terceira Guerra Mundial e desafia o Conselho 

Comunitário ao tentar recriar a vida na Terra. Após a exibição, discute-se a 

atuação da protagonista como cientista, a escassez de água e a busca científica por 

soluções ambientais. Em seguida, aborda-se a presença de negros na ciência por 

meio de questionamentos reflexivos sobre sua representatividade e 

contribuições.  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

470 

Entre as etapas finais, há a apresentação interativa de cientistas negras e 

invenções de africanos e negros nas ciências biológicas e da saúde, utilizando um 

jogo de cartas e adivinhação desenvolvido no PowerPoint, baseado nos livros 

@Descolonizando_Saberes: Mulheres Negras na Ciência (2020) e História 

Preta das Coisas: 50 invenções científico-tecnológicas de pessoas negras (2021), 

de Bárbara Carine Soares Pinheiro. Como Encerramento (15 minutos), 

apresentamos os livros que foram usados como referência. Em seguida, abrimos 

para comentários e perguntas e liberamos o questionário de avaliação da oficina. 

4° Oficina: “Atlântico Negro, Wakanda-Brasil: Interculturalidade e 

Genética na Diáspora Negra” 

A quarta oficina tem como objetivo apresentar uma visão plural do 

continente africano e da Diáspora Africana, utilizando as narrativas afrofuturistas 

para explorar as diferenças culturais entre os povos africanos, superar a visão 

distópica da África e da Diáspora, e discutir as etnias que podem ter contribuído 

geneticamente para a formação do povo brasileiro. Para isso, são exibidos trechos 

do filme Pantera Negra (2018), dirigido por Ryan Coogler, que apresenta a 

fictícia e tecnologicamente avançada nação de Wakanda, situada na África 

subsaariana. 

A trama do filme segue o príncipe T'Challa, que, após a morte de seu pai, 

retorna a Wakanda para assumir o trono, mas logo se vê desafiado por facções 

internas e por inimigos externos, como Erik Killmonger e Ulysses Klaw.  

Wakanda, um país rico em vibranium, um metal extraterrestre, se destaca 

por seu alto desenvolvimento tecnológico. Durante a exibição dos trechos do 

filme, são destacadas as tribos fictícias do reino de Wakanda, como a Tribo 

Dourada, a Tribo do Rio, a Tribo da Fronteira, a Tribo Mineradora, a Tribo 

Mercante e a Tribo Jabari, com a proposta de identificar quais etnias reais 

inspiraram essas representações. 

Após a exibição, a oficina segue com a discussão sobre quais etnias 

africanas influenciaram as tribos fictícias do filme, explorando ainda se essas 

etnias foram trazidas ao Brasil durante o período da escravidão. A oficina também 

aborda testes de ancestralidade genética, utilizados atualmente para identificar 

as etnias africanas presentes na composição genética dos brasileiros, e as 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

471 

contribuições dessas etnias para a construção da sociedade brasileira, em uma 

abordagem que promove o diálogo com a Biologia e uma educação intercultural. 

5° Oficina: “Um vislumbre de um afrofuturo no ensino de Biologia” 

Na quinta oficina, realizamos a discussão das produções artístico-

científicas dos participantes. O que foi apropriado pelos envolvidos no ciclo? 

Quais aspectos da Biologia são considerados relevantes em um diálogo com o 

Afrofuturismo? Há uma preferência pela realização de trabalhos mais simples ou 

complexos, individuais ou coletivos? Quais formatos seriam priorizados? 

Concluiríamos durante a oficina ou posteriormente? Seria um desejo dos 

participantes exibir sua produção para a comunidade escolar que os cerca?  

Nos minutos finais, abrimos para comentários e perguntas e liberamos o 

questionário de avaliação da oficina. 

A aplicação experimental  

Em função de fatores institucionais e logísticos, até então o plano foi 

aplicado parcialmente, com a realização de três das cinco oficinas previstas junto 

a turmas do Ensino Médio em uma escola pública federal na cidade do Rio de 

Janeiro/RJ. Em uma sequência de três encontros presenciais, realizamos as 

oficinas: “O Afrofuturismo em Bluesman: a Biologia é Blues!”, “Pumzi: a Ciência 

Negra Vive!” e “Um vislumbre de um afrofuturo no ensino de Biologia”. 

Os encontros contaram com a participação de estudantes voluntários do 1º 

ano do Ensino Médio, totalizando 6 participantes, sem a participação de 

docentes. As oficinas ocorreram no contraturno dos estudantes, nas salas 

disponíveis. A coleta de dados contemplou questionários semiestruturados, 

registros de campo e uma produção CienciArte resultante das oficinas.  

Os questionários continham questões abertas e fechadas, voltadas à 

percepção dos participantes sobre a relação entre Biologia, arte e relações étnico-

raciais, bem como à avaliação da própria experiência vivida no âmbito da 

Educação das Relações Étnico-raciais.  

A produção CienciArte, por sua vez, se deu de forma coletiva. Os 

estudantes se comprometeram a produzir uma cartilha composta por seções em 

prosa e em poemas, além de imagens de obras afrofuturistas autorais produzidas 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

472 

por inteligência artificial que integravam diferentes aspectos do diálogo entre 

Afrofuturismo e Biologia. 

Os dados extraídos dos questionários e da produção CienciArte foram 

digitalizadas e organizadas em um corpus analítico, posteriormente submetido à 

análise de conteúdo de Bardin (2011). Esse processo possibilitou identificar 

regularidades discursivas, símbolos e significados atribuídos à presença negra na 

ciência e à ideia de decolonialidade no ensino de Biologia.  

Resultados e Discussão 

A análise de conteúdo das produções e respostas dos participantes seguiu 

as etapas propostas por Bardin (2011), contemplando a pré-análise, a exploração 

do material e o tratamento dos resultados. O processo envolveu a leitura flutuante 

e posterior categorização do corpus, de modo misto — com categorias a priori, 

definidas a partir dos referenciais decoloniais e da ERER, e categorias 

emergentes, derivadas das manifestações dos sujeitos. 

Os resultados aqui apresentados não pretendem esgotar a análise de 

conteúdo desenvolvida na pesquisa de origem, mas destacar alguns achados 

formativos e simbólicos que emergiram da aplicação parcial do plano de ação. O 

foco recai sobre as percepções dos participantes quanto ao papel das narrativas 

afrofuturistas no ensino de Biologia e sobre as possibilidades de uma prática 

pedagógica decolonial mediada pela arte. 

As principais dimensões analíticas concentraram-se em três eixos: (1) 

percepção sobre o protagonismo negro na ciência; (2) compreensão das relações 

entre Biologia e problemáticas raciais; (3) reflexão sobre as potencialidades do 

Afrofuturismo como estratégia pedagógica. 

A análise da produção e das respostas dos participantes revelou duas 

categorias principais: (1) Contribuições científicas negras e (2) Interações entre 

Biologia e Relações Étnico-Raciais. A primeira categoria, predominante nas 

respostas (83,33 %), destacou o interesse em conhecer cientistas negros e afro-

diaspóricos e compreender suas contribuições para a Biologia e demais áreas da 

ciência. A segunda (16,67 %) evidenciou um reconhecimento ainda inicial, porém 

significativo, das relações entre a Biologia e problemáticas sociais como o racismo 

científico, a eugenia e o ensino de ciências comprometido com a justiça social. Ao 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

473 

articular Biologia e cultura afro-diaspórica, os participantes passaram a 

reconhecer a presença negra na história da ciência e a questionar os 

silenciamentos impostos por uma epistemologia eurocentrada, como é possível 

observar em algumas das respostas aos questionários de avaliação a seguir:  

“Ela me ofereceu uma visão mais abrangente acerca do papel 
da biologia perpetuando violências raciais” (Participante 
anônimo identificado como A1O1 respondendo o que a oficina “O 
Afrofuturismo em Bluesman: a Biologia é Blues!” lhe ofereceu). 

“A oficina me ofereceu vocabulário, fontes, meios de 
representação e protagonismo negro, e claro, uma grande 
lição de vida” (Participante anônimo identificado como A4O1 
respondendo o que a oficina “O Afrofuturismo em Bluesman: a Biologia 
é Blues!” lhe ofereceu). 

“Me ofereceu um conhecimento abrangente acerca da 
influência da biologia para a história e para a vida cotidiana, 
além da contribuição e importância negra para as ciências! 
Foi incrível, inspirador, me senti repleta de conhecimento e 
curiosidade! Obrigada” (Participante anônima identificada como 
A4O2 respondendo o que a oficina “Pumzi: a Ciência Negra Vive!” lhe 
ofereceu) 

“Um entendimento e conhecimento sobre a tecnologia e 
ciência dos povos africanos” (Participante anônimo identificado 
como A5O2 respondendo o que a oficina “Pumzi: a Ciência Negra Vive!” 
lhe ofereceu). 

A recepção positiva das atividades e a qualidade das produções artísticas 

demonstraram que o Afrofuturismo pode atuar como uma porta de entrada 

afetiva e crítica para o ensino de Ciências. 

A avaliação dos participantes sobre as três oficinas indicou índices de 

aprovação de 80 %, 73 % e 90 %, revelando boa receptividade ao plano de ação. 

Contudo, alguns entraves se fizeram presentes, como o tempo limitado para 

execução das oficinas e a baixa participação docente, que dificultaram a 

ampliação do diálogo institucional sobre as relações étnico-raciais. Esses 

aspectos, também identificados por Pinheiro (2020) e Fernandes (2018), 

apontam para a persistência da colonialidade do saber nos espaços escolares e 

para a necessidade de políticas de formação docente continuada.  

Ainda assim, os depoimentos e a produção artística expressaram 

envolvimento e reconhecimento da importância de representações negras 

positivas na ciência. Esses resultados reforçam a viabilidade pedagógica das 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

474 

oficinas e a necessidade de políticas institucionais que consolidem práticas de 

ensino de Ciências antirracistas. 

A experiência também revelou que o lugar de fala e de escuta dos sujeitos 

influencia a recepção e o impacto das oficinas. O protagonismo negro na 

condução das atividades (uma vez que dois dos participantes se declaravam 

negros, assim como o pesquisador e mediador), aliado à dimensão estética da 

CienciArte, potencializou a identificação dos estudantes e a abertura para o 

diálogo sobre racismo e ciência. As representações criadas pelos estudantes 

revelaram modos plurais de imaginar o futuro e ressignificar o lugar do corpo 

negro na ciência, transformando a criação artística em gesto epistemológico. Essa 

experiência reforça a potência das artes como mediadoras de uma educação 

científica sensível e decolonial, em que o conhecimento se constrói por meio da 

escuta, da imaginação e da ancestralidade. 

Entretanto, a reprodução dessa proposta em contextos com mediadores 

não negros requer sensibilidade e formação antirracista, conforme propõe hooks 

(2017), para que a empatia e a escuta ativa assegurem o caráter emancipador da 

prática pedagógica. Assim, a reprodutibilidade do plano demanda adaptações 

contextuais, sem perda de sua intencionalidade decolonial. 

Considerações finais 

Diante da expansão e estruturação de uma Biologia Decolonial, este 

trabalho buscou evidenciar o potencial do Afrofuturismo como um recurso para 

sua concretização. Por meio de obras cinematográficas afrofuturistas, foi possível 

desenvolver oficinas com diferentes formatos e temáticas, compondo um plano 

de ação alinhado a uma perspectiva pedagogicamente decolonial. 

Embora os resultados obtidos se refiram a uma aplicação parcial do plano 

de ação, a experiência revelou limites e possibilidades importantes. Entre os 

limites, destacam-se o tempo reduzido de realização e a dependência de 

condições institucionais favoráveis à abordagem de temas raciais de modo crítico. 

Por outro lado, as oficinas mostraram-se férteis para promover aprendizagens 

afetivas e cognitivas em torno do protagonismo negro e da pluralidade da ciência. 

Como continuidade, prevê-se o aperfeiçoamento metodológico da 

proposta, com a aplicação das oficinas restantes e a ampliação de atividades 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

475 

interativas, como o jogo Afrofuturistas, que poderá aprofundar o diálogo entre 

Biologia, arte e tecnologia no contexto da ERER. Essas futuras etapas 

possibilitarão avaliar o impacto da proposta em contextos mais amplos, 

consolidando-a como estratégia formativa e curricular comprometida com a 

Educação das Relações Étnico-Raciais. 

Assim, as narrativas afrofuturistas revelam-se não apenas como recursos 

estéticos, mas como ferramentas epistemológicas capazes de deslocar o olhar 

eurocêntrico da ciência e de reimaginar o ensino de Biologia sob o prisma da 

ancestralidade e da justiça cognitiva. Ao integrar ficção, arte e ciência, a proposta 

convida à construção de futuros educacionais onde a presença negra não é 

exceção, mas princípio constitutivo da produção do conhecimento. Ao projetar 

futuros educacionais plurais, o Afrofuturismo reafirma o direito à imaginação e à 

invenção de mundos em que o conhecimento científico seja também espaço de 

reexistência e de liberdade. 

Referências 

ARAUJO-JORGE, T. C. et al. CienciArte© no Instituto Oswaldo Cruz: 30 anos de 
experiências na construção de um conceito interdisciplinar. Ciência e Cultura, 
São Paulo, v. 70, n. 2, p. 25-34, abr./jun. 2018. DOI: 
http://dx.doi.org/10.21800/2317-66602018000200010. Disponível em: 
http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0009-
67252018000200010&lng=pt&tlng=pt. Acesso em: 8 mar. 2025. 

BALLESTRIN, L. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de 
Ciência Política, Brasília, n. 11, p. 89-117, mai./ago. 2013. DOI: 
https://doi.org/10.1590/S0103-33522013000200004. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/?lang=pt. 
Acesso em: 8 mar. 2025. 

BARDIN, L. Análise de Conteúdo. Lisboa: Edições 70. 2011. 

BERNARDT, D. R. Bluesman. Brasil: Stink Films. 2018. 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Étnico-Raciais e para o Ensino da História e Cultura Afro-
brasileira e Africana. Brasília: MEC, 2004. Disponível em: 
https://www.gov.br/inep/pt-br/centrais-de-conteudo/acervo-linha-
editorial/publicacoes-diversas/temas-interdisciplinares/diretrizes-curriculares-
nacionais-para-a-educacao-das-relacoes-etnico-raciais-e-para-o-ensino-de-
historia-e-cultura-afro-brasileira-e-africana. Acesso em: 8 mar. 2025. 

BRASIL. Lei nº 10639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática 
“História e Cultura Afro-brasileira”, e dá outras providências. Diário Oficial [da] 
República Federativa do Brasil. Brasília, DF, 2003. Disponível em: 

http://dx.doi.org/10.21800/2317-66602018000200010
http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0009-67252018000200010&lng=pt&tlng=pt
http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0009-67252018000200010&lng=pt&tlng=pt
https://doi.org/10.1590/S0103-33522013000200004
https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwXH55jhv/?lang=pt
https://www.gov.br/inep/pt-br/centrais-de-conteudo/acervo-linha-editorial/publicacoes-diversas/temas-interdisciplinares/diretrizes-curriculares-nacionais-para-a-educacao-das-relacoes-etnico-raciais-e-para-o-ensino-de-historia-e-cultura-afro-brasileira-e-africana
https://www.gov.br/inep/pt-br/centrais-de-conteudo/acervo-linha-editorial/publicacoes-diversas/temas-interdisciplinares/diretrizes-curriculares-nacionais-para-a-educacao-das-relacoes-etnico-raciais-e-para-o-ensino-de-historia-e-cultura-afro-brasileira-e-africana
https://www.gov.br/inep/pt-br/centrais-de-conteudo/acervo-linha-editorial/publicacoes-diversas/temas-interdisciplinares/diretrizes-curriculares-nacionais-para-a-educacao-das-relacoes-etnico-raciais-e-para-o-ensino-de-historia-e-cultura-afro-brasileira-e-africana
https://www.gov.br/inep/pt-br/centrais-de-conteudo/acervo-linha-editorial/publicacoes-diversas/temas-interdisciplinares/diretrizes-curriculares-nacionais-para-a-educacao-das-relacoes-etnico-raciais-e-para-o-ensino-de-historia-e-cultura-afro-brasileira-e-africana


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

476 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 8 
mar. 2025.   

BRASIL. Lei nº 11.645. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, 
modificada pela Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as 
diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede 
de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e 
Indígena”. Diário Oficial da República Federativa do Brasil, Brasília, 2008. 
Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-
2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em: 8 mar. 2025.   

BRASIL. Lei nº 12.288, de 20 de julho de 2010. Institui o Estatuto da Igualdade 
Racial. Diário Oficial da República Federativa do Brasil, Poder Executivo, 
Brasília, DF, 2010. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/lei/l12288.htm. 
Acesso em: 8 mar. 2025. 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. 
Brasília, 2018. Disponível em:  http://basenacionalcomum.mec.gov.br/. Acesso 
em: 8 mar. 2025.  

CABRAL, I. F. S. A educação intercultural na escola e o reconhecimento do outro 
diferente. Archivos Analíticos de Políticas Educativas, Arizona, Estados 
Unidos, v. 12, n. 59, p. 1-8, out. 2004. Disponível em: 
https://www.arca.fiocruz.br/handle/icict/9022. Acesso em: 8 mar. 2025.  

CARVALHO, J. J. Encontro de Saberes e descolonização: para uma refundação 
étnica, racial e epistêmica das universidades brasileiras. In: BERNARDINO-
COSTA, J.; MALDONADO-TORRES, N.; GROSFOGUEL, R. (Orgs.). 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2018, p. 78-105. 

COOGLER, R. Black Panther. Estados Unidos da América: Marvel Studios, 
2018 

COOGLER, R. Black Panther: Wakanda Forever. Estados Unidos da 
América: Marvel Studios, 2022.  

DERY, M. Black to the future. In: DERY, M. Flame Wars: The Discourse of 
Cyberculture. Durham/London: Duke University Press, 1994. 

DIAS, N. M. A ficção afrofuturista na educação decolonial brasileira. Revista 
Cadernos de Clio, Curitiba, v. 11, n. 2, p. 37-68, out. 2021. DOI: 
http://dx.doi.org/10.5380/clio.v11i2.79828. Disponível em: 
https://revistas.ufpr.br/clio/article/view/79828. Acesso em: 8 mar. 2025.  

ERNESTO, L. M. Sankofia: Breves histórias sobre Afrofuturismo. Rio de 
Janeiro: Lu Ain-Zaila, 2018. 

FADIGAS, M. D.; SEPULVEDA, C.; MORAIS, J. M. S.; SANTOS, M. E. 
Afrofuturismo como plataforma para promoção de relações étnico-raciais 
positivas no ensino de ciências. In: Atas do Encontro Nacional de Pesquisa 
em Educação em Ciências, 2019. Disponível em: 
https://abrapec.com/enpec/xii-enpec/anais/listaresumos_1.htm  

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2010/lei/l12288.htm
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/
https://www.arca.fiocruz.br/handle/icict/9022
http://dx.doi.org/10.5380/clio.v11i2.79828
https://revistas.ufpr.br/clio/article/view/79828


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

477 

FAIAD DA SILVA, C. R.; LIMA, G. A.; ALVARENGA, M. A. F. M.; REZENDE, D. 
B. (2018). A África como tema para o ensino de metais: uma proposta de atividade 
lúdica com narrativas do Pantera Negra. Revista Eletrônica Ludus 
Scientiae, Foz do Iguaçu, v. 2, n. 2, p. 39-56, jul./dez. 2018. DOI: 
https://doi.org/10.30691/relus.v2i2.1505. Disponível em: 
https://revistas.unila.edu.br/relus/article/view/1505. Acesso em: 9 mar. 2025. 

FERNANDES, K. M. Biologia decolonial, vida e genocídio da juventude negra. In: 
PINHEIRO, B. C. S.; ROSA, K. Descolonizando saberes: a lei 10.639/2003 
no Ensino de Ciências. Editora Livraria da Física, São Paulo, 2018, p. 89-96. 

HOOKS, B. Ensinando a transgredir: a educação como prática da 
liberdade. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2017. 288p. 

IGBINEDION, N. Oya: Rise Of the Orisha. Nigéria: Igodo Films, 2014. 

KABRAL, F. Afrofuturismo: ensaio sobre narrativas, definições, mitologia e 
heroísmo. In: LIMA, E. F.; SANTOS, F. F.; NAKASHIMA, H.A. Y., TEDESCHI, L. 
A. (org.). Ensaios Sobre Racismos: Pensamento de Fronteira. São Paulo, 
Balão Editorial, 2019, p. 104-115. 

KABRAL, F. O Caçador cibernético da Rua Treze. Rio de Janeiro: Malê, 
2017. 

KNOWLES-CARTER, B. et al. Black Is King. Estados Unidos da América: Walt 
Disney Pictures, 2020. 

LAWRENCE, F. I Am Legend. Estados Unidos da América: Warner Bros. 
Pictures, 2007. 

LOPES JUNIOR, M. S. & SILVA, A. Q. Filme “Pantera Negra”: A representação 
positiva no cinema para o ensino de história da África. Revista Em Favor de 
Igualdade Racial, Rio Branco, v. 3, n. 3, p. 139–153, ago./dez. 2020. DOI: 
10.22533/at.ed.46920250515. Disponível em: 
https://periodicos.ufac.br/index.php/RFIR/article/view/3280. Acesso em: 8 
mar. 2025.  

MALDONADO-TORRES, N. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: 
algumas dimensões básicas. In: BERNARDINO-COSTA, J.; MALDONADO-
TORRES, N.; GROSFOGUEL, R. (Orgs.). Decolonialidade e pensamento 
afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2018, p. 78-105.  

MALDONADO-TORRES, N. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al 
desarrollo de un concepto. In: CASTRO-GÓMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. (Orgs.) 
El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más 
allá del capitalismo global. Bogotá: Universidad Javeriana-Instituto Pensar, 
Universidad Central-IESCO, Siglo del Hombre Editores, 2007, p. 127-167. 

MENEZES, S. O Céu entre mundos. Rio de Janeiro: Editora Malê, 2021. 

NANNI, A. Buone pratiche e metodi didattici per educare all’ interculturalità. 
Cem/ mondalità, ago./set. 2003.  

NORRINGTON, S. Blade. Estados Unidos da América: Marvel Entertainment, 
1998. 

https://doi.org/10.30691/relus.v2i2.1505
https://revistas.unila.edu.br/relus/article/view/1505
https://periodicos.ufac.br/index.php/RFIR/article/view/3280


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

478 

OLIVEIRA, L. F. & CANDAU, V. M. F. Pedagogia Decolonial e Educação 
Antirracista e Intercultural no Brasil. Educação em Revista, Belo Horizonte, 
v. 26 n. 1, p. 15-40, abr. 2010. DOI: https://doi.org/10.1590/S0102-
46982010000100002. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/edur/a/TXxbbM6FwLJyh9G9tqvQp4v/?lang=pt. 
Acesso em: 8 mar. 2025. 

PINHEIRO, B. @Descolonizando_saberes: Mulheres negras na Ciência. 
1. ed. São Paulo: Livraria da Física, 2020. v. 1 92p. 

PINHEIRO, B. História preta das coisas: 50 invenções científico-
tecnológicas de pessoas negras. 1. ed. São Paulo: Livraria da Física, 2021. v. 
1. 73p. 

PROYAS, A. I, Robot. Estados Unidos da América: 20th Century Fox, 2004. 

QUEIRÓS, A. Branco Sai, Preto Fica. Brasil: Vitrine Filmes, 2014. 

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
QUIJANO, A. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 
117-142. 

ROCHA, H. S. C & VAZ. C. L. D. Afrofuturismo na Educação: o caso da 
metodologia ativa Cartodiversidade. Revista e-Curriculum, São Paulo, v. 19, 
n. 3, p. 1036-1059, jul./set. 2021. DOI: https://doi.org/10.23925/1809-
3876.2021v19i3p1036-1059. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/curriculum/article/view/49430. Acesso 
em: 9 mar. 2025. 

SANTOS, A. O último ancestral. Rio de Janeiro: HarperCollins Brasil, 2021. 

SANTOS, W. O. Identidade negra, relações étnico-raciais na diáspora e o filme 
Pantera Negra: para uma discussão educacional. Revista de Estudos 
Universitários, Sorocaba, v. 44, n. 1, p. 69-89, ago. 2018. DOI: 
https://doi.org/10.22484/2177-5788.2018v44n1p69-89. Disponível em: 
https://periodicos.uniso.br/reu/article/view/3275. Acesso em: 9 mar. 2025. 

SILVA, A. C. A. P. & MELO, G. M. F. Pantera Negra e Zumbi dos Palmares: 
possibilidades de usos fílmicos no ensino de História. Revista Maracanan, Rio 
de Janeiro, n. 32, p. 168-188, jan./abr. 2023. DOI: 
https://doi.org/10.12957/revmar.2023.69471. Disponível em: https://www.e-
publicacoes.uerj.br/index.php/maracanan/article/view/69471. Acesso em: 9 
mar. 2025.  

SILVA, M. L. J. Organização curricular afrocentrada: O afrofuturismo como 
abordagem no ensino de Física. Revista Com Censo, Brasília, v. 8, n. 3, p. 58-
69, ago. 2021. Disponível em: 
https://periodicos.se.df.gov.br/index.php/comcenso/article/view/1071. Acesso 
em: 9 mar. 2025.  

SILVEIRA, B. P.; LOURENÇO, J. O. S.; MONTEIRO, B. A. P. Educação 
decolonial: uma pauta emergente para o ensino de Ciências e Matemática. 
Cadernos CIMEAC, Uberaba, v. 11, n. 1, p.50-73, jun. 2021. DOI: 
https://doi.org/10.18554/cimeac.v11i1.5357. Disponível em: 

https://doi.org/10.1590/S0102-46982010000100002
https://doi.org/10.1590/S0102-46982010000100002
https://www.scielo.br/j/edur/a/TXxbbM6FwLJyh9G9tqvQp4v/?lang=pt
https://doi.org/10.23925/1809-3876.2021v19i3p1036-1059
https://doi.org/10.23925/1809-3876.2021v19i3p1036-1059
https://revistas.pucsp.br/index.php/curriculum/article/view/49430
https://doi.org/10.22484/2177-5788.2018v44n1p69-89
https://periodicos.uniso.br/reu/article/view/3275
https://doi.org/10.12957/revmar.2023.69471
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/maracanan/article/view/69471
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/maracanan/article/view/69471
https://periodicos.se.df.gov.br/index.php/comcenso/article/view/1071
https://doi.org/10.18554/cimeac.v11i1.5357


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 455-
479,  jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

479 

https://seer.uftm.edu.br/revistaeletronica/index.php/cimeac/article/view/535
7. Acesso em: 8 mar. 2025.  

SONNENFELD, B. Men in Black. Estados Unidos da América: Columbia 
Pictures, 1997. 

SOUSA, I. C. F. A educação intercultural na escola e o reconhecimento do outro 
diferente. Archivos Analíticos em Políticas Educacionais, Estados Unidos, 
v. 12, n. 59, p. 1-8, out. 2004. DOI: https://doi.org/10.14507/epaa.v12n59.2004. 
Disponível em: http://epaa.asu.edu/ojs/article/view/214. Acesso em: 8 mar. 
2025. 

SOUZA, E. O & ASSIS, K. R. O Afrofuturismo como dispositivo na construção de 
uma proposta educativa antirracista. Entheoria: Cadernos de Letras e 
Humanas, Serra Talhada, v. 6, n. 1, p. 64-74, jan./dez. 2019. Disponível em: 
https://www.journals.ufrpe.br/index.php/entheoria/article/view/3009. Acesso 
em: 8 mar. 2025. 

THIOLLENT, M. Metodologia da pesquisa-ação. 18° Ed. São Paulo: Cortez, 
2018. 

WALSH, C. Interculturalidade e Decolonialidade do poder um pensamento e 
posicionamento "Outro" a partir da diferença colonial. Revista Eletrônica da 
Faculdade de Direito da Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, v. 5, 
n. 1, p. 6-38, jan./jul. 2019. DOI: http://dx.doi.org/10.15210/rfdp.v5i1.15002. 
Disponível em: 
https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/revistadireito/article/view/15002. 
Acesso em: 9 mar. 2025. 

https://seer.uftm.edu.br/revistaeletronica/index.php/cimeac/article/view/5357.
https://seer.uftm.edu.br/revistaeletronica/index.php/cimeac/article/view/5357.
https://doi.org/10.14507/epaa.v12n59.2004
http://epaa.asu.edu/ojs/article/view/214
https://www.journals.ufrpe.br/index.php/entheoria/article/view/3009
http://dx.doi.org/10.15210/rfdp.v5i1.15002
https://periodicos.ufpel.edu.br/index.php/revistadireito/article/view/15002

