
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

597  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS:  

REDISCUTINDO A PERTENÇA RACIAL DE 
UMA NAÇÃO DE BRANCOS? 

 
Antônio Carlos Coelho1 

 

Resumo 
 
Este artigo propõe uma reflexão sobre as relações étnico-raciais a partir da análise 
da mestiçagem e de seu impacto na formação das identidades raciais no Brasil. 
Historicamente, o país se constituiu sob o mito da democracia racial, que 
apresenta a miscigenação como fator de união nacional e harmonia entre 
diferentes grupos étnico-raciais. A discussão parte da hipótese de que o discurso 
de unidade nacional baseado na mestiçagem pode, na realidade, mascarar uma 
estrutura racial hierárquica que privilegia identidades brancas. Para 
compreender esses processos, adota-se uma metodologia bibliográfica, com base 
na coleta e análise de materiais já publicados sobre o tema, permitindo a 
construção de uma linha de pensamento fundamentada teoricamente. Os 
resultados da análise apontam que tal discurso ainda sustenta estruturas 
simbólicas e sociais que reforçam desigualdades raciais no país, invisibilizando 
outras formas de pertencimento étnico-racial. 

 
Palavras-chave 

 
Mestiçagem; Cultura; Educação; Movimento Negro; Lei nº 10.639/2003.  

 
Recebido em: 15/03/2025 

Aprovado em: 23/07/2025 

 
 

1 Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião da Pontifícia Universidade 
Católica de Minas Gerais (PUC-Minas); Pós-Graduado em História Cultural e da Arte pela 
Universidade Federal de Minas Gerais e Graduado em História pelo Centro Universitário Newton. 
E-mail: coelhomil@hotmail.com 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

598 

 
ETHNIC-RACIAL RELATIONS:  

RETHINKING RACIAL BELONGING IN A 
NATION OF WHITES? 

 
 

Abstract 
 
 
This article proposes a reflection on ethnic-racial relations based on the analysis 
of miscegenation and its impact on the formation of racial identities in Brazil. 
Historically, the country was founded on the myth of racial democracy, which 
presents miscegenation as a factor of national unity and harmony between 
different ethnic-racial groups. The discussion starts from the hypothesis that the 
discourse of national unity based on miscegenation may, in reality, mask a 
hierarchical racial structure that privileges white identities. To understand these 
processes, a bibliographic methodology is adopted, based on the collection and  
analysis of previously published materials on the subject, allowing the  
construction of a theoretically grounded line of thought. The results of the 
analysis indicate that such discourse still sustains symbolic and social structures 
that reinforce racial inequalities in the country, rendering other forms of ethnic-
racial belonging invisible. 
 
 

Keywords 

 
Miscegenation; Culture; Education; Black Movement; Law nº 10.639/2003. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

599 

 

Introdução 

Ao tratar da pluralidade étnica no Brasil, é quase inevitável esbarrar na 

narrativa da mestiçagem, frequentemente apresentada como explicação para a 

formação da identidade nacional. Embora não tenha havido um único 

responsável por essa construção, Carl Friedrich Philipp Von Martius (1794–

1868), naturalista alemão que integrou a missão austríaca de 1817, é 

frequentemente citado como um dos que contribuíram para a edificação do mito 

da democracia racial no país. 

Entre os intelectuais brasileiros que retomaram e fortaleceram esse 

imaginário, destacam-se: Sílvio Romero (1851-1914), Francisco José de Oliveira 

Viana (1883-1951), Mário de Andrade (1893-1945), Gilberto Freyre (1900-1987) 

e Artur Ramos (1903-1949), que reforçaram a ideia de uma nação construída pela 

fusão pacífica entre diferentes grupos étnicos. 

Entretanto, essa narrativa silenciou as hierarquias raciais que 

sustentavam a identidade branca dominante como norma e ideal de civilização 

no Brasil. Como consequência, as culturas afro-indígenas foram relegadas a 

posições subalternas, marcadas por exclusão simbólica e material. 

O objetivo geral deste artigo é questionar a ideia de pertença racial em 

uma suposta nação de brancos, repensando as tensões e contradições envolvidas 

na construção da identidade nacional brasileira. Sob o disfarce da mestiçagem, 

como formulado por autores como Oliveira Viana (1883-1951), essa identidade 

continua a reproduzir desigualdades estruturais e a valorizar a branquitude como 

padrão dominante. 

No primeiro tópico, Mestiçagem usada como instrumento para edificar 

uma identidade nacional, analisamos como a narrativa da mestiçagem, ao ser 

promovida como símbolo da identidade brasileira, acabou por ocultar os 

mecanismos de exclusão e marginalização racial, disfarçados sob a ideia de 

convivência pacífica. Longe de valorizar a diversidade étnica e cultural, essa 

concepção foi instrumentalizada para justificar a dominação racial e preservar os 

privilégios associados à norma racial branca como padrão de civilidade e 

progresso. 

Em ato contínuo, apresentaremos o próximo tópico, intitulado 

Miscigenação e o movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Partimos do entendimento de que a diversidade cultural exige uma 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

600 

análise que ultrapasse a simples multiplicidade de símbolos. A cultura é 

dinâmica, moldada por relações de poder, disputas simbólicas e processos 

históricos que impactam de forma desigual diferentes grupos sociais. 

Por fim, no terceiro tópico, intitulado Branquitude, Identidade Nacional 

e a diversidade: as relações étnico-raciais, um desafio para a nação brasileira, 

buscaremos repensar a educação de forma democrática e pluralista. Para tanto, 

defendemos a necessidade de um currículo que dialogue com as diversas 

identidades culturais, reconhecendo os múltiplos saberes presentes na sociedade. 

A escola deve ser um espaço crítico, onde os estudantes possam desenvolver 

consciência histórica e social, capacitando-os a questionar as desigualdades e a 

transformar a realidade. 

 

Mestiçagem usada como instrumento para edificar uma 
identidade nacional 
 

América portuguesa pré-cabralina era habitada por uma grande 

diversidade de povos indígenas, organizados em diferentes troncos linguísticos, 

como Tupi-guarani, Jê, Caraíba e Aruaque. Esses grupos possuíam culturas 

distintas e formavam sociedades complexas, com suas próprias estruturas 

políticas, sociais, práticas religiosas e modos de vida adaptados aos variados 

ecossistemas do território. A diversidade e a organização dessas sociedades 

refletem uma história rica e anterior à chegada dos europeus, que teve seu papel 

fundamental na configuração das relações étnico-raciais contemporâneas no 

Brasil. 

A partir de 1500, com a invasão dos colonizadores brancos europeus, 

iniciou-se um intenso processo de intercâmbio cultural que favoreceu o 

intercâmbio comercial, trocas de produtos entre os brancos e os índios. No 

entanto, esse processo não foi favorável aos povos nativos na américa portuguesa, 

resultando na perda de territórios, em decorrência do extrativismo de madeira e 

a posterior a implantação da agricultura, impondo novos valores culturais e 

religiosos e na exploração na forma de escravos de suas populações. 

A chegada dos primeiros africanos escravizados ao Brasil, a partir de 

1539, marcou o início da diáspora africana, intensificou a já complexa dinâmica 

sociocultural da américa portuguesa. Nesse contexto, a administração colonial 

impôs a convivência entre três povos distintos — indígenas, europeus e africanos 

— que, apesar das desigualdades e da violência impostas pelo sistema escravista, 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

601 

participaram de um processo contínuo de interação, resistência e recriação 

cultural. 

Com independência do Brasil, em 1822, a elite intelectual e política 

enfrentou o desafio de construir uma identidade nacional que, nesse contexto, o 

processo de mestiçagem, como identidade nacional unificada, foi incorporado 

como um elemento positivo na formação da cultura brasileira, sobretudo por 

meio dos escritos de José Bonifácio de Andrada e Silva (1763 – 1838). 

A partir da perspectiva do patriarca da independência, acreditava-se que 

a integração nacional ocorreria por meio da mestiçagem, o que permitiria o 

surgimento de uma nova raça e de uma cultura comum, marcada pela 

predominância do elemento branco e civilizador. No entanto, essa concepção não 

pode ser reduzida a um fenômeno biológico ou a um simples cruzamento cultural 

(Bernand; Gurzinski, 2016). 

A mestiçagem, nesse processo de edificação da identidade nacional, 

configurou-se como um projeto político e ideológico que, longe de reconhecer e 

valorizar a diversidade cultural, operou historicamente como um instrumento de 

homogeneização. Em vez de preservar as identidades culturais afro-indígenas, 

esse modelo promoveu sua assimilação dentro de uma narrativa nacional única, 

restringindo o espaço para expressões culturais autônomas e reforçando 

desigualdades estruturais. 

Nesse sentido, a mestiçagem figura como uma das ideias mais 

recorrentes do pensamento da formatação nacional, como apresentado pelo 

médico e botânico alemão Carl Friedrich Philipp von Martius (1794 – 1868), em 

seu ensaio Como se deve escrever a história do Brasil (1845), que aponta que 

jamais nos será permitido duvidar que a vontade da Providencia 
predestinou ao Brasil esta mescla. [...]. Portanto devia ser um ponto 
capital para o historiador reflexivo mostrar como no desenvolvimento 
sucessivo do Brasil se acham estabelecidas as condições para o 
aperfeiçoamento de três raças humanas que nesse país são colocadas 
uma ao lado da outra de maneira desconhecida na história antiga, e que 
dever servir-se mutuamente de meio e de fim. Esta reciprocidade 
oferece na história da formação da população brasileira em geral o 
quadro de uma vida orgânica. Apreciá-la devidamente será também a 
tarefa de uma legislação verdadeiramente humana. (Von Martius, 1956, 
p. 442 – 443). 
 

Na visão do autor, a formação da população brasileira parte de um 

processo de fusão orgânica entre povos distintos: índios (americanos), brancos 

(europeus) e negros (africanos). Essa reciprocidade criou um quadro de vida 

orgânica que se complementou na construção de uma identidade nacional, 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

602 

apontando a necessidade de uma legislação verdadeiramente humana para 

reconhecer essa formação. 

Gilberto Freyre (1900 – 1987), em Casa-Grande & Senzala (2003), 

argumenta que a mestiçagem foi um elemento fundamental na formação da 

identidade nacional brasileira, pois, não apenas moldou a estrutura social do país, 

mas também conferiu uma harmonia às relações entre brancos, indígenas e 

negros. Propõe, então, que a miscigenação biológica e cultural resultou em um 

modelo de sociedade onde as influências africanas e indígenas foram assimiladas 

e ressignificadas dentro da cultura nacional. 

Freyre defendeu a tese de que a miscigenação entre indígenas, europeus 

e africanos foi um elemento central na formação da identidade brasileira, 

enfatizando a influência cultural desses povos na sociedade colonial. No entanto, 

sua interpretação romantiza as relações sociais da época, sugerindo que a 

escravidão no Brasil teria sido mais branda do que em outras colônias, o que 

contribuiu para a construção do mito da democracia racial. 

Diferente dessa abordagem, Sérgio Buarque de Holanda (1902–1982), 

em Raízes do Brasil (1995), desenvolveu o conceito de “‘homem cordial” 

(Buarque, 1995, p. 139), que não se refere a uma sociedade harmoniosa, mas sim 

à predominância das relações pessoais sobre as instituições, favorecendo o 

clientelismo e o patrimonialismo. Embora ambos os autores tenham influenciado 

a interpretação da identidade nacional, suas abordagens sobre a formação social 

brasileira possuem diferenças significativas. 

O discurso do homem cordial e da mestiçagem pacífica continua presente 

no imaginário nacional e influencia políticas públicas que negam a existência do 

racismo e a necessidade de reparação histórica. Essa lógica se expressa na 

resistência a ações afirmativas, na desvalorização de culturas não brancas e na 

manutenção de privilégios raciais e econômicos. Tais concepções foram 

amplamente reforçadas durante os regimes autoritários do século XX, como nos 

governos de Vargas e na ditadura militar, consolidando uma narrativa de unidade 

nacional baseada na homogeneização racial. 

A representação cordial e pacífica da mestiçagem na construção do 

discurso nacional tem sido amplamente debatida e criticada (Tadei, 2002; 

Ferrara, 2000), especialmente por estudiosos que apontam como essa visão 

romantizada oculta um processo de assimilação e subordinação das identidades 

específicas à cultura dominante — historicamente, a branca europeia. Essa 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

603 

suposta inclusão é assimétrica, pois, na prática, não resulta em uma fusão 

equitativa de culturas, mas em um mecanismo que perpetua desigualdades e 

violências estruturais, cujos efeitos permanecem na sociedade contemporânea. 

Não se trata, de fato, de promover uma cultura miscigenada, mas de 

pacificar a sociedade como um elemento central na construção da identidade 

nacional. Desde o século XIX, intelectuais, políticos e militares recorreram ao 

conceito de miscigenação para promover a ideia de um país homogêneo, onde as 

diferenças raciais teriam sido diluídas em uma síntese harmoniosa entre 

indígenas, europeus e africanos. 

Mas, o que está em questão, na realidade, é a subordinação por meio de 

um discurso aparentemente unitário, que, na prática, favoreceu a cultura 

dominante e branca. Como argumentam os autores Kabengele Munanga (1999 - 

) e Lilia Schwarcz (1957 -  ), essa narrativa foi usada para desvalorizar as culturas 

indígenas e africanas, ao mesmo tempo em que consolidou a branquitude como 

o modelo ideal de pertencimento nacional. 

Como afirma Kabengele Munanga em seu livro Rediscutindo a 

mestiçagem no Brasil (1999),  

a grande explicação para essa dificuldade que os movimentos negros 
encontram e terão de encontrar talvez por muito tempo não está na sua 
incapacidade de natureza discursiva, organizacional ou outra. Está sim 
nos fundamentos da ideologia racial elaborada a partir do fim do século 
XIX a meados do século XX pela elite brasileira. Essa ideologia, 
caracterizada entre outros pelo ideário do branqueamento, roubou dos 
movimentos negros o ditado "a união faz a força" ao dividir negros e 
mestiços e ao alienar o processo de identidade de ambos (Munanga, 
1999, p. 15). 
 

A mestiçagem, longe de representar uma aceitação da diversidade racial, 

foi instrumentalizada por políticas estatais de embranquecimento ao longo do 

século XIX e início do século XX. O pensamento científico da época, influenciado 

pelo darwinismo social e pelo positivismo, via as populações indígenas e negras 

como inferiores e defendia a miscigenação como uma forma de melhoria racial. 

Para o autor, a narrativa de mestiçagem serviu para legitimar o racismo 

estrutural presente na sociedade brasileira, ao negar as desigualdades raciais e 

afirmar que todos os brasileiros, independentemente de sua origem, eram 

igualmente parte de uma identidade nacional. Esse discurso foi, portanto, uma 

forma de esconder e perpetuar as desigualdades raciais, uma vez que as 

populações indígenas e afro-brasileiras foram forçadas a adotar ou ser 

assimiladas pela cultura dominante. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

604 

O Estado republicano brasileiro, por meio de políticas imigratórias, 

incentivou a vinda de europeus como parte de um projeto de branqueamento 

racial e modernização econômica. Entre os intelectuais que influenciaram o 

pensamento racial no Brasil, Raimundo Nina Rodrigues (1862–1906) reconhecia 

a existência da mestiçagem, mas a interpretava como um fator de degeneração 

racial, associando-a a teorias deterministas e eugenistas da época. Já Oliveira 

Viana (1883–1951) argumentava que, embora a miscigenação fosse inevitável, o 

futuro da nação dependeria da consolidação da hegemonia branca de origem 

europeia. 

A imigração promovida, tinha como uma estratégia substituir a mão de 

obra negra recém-liberta e reforçar a presença branca no país, marginalizando a 

população afrodescendente. Esse pensamento se baseava em teorias racialistas 

que associavam o desenvolvimento nacional ao predomínio europeu. Essas ideias 

influenciaram políticas públicas que dificultaram a inclusão social da população 

negra, reforçando desigualdades estruturais que persistem até hoje. 

Do mesmo modo, em O Espetáculo das Raças (1993), Lilia Moritz 

Schwarcz adota uma postura crítica em relação à ideia de mestiçagem como um 

processo harmonioso e de igualdade racial, ela desenvolve uma argumentação 

que abarca a visão romantizada da mestiçagem, como fator ideológico, para 

idealizar uma suposta igualdade cultural entre os povos envolvidos. 

No entanto, a autora argumenta que, no contexto brasileiro, o conceito 

de mestiçagem foi empregado como uma estratégia para ocultar o racismo 

estrutural e as profundas desigualdades sociais e raciais que continuam a marcar 

a sociedade, em que a ideologia do branqueamento foi uma teoria racial que 

pregava a assimilação dos negros e indígenas aos valores brancos, para propagar 

a ideia de que não havia diferenças raciais.  

Diante da permanência do mito da mestiçagem como fundamento da 

identidade nacional, torna-se essencial perguntar: como essa estrutura é 

percebida e questionada a partir do movimento negro? Essa será a tônica 

abordada no próximo tópico, onde examinaremos as críticas formuladas pelo 

movimento negro às narrativas hegemônicas de identidade racial no Brasil. 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

605 

Miscigenação e o movimento negro educador: saberes 
construídos nas lutas por emancipação 
 

A miscigenação brasileira, por certo, é um fenômeno complexo, 

assinalado por contradições históricas, religiosas, sociais e políticas. Por séculos, 

foi utilizada tanto como símbolo de identidade nacional quanto como um 

mecanismo de apagamento das matrizes indígenas e africanas.  

Em última instância, o desafio é construir um discurso que reconheça 

esse processo sem negar as especificidades da experiência indígena e africana, 

promovendo uma sociedade verdadeiramente inclusiva e igualitária. Conforme 

observado por Nilma Lino Gomes (1961 - ), em seu livro O movimento negro 

educador: saberes construídos nas lutas por emancipação (2017), ressignificar 

a história dessas populações, especialmente a cultura afro-brasileira, significa 

lutar contra um “racismo estrutural” (Almeida, 2019) e promover uma educação 

libertadora. 

A cultura, segundo Clifford Geertz (2008), é entendida como um sistema 

simbólico por meio do qual os grupos sociais atribuem significados às suas 

práticas e crenças. Nesse sentido, movimento negro educador pode utilizar a 

cultura, como ferramenta para ressignificar a miscigenação no Brasil. Essa 

abordagem permite analisar a miscigenação não como uma fusão harmoniosa 

entre povos, mas como uma construção cultural e ideológica historicamente 

utilizada para justificar desigualdades raciais. 

A ressignificação da mestiçagem, neste artigo, refere-se à releitura crítica 

do seu significado tradicional, que historicamente a apresentava como um 

símbolo de harmonia racial e unidade nacional, enquanto ocultava as violências 

e desigualdades sofridas pelas populações negras. A partir dessa nova 

perspectiva, busca-se desconstruir os discursos hegemônicos que mascaram a 

exclusão da cultura e da população afro-brasileira, promovendo narrativas que 

reconhecem a sua diversidade cultural e legitimam as identidades 

afrodescendentes como parte fundamental da formação social brasileira. 

O que se busca, então, é evitar a fragmentação dos grupos, impedindo que 

se isolem em suas próprias identidades e vozes, pois isso pode levar à 

marginalização ainda maior das tradições africanas herdadas pelos afro-

brasileiros, perpetuando a falta de reconhecimento de sua importância e riqueza 

cultural. Além disso, essa fragmentação social não apenas dificulta a valorização 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

606 

da cultura de matriz africana, mas também reduz as oportunidades de diálogo e 

intercâmbio entre diferentes grupos. 

Compreender a diversidade cultural requer uma análise que leve em 

conta não apenas a multiplicidade de símbolos, mas também os contextos 

específicos em que esses símbolos são criados, transformados e interpretados. 

Segundo Geertz (2008, p.27) 

alimentar a ideia de que a diversidade de costumes no tempo e no 
espaço não é simplesmente uma questão de indumentária ou aparência 
de cenários e máscaras de comediantes, é também alimentar a ideia de 
que a humanidade é tão variada em sua essência como em sua 
expressão. 
 

A diversidade vai além das aparências e representa a própria essência da 

humanidade. Em outras palavras, as pessoas não apenas se expressam de 

maneiras variadas - elas são, em sua essência, diversas e únicas e essa variedade 

faz parte fundamental do que significa ser humano. 

A invisibilidade da cultura de matriz africana no ambiente escolar é 

resultado de um processo histórico e institucional que silencia e marginaliza essas 

manifestações culturais. Quando sua presença é notada, ocorre 

predominantemente por meio de arquétipos estereotipados e reducionistas, 

frequentemente tratados como folclore ou exotismo.  

Essa abordagem distorcida associa as culturas africanas e afro-brasileiras 

a estigmas relacionados à escravidão, às religiões afro-brasileiras vistas de forma 

pejorativa (como 'macumba' e 'despachos') e a imagens depreciativas da 

população negra, frequentemente retratada como ligada à marginalização ou à 

falta de inteligência.  

Conforme discutido por Silvia Maria de Souza Almeida em seu livro 

Branquitude e Identidade: A produção e reprodução do racismo nas relações 

sociais (2019), esse processo é parte de uma estrutura de poder que naturaliza a 

hegemonia branca e perpetua um currículo que exclui saberes e práticas culturais 

não-eurocêntricas, muitas vezes reforçando o mito da democracia racial, ou seja, 

a ideia de que a diversidade cultural se deu de forma pacífica e igualitária. 

A questão central, então, levantada por Gomes (2017) é como fazer 

emergir o protagonismo do movimento afro-brasileiro na relação entre educação 

e movimentos sociais, desafiando e desconstruindo os arquétipos curriculares 

que negligenciam as contribuições dos povos formadores do povo brasileiro.  

Essa crítica visa combater o modelo educacional que perpetua a 

mestiçagem como ideal de uma nação homogênea e branca, ignorando as 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

607 

profundas desigualdades históricas e sociais que estruturam o racismo no Brasil. 

A proposta é que o movimento afro-brasileiro atue de forma ativa na formulação 

de um currículo que reconheça e valorize as múltiplas identidades e saberes 

presentes na formação cultural brasileira, rompendo com a hegemonia 

eurocêntrica e promovendo uma educação verdadeiramente inclusiva e 

democrática. 

É importante perceber que o objetivo da emancipação não é apenas 

afirmar a identidade e os direitos da população negra, mas também superar as 

dinâmicas de dominação racial e construir uma sociedade onde todas as 

identidades, sejam elas negras, indígenas, brancas ou de qualquer outra origem, 

possam coexistir de maneira igualitária e respeitosa.  

Ao afirmar a supremacia de qualquer grupo, há uma reprodução de um  

“racismo estrutural” (Almeida, 2019), sistema de desigualdades enraizado nas 

estruturas sociais, políticas e econômicas, perpetuando a discriminação contra a 

população negra desde a época da escravidão,  que impede a verdadeira 

transformação social. 

O movimento negro, em sua atuação no meio educacional e cultural, 

busca organizar e sistematizar os saberes produzidos por seus sujeitos, criando 

um espaço de valorização da cultura afro-brasileira e de reconhecimento das 

contribuições históricas e culturais de seus antepassados. Esse processo é 

necessário para a construção de uma identidade que resista à marginalização e 

invisibilidade. 

A pluralidade é a marca distintiva da sociedade brasileira. A educação, 

mediada pela cultura, é um espaço dinâmico e interdependente onde diversas 

culturas e identidades se encontram, dialogam e se transformam mutuamente. 

No entanto, as práticas educativas conectadas ao movimento negro, se baseadas 

exclusivamente na afirmação da superioridade de uma identidade racial, correm 

o risco de reproduzir um ensino limitado e hierarquizado, similar ao modelo 

atual.  

Essa postura pode afastar o movimento negro, e todo o seu trabalho, do 

essencial processo de diálogo intercultural e da troca enriquecedora com outras 

tradições e saberes, o que empobreceria a prática educativa e dificultaria a 

construção de uma sociedade verdadeiramente inclusiva e plural. 

Esse processo não é apenas uma questão de afirmação de identidade, mas 

também de métodos de ação política e educacional. A verdadeira emancipação 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

608 

exige que a luta contra o racismo e a opressão não se limite a um simples exercício 

de afirmação identitária, mas seja acompanhada de um esforço constante para 

superar as hierarquias raciais e agencie um diálogo intercultural que valorize a 

diversidade e promova uma sociedade mais justa e igualitária. 

A superação dessa armadilha ideológica passa pela construção de um 

movimento que una as três forças fundantes da nação brasileira – indígena, 

branca e negra – não para afirmar a superioridade de um grupo racial, mas para 

valorizar genuinamente a diversidade e promover uma educação inclusiva que 

reconheça a multiplicidade cultural como parte essencial da identidade do país.  

Nesse sentido, é fundamental enfrentar o racismo estrutural presente no 

sistema educacional, que marginaliza a maioria da população negra e indígena, 

prejudicando a justiça social e restringindo as oportunidades de mobilidade 

social desses grupos. A escola representa um dos principais caminhos para a 

ascensão social, e a exclusão nesse espaço contribui para a perpetuação da 

pobreza e da desigualdade racial. 

Ao destacar essas desigualdades, o movimento negro também deve 

buscar ampliar o debate e criar estratégias para incluir de forma justa todos os 

grupos marginalizados, respeitando suas identidades e histórias dentro do 

currículo educacional e nas práticas pedagógicas. Evitando uma narrativa 

exclusivista que poderia, inadvertidamente, reproduzir o erro do modelo de 

homogeneização cultural eurocêntrico que se pretende combater. 

Diante da diversidade e das tensões históricas, surge uma pergunta 

fundamental que guiará a próxima discussão: qual é o papel das relações étnico-

raciais na construção da identidade nacional brasileira? 

 

Branquitude, Identidade Nacional e a diversidade: as 
relações étnico-raciais, um desafio para a nação brasileira 
 

A controvérsia em torno da educação se torna um elemento central para 

a construção de um repertório conceitual que sustente o desenvolvimento de uma 

cultura democrática, aberta, pluralista e voltada para os direitos humanos. No 

entanto, a necessidade de leis para garantir algo que deveria ser inerente à 

pedagogia evidencia lacunas no próprio sistema educacional. 

A Lei 10.639/2003, que tornou obrigatório o ensino de História e Cultura 

Afro-Brasileira, e as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais, evidencia a existência de um compromisso de resgatar 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

609 

“[...] a contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e política 

pertinentes à História do Brasil”.  

Certamente, a promulgação da Lei nº 10.639/2003 constitui uma 

importante oportunidade para uma população cuja cultura foi historicamente 

invisibilizada pela doutrina do mais forte. No entanto este dispositivo legal não 

será capaz de provocar uma ruptura concreta com a postura pedagógica vigente, 

em grande parte, devido à ausência de mecanismos rigorosos de fiscalização, 

monitoramento e cobrança que garantam sua implementação nas instituições de 

ensino. Sem esses instrumentos, a lei corre o risco de permanecer apenas no 

papel, sem transformar substancialmente as práticas educativas e os currículos 

escolares. 

A Lei em si, propõe um processo de conscientização e reconhecimento 

das contribuições afro-brasileiras na formação da identidade nacional. Seu 

propósito é democratizar o acesso ao conhecimento, algo alinhado com a visão de 

Paulo Freire (1921 – 1997), que defende uma educação libertadora como uma 

prática que promove a transformação social e a libertação das classes oprimidas. 

Não representa, a Lei em questão, uma inversão da opressão no sentido 

freiriano, pois não busca substituir um sistema opressor por outro, mas sim 

corrigir assimetrias históricas e promover justiça social no ambiente educacional. 

Em Pedagogia do Oprimido (2019), o autor argumenta que a libertação dos 

oprimidos não deve resultar na repetição das práticas opressoras, mas sim na 

construção de uma nova consciência crítica que transforme as relações sociais de 

maneira ética e democrática. 

A educação não é neutra; ela pode tanto libertar quanto moldar 

consciências de acordo com interesses de que a controla. Como argumenta Freire 

(2019, p. 49), “a educação problematizadora, enquanto um que fazer humanista 

e libertador, o importante está, em que os homens submetidos à dominação, 

lutem por sua emancipação”. 

Se a educação influencia a forma como os indivíduos compreendem o 

mundo e se articulam socialmente, então suas consequências são também 

políticas. Isso significa que os modelos educacionais adotados impactam 

diretamente a forma como a sociedade se organiza, suas relações de poder e as 

possibilidades de transformação social. 

O que a torna uma ferramenta de emancipação e transformação social, 

ou um instrumento de domesticação, reforçando o status quo. Nesse sentido, 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

610 

uma educação voltada para a democracia deve, acima de tudo, fortalecer a 

consciência crítica e impedir o retrocesso a regimes autoritários. 

Isso nos leva a refletir sobre o tipo de educação desenvolvida em sala de 

aula, especialmente no que se refere ao seu papel político-social. Observa-se uma 

tendência de precarização da educação formadora, substituindo-a por um ensino 

direcionado de maneira funcionalista e utilitarista, com foco no treinamento 

técnico e instrumental, em detrimento de uma formação mais abrangente e 

crítica. 

Portanto, há que se questionar: alfabetizamos realmente estes alunos? 

Eles saem da escola lendo, mas compreendem o que leem? São aptos a entender 

o funcionamento de uma máquina, mas não são capacitados para uma leitura que 

os leve a um pensamento filosófico mais profundo. Pois,  

se a educação pode ser responsável por forjar consciências e moldá-las 
conforme conveniente políticas, também a educação passa a ser 
responsável politicamente pelos resultados que se tem na articulação da 
vida social. Aqui se torna, ainda mais uma vez, de fundamental 
importância distinguir educação como formação e educação como 
treinamento (Bittar, 2014, p. 314). 
 

Assim sendo, é essencial distinguir entre uma educação que forma para a 

vida e uma que apenas treina para o trabalho, pois essa diferença influencia 

diretamente a democracia, no trato com o outro e a justiça social. Como 

argumenta Dermeval Saviani  (1943 - ...), a educação formadora é essencial para 

a construção de cidadãos críticos, enquanto a educação treinadora pode servir a 

interesses econômicos sem promover autonomia intelectual. 

Afirma, ainda, Eduardo Bittar (2014) que somente quando a educação 

trabalha ativamente na construção de valores positivos e na eliminação de valores 

nocivos, ela se torna verdadeiramente revolucionária. Isso significa que a 

mudança social começa dentro da escola e se expande para a sociedade. 

Para o autor, o ensino deve estar orientado para a formação de uma 

cultura democrática, plural, crítica e humanista — sem a qual o desenvolvimento 

da educação em direitos humanos torna-se um ideal distante de ser plenamente 

realizado e efetivado. 

Esse raciocínio está em consonância em Paulo Freire (2019), que defende 

a educação como um processo de transformação e libertação, orientado para a 

formação de sujeitos críticos e ativos na construção de uma sociedade mais justa. 

Da mesma forma, Dermeval Saviani (2008) argumenta que uma 

educação verdadeiramente crítica é capaz de romper com as estruturas que 

sustentam as desigualdades sociais. Como também afirma Adorno (2003, p. 121), 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

611 

“a educação tem sentido unicamente como educação dirigida a uma autorreflexão 

crítica”, reforçando a ideia de que a principal finalidade da educação é a 

emancipação humana.  

A existência da Lei nº 10.639/2003, por si só, não garante sua aplicação 

efetiva. Isso se deve a uma série de obstáculos estruturais e culturais que limitam 

a inserção do ensino da história e cultura afro-brasileira de forma profunda e 

sistemática no currículo escolar.   

Entre esses obstáculos, destaca-se a persistência do mito da democracia 

racial, que está enraizado nos discursos sociais e institucionais, naturalizando 

práticas de preconceito, racismo e discriminação. Esse contexto simbólico e 

político dificulta não apenas a implementação da lei, mas também o 

comprometimento real com uma educação antirracista.  

No âmbito institucional, escolas, diretores, coordenadores e professores, 

muito das vezes, não estão preparados para abordar essas temáticas de forma 

crítica e integrada ao currículo, muitos até possuem nível acadêmico capaz de 

interagir com o tema, mas prefere se ausentar dessa discussão. 

A nível cultural e ideológico, a resistência vem de uma visão eurocêntrica 

consolidada na educação brasileira, o que faz com que o ensino da diversidade 

seja minimizado ou tratado superficialmente. A educação antirracista não deve 

ser vista como um tema extra no currículo, mas sim como um elemento 

fundamental para a formação cidadã e crítica dos estudantes, a luz dos Direitos 

Humanos contribuindo para uma sociedade mais justa e igualitária. 

A discussão sobre educação das relações étnico-raciais e direitos 

humanos: práticas antirracistas das culturas afrobrasileiras, africanas e 

indígenas, perpassa por uma educação de contra colonização, o que remete à 

necessidade de repensar os processos educacionais de modo a superar a 

colonialidade do saber, conceito amplamente discutido por autores da 

perspectiva decolonial, como Aníbal Quijano (2005) e Walter Mignolo (2017).  

Embora a Lei nº 10.639/2003 tenha representado um avanço na luta 

contra o racismo no ambiente escolar, sua efetividade ainda é limitada por falta 

de formação docente, interesse do docente sobre o assunto, resistência social e 

ausência de suporte governamental contínuo. Para que realmente favoreça a 

educação das relações étnico-raciais e os direitos humanos, é necessário que a lei 

vá além do papel e se torne uma prática consolidada no ensino brasileiro. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

612 

A pesquisadora Nilma Lino Gomes (2005; 2012) destaca que a resistência 

à implementação da lei não se limita à ausência de políticas públicas 

estruturantes, mas também envolve disputas simbólicas no interior das 

instituições escolares, que muitas vezes naturalizam o racismo e deslegitimam os 

saberes afro-brasileiros. 

Segundo a autora, a escola ainda carrega uma cultura institucional que 

tende a invisibilizar as contribuições negras para a formação da identidade 

nacional, mantendo currículos eurocentrados e práticas pedagógicas excludentes. 

Assim, o que se observa é que a existência da lei, sem ações concretas de formação 

docente, investimento em materiais didáticos e monitoramento da sua aplicação, 

não é suficiente para garantir uma mudança estrutural no sistema educacional. 

Para que a cultura afro-brasileira não seja apenas um tema pontual, é 

necessário ir muito além, como buscar integrar a história e cultura afro-brasileira 

de forma transversal em todas as disciplinas; capacitar professores para abordar 

a temática com profundidade e criticidade; conscientizar professores da 

importância se debater uma educação das relações étnico-raciais e os direitos 

humanos; produzir e distribuir materiais didáticos que valorizem as  perspectivas 

das relações étnico-raciais e os direitos humanos e relacionar o ensino da cultura 

afro-brasileira com debates contemporâneos sobre desigualdade racial e direitos 

humanos. 

Por fim, a crítica de Munanga (2009) evidencia um dos maiores desafios 

da aplicação da Lei nº 10.639/2003: a superficialidade e a resistência em 

promover mudanças estruturais nos currículos escolares. Enquanto a cultura 

afro-brasileira for tratada apenas como um tema comemorativo, e não como parte 

essencial da formação educacional, o combate ao racismo estrutural no ensino 

brasileiro  será limitado. É preciso ir além das celebrações e integrar essa história 

à educação de forma crítica e contínua. 

A manutenção de uma educação presa na colonialidade impõe um 

modelo de ensino hierárquico, disciplinador, cristão e eurocêntrico, que 

desconsidera a diversidade cultural e epistemológica das sociedades 

contemporâneas. Forma um mecanismo de controle social que fragmenta e 

disciplina o saber, afastando os sujeitos de sua identidade coletiva. O ensino 

formal, estruturado em currículos rígidos e avaliações padronizadas, ignora as 

realidades culturais dos estudantes, desconsiderando a sabedoria ancestral e a 

diversidade de epistemologias. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

613 

O que nos leva ao ideal de branquitude nacional, percebido no livro 

Branquitude e Identidade: A produção e reprodução do racismo nas relações 

sociais Silvia Maria de Souza Almeida (2019), como um lugar de privilégio 

historicamente construído e naturalizado nas relações sociais.  

A autora argumenta que a branquitude não é apenas uma característica 

racial, mas um padrão estrutural que organiza hierarquias de poder, favorecendo 

brancos e desfavorecendo negros, indígenas e outros grupos. Esse processo 

ocorre de forma sutil, por meio de mecanismos sociais que legitimam a 

construção da identidade nacional como referência universal-cristã de 

humanidade, civilização e saber. 

Um dos pontos centrais da obra é a ideia de que a branquitude opera 

como um não-lugar, ou seja, enquanto pessoas negras e indígenas são 

constantemente marcadas por suas identidades raciais, os brancos são vistos 

como neutros, padrão ou universais, o que lhes confere vantagens invisíveis no 

acesso a recursos educacionais, econômicos e culturais.  

Essa estrutura radical perpetua desigualdades e mantém a hegemonia de 

uma visão de mundo eurocêntrica, dialoga diretamente como esta ideia de 

branquitude que molda a identidade nacional, silenciando ou marginalizando as 

contribuições de grupos étnicos e religiosos não brancos. Esse fenômeno ocorre 

porque a construção da identidade nacional brasileira se fundamenta na 

supremacia da cultura branca e cristã, relegando as demais expressões culturais 

e religiosas a um papel secundário ou folclórico. 

Além disso, como a educação brasileira reproduz um padrão de civilidade 

e progresso, invisibilizando a diversidade étnico-racial e religiosa nas escolas, 

para a autora, esta ideia de branquitude se perpetua por meio das instituições 

sociais, como o sistema educacional, que reforça um currículo eurocêntrico e 

cristocêntrico, negando a legitimidade de outras narrativas. Essa reprodução de 

um modelo educacional excludente compromete a formação de uma identidade 

nacional verdadeiramente plural e democrática. 

A marginalização de religiões de matriz africana, como o Candomblé e a 

Umbanda, revela como a diversidade religiosa ainda é tratada de forma 

excludente no Brasil. Essas tradições são frequentemente rotuladas como 

“primitivas” ou “demonizadas”, sustentando uma lógica que subalterniza saberes 

e espiritualidades não ocidentais. Conforme analisa Stefania Capone (2004), há 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

614 

uma tentativa constante de enquadrar estes cultos fora das categorias religiosas 

eurocêntricas, o que acaba por deslegitimar seus fundamentos próprios. 

Essa perspectiva reforça uma identidade nacional alicerçada na 

associação entre cristianismo, ordem e civilização, tornando inviável a plena 

aceitação da pluralidade religiosa no imaginário da cultura branca brasileira. 

Segundo Reginaldo Prandi (2001), o preconceito contra religiões afro-brasileiras 

persiste justamente porque essas religiões desafiam o monopólio simbólico do 

cristianismo. 

Vagner Gonçalves da Silva (2022) também destaca que o racismo 

religioso opera como um dispositivo de exclusão que não apenas inferioriza essas 

tradições, mas também impede seu reconhecimento como parte legítima da 

herança cultural brasileira. Combater essa exclusão é um dos desafios centrais 

para a construção de uma sociedade verdadeiramente justa, plural e igualitária. 

A falta de reconhecimento e inclusão de elementos dessas culturas nos 

currículos escolares cria um espaço onde às crianças e jovens não têm acesso a 

uma educação que valorize e promova a sua diversidade. Isso não só limita o 

aprendizado sobre a verdadeira composição da sociedade brasileira, mas também 

impede o desenvolvimento de uma consciência crítica e plural que poderia 

fomentar o respeito à diversidade, o que torna a Lei 10.639/2003 uma figura 

"para inglês ver". 

 

Considerações Finais  
 

A construção da identidade nacional brasileira não tratou a mestiçagem 

a partir dos povos fundadores, mas, ao contrário, operou para destacar valores 

associados à supremacia branca, que marginalizaram saberes não europeus,  

resultando na marginalização dos demais povos originários negando uma 

herança formativa aos  seus descendentes. 

A superação dessa armadilha ideológica exige a construção de um 

movimento que convoque à luta as três forças fundadoras da nação brasileira, não 

para afirmar a superioridade de qualquer grupo racial, mas para comprometer-

se com a valorização da diversidade na construção de um mundo que busque 

“caminhos apropriados e eficazes para lutar contra os diversos tipos de 

preconceitos e de comportamentos discriminatórios que prejudicam a construção 

de uma sociedade plural, democrática e igualitária (Munanga, 2005, p. 22). Esse 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

615 

movimento deve almejar um sistema educacional que, de fato, forme, instrua e 

transforme os indivíduos em cidadãos plenos. 

Isso implica a necessidade de investimentos significativos na formação 

contínua dos educadores, proporcionando-lhes as ferramentas, o suporte e as 

estratégias necessárias para lidar com questões complexas e, muitas vezes, 

sensíveis, como o racismo, a intolerância religiosa e as desigualdades sociais.  

Além disso, é fundamental que as políticas educacionais apoiem uma 

gestão escolar que promova ambientes seguros e acolhedores para todos os 

estudantes, independentemente de sua origem racial ou religiosa. Superar essas 

barreiras é essencial não apenas para melhorar a qualidade do ensino, mas 

também para contribuir com a construção de uma sociedade mais equitativa e 

plural. 

Diante de todo o percurso apresentado, fica evidente que as relações 

étnico-raciais no Brasil são atravessadas por silenciamentos históricos, 

apagamentos simbólicos e desigualdades estruturais. A mestiçagem, embora 

exaltada como símbolo de harmonia, foi muitas vezes instrumentalizada para 

manter privilégios e invisibilizar identidades afro-indígenas. 

Assim, rediscutir a pertença racial de uma nação que se imagina branca 

é mais do que um exercício acadêmico — é um chamado ético, político e 

educacional. A pergunta que dá título a este artigo — Relações étnico-raciais: 

rediscutindo a pertença racial de uma nação de brancos? — não pretende 

formular uma resposta definitiva e este trabalho não liquida o assunto, mas abre 

caminho para reflexões contínuas sobre os rumos de uma identidade nacional 

verdadeiramente plural, democrática e antirracista. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

616 

 

Referências 

 

ADORNO, Theodor W. Educação e emancipação. Tradução de Wolgang Leo 
Maar. São Paulo: Paz e Terra, 2003. 
 
ALMEIDA, Silvia Maria de Souza. Branquitude e Identidade: A produção 
e reprodução do racismo nas relações sociais. São Paulo: Editora 
Contexto, 2019. 
 
ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019 
 
BERNAND, Carmen; GRUZINSKI, Serge. História do novo mundo2: as 
mestiçagens. Tradução de Mary Amazonas Leite Barros. São Paulo: 2006. 
 
BITTAR, Eduardo Carlos Bianca. Educação e metodologia para os 
direitos humanos: cultura democrática, autonomia e ensino jurídico. 
Disponível em: 
https://www.dhnet.org.br/direitos/militantes/eduardobittar/textos.htm. 
Acesso em: 12 dez. 2017. 
 
BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003, altera a Lei no 9.394, 
de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de 
Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-
Brasileira", e dá outras providências. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm . Acesso em: 31 
ago. 2024. 
 
CAPONE, Stefania. A busca da África no candomblé: tradição e poder 
no Brasil. Rio de Janeiro: Pallas, 2004. 
 
FERRARA, R.F. Afro-descendente: identidade em construção. São 
Paulo: Educ, 2000. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2019. 
 
FREYRE, Gilberto. Casa-Grande & Senzala. Global Editora, 2003. 
 
GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 
2008. 
 
GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre 
relações raciais no Brasil: uma breve discussão. In: Ricardo Henriques (org.). 
Educação anti-racista: caminhos abertos pela Lei Federal no. 
10.639/03.  Brasília: SECAD/MEC, 2005, p. 39-62. 
 
_____________. Relações étnico-raciais, educação e descolonização  
dos currículos. Currículo sem Fronteiras, v.12, n.1, pp. 98-109, Jan/Abr 2012. 
 

https://www.dhnet.org.br/direitos/militantes/eduardobittar/textos.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 597-
617, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

617 

_____________. O movimento negro educador: saberes construídos 
nas lutas por emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. São Paulo: Cia Letras, 1995. 
 
MARTIUS, Karl Friedrich von. Como Se Deve Escrever a História Do 
Brasil. Revista de História de América, no. 42, p. 433–58, 1956. 
 
MUNANGA, Kabengele. Apresentação. . In: MUNANGA, Kabengele (Org.) 
Superando o Racismo na Escola. 2 ed. revisada. – Brasília: MEC/ SECADI- 
Secretaria da Educação Continuada, Alfabetização e diversidade, 2005.  
 
_____________. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade 
nacional versus identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 
 
PRANDI, Reginaldo. Encantaria brasileira: o que a umbanda tem a 
dizer. São Paulo: Edusp, 2001. 
 
SAVIANI, Dermeval. História das Ideias Pedagógicas no Brasil. 
Campinas: Autores Associados, 2008. 
 
SILVA, Vagner Gonçalves da. Orixás da metrópole.. São Paulo: FEUSP, 
2022. 
 
SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças: Cientistas, 
instituições e questão racial no Brasil (1870-1930). Cia das Letras, 1993. 
 
TADEI, Emanuel Mariano. A mestiçagem enquanto um dispositivo de 
poder e a constituição de nossa identidade nacional. Psicologia, ciência 
e profissão. 2002, 22 (4), p. 2 – 13. Disponível: www.chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.scielo.br/j/pcp/a
/fm67k3WrsDP9zWDHFYFgXbK/?format=pdf&lang=pt.  Acessado em: 02 
Mares 2025.  
 

http://www.chrome-extension/efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https:/www.scielo.br/j/pcp/a/fm67k3WrsDP9zWDHFYFgXbK/?format=pdf&lang=pt
http://www.chrome-extension/efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https:/www.scielo.br/j/pcp/a/fm67k3WrsDP9zWDHFYFgXbK/?format=pdf&lang=pt
http://www.chrome-extension/efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https:/www.scielo.br/j/pcp/a/fm67k3WrsDP9zWDHFYFgXbK/?format=pdf&lang=pt

