
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

351 
 

Atribuição BB CY 4.0 
 

Práticas Decoloniais na Educação Básica: 
Experiências de Educadoras com base nas 

Leis nº10.639/03 e nº11.645/08 
 

Alice Maria Alves Oliveira dos Santos1 
 
 

Resumo 

 
Este artigo tem o propósito de promover a reflexão sobre a relevância das práticas 
decoloniais como representatividades de movimentos de lutas em busca de 
amenizar os impactos da hegemonia dominante, que ainda está muito presente 
nos contextos educacionais. Pretende-se, por meio da pesquisa qualitativa, 
realizar a escuta e análise de relatos de experiências vivenciados por educadoras 
da Educação Básica, que buscam trazer para seus ambientes escolares, a 
inquietação em validar a Lei nº10.639/03 e Lei nº11.645/08, ao instigar o pensar 
sobre a urgência de dar visibilidade às vozes silenciadas pela colonização. Para 
tanto, a partir da pesquisa realizada, foi possível verificar como a abordagem 
decolonial torna-se fundamental nas práticas pedagógicas e nos processos de 
formação dos educadores, por proporcionar a valorização e o resgate da 
identidade dos povos que sofreram o reflexo da colonização, e por promover a 
transformação social e libertadora dos sujeitos. 
 
 
 
 
 
 
 

 
1  Graduada em Pedagogia pela Faculdade Metropolitana de Camaçari - FAMEC. Coordenadora 
Pedagógica da Secretaria Municipal de Educação de Camaçari. E-mail: 
aliceoliveirapro39@gmail.com 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

352 

Palavras-chave 
 
Práticas Decoloniais; Formação de educadores; Relato de Experiência; Educação 
Básica.  
 

Recebido em: 18/03/2025 
Aprovado em: 09/09/2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

353 

Decolonial Practices in Basic Education: 
Experiences of Educators based on Laws  

nº10.639/03 and nº11.645/08 

 

Abstract 
 

This article aims to promote reflection on the relevance of decolonial practices as 
representations of movements that struggle to mitigate the impacts of the 
dominant hegemony, which is still very present in educational contexts. The aim 
is to conduct qualitative research by listening to and analyzing reports of 
experiences lived by Basic Education educators, who seek to bring to their school 
environments, the concern to validate Laws 10.639/03 and 11.645/08, by 
instigating thinking about the urgency of giving visibility to the voices silenced by 
colonization. To this end, based on the research carried out, it was possible to 
verify how the decolonial approach becomes fundamental in pedagogical 
practices and in the training processes of educators, by providing the valorization 
and recovery of the identity of the peoples who suffered the impact of 
colonization, and by promoting the social and liberating transformation of the 
subjects. 
 
 

Keywords 
 

Decolonial Practices; Educator Training; Experience Report; Basic Education.



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

354 

Introdução 
 

O contexto educacional atual brasileiro apresenta ainda vários desafios, 

sejam de ordem política, estrutural, cultural, organizacional, curricular, 

metodológico, administrativo, ideológico, entre outros aspectos. Essa educação 

carrega marcas do processo de colonização que durante muito tempo, silenciou 

as vozes das populações marginalizadas pelo status quo, que, geralmente, 

privilegia a hegemonia europeia e norte-americana.  

Considerando esse cenário, busca-se nesse artigo promover a reflexão 

sobre a relevância das práticas decoloniais como representatividades de 

movimentos de lutas em busca de amenizar os impactos da hegemonia 

dominante, que ainda está muito presente nos contextos educacionais. Para 

tanto, foi realizada uma pesquisa qualitativa, por meio da escuta e análise dos 

relatos de experiências vivenciadas por educadoras da Educação Básica, que 

buscam trazer para seus ambientes escolares, a inquietação em validar a Lei 

nº10.639/03, que estabelece a obrigatoriedade da Rede de Ensino incluir a 

História e Cultura Afro-Brasileira no currículo oficial, e a Lei nº11.645/08, que 

além de trazer a obrigatoriedade da História e Cultura Afro-Brasileira, acrescenta 

o estudo da Cultura Indígena, modificando a lei anterior.  

Ao trazer a discussão sobre as leis mencionadas, esse artigo busca 

provocar a reflexão sobre a urgência de dar visibilidade às vozes silenciadas pela 

colonização e que ainda perpetua na sociedade, a fim de que essas inquietações 

possam reverberar nas discussões nos contextos em que fazem parte. Para tanto, 

foi utilizada a pesquisa na abordagem qualitativa, pois “[...] se caracteriza, 

principalmente, por estudar subjetividades, crenças, valores, representações da 

realidade, opiniões, enfim, fenômenos intrinsecamente complexos [...]” 

(Fagundes, 2009, p. 21). 

Nesse contexto, essa pesquisa teve como objetivos específicos: discutir e 

exemplificar práticas que buscam validar abordagens decoloniais para o 

ambiente escolar; compartilhar algumas metodologias decoloniais vivenciadas 

nos espaços pesquisados e refletir sobre a necessidade da formação dos 

educadores que incentivem a realização de práticas decoloniais.  

Dessa forma, pretende-se fundamentar essa pesquisa nas contribuições 

trazidas por Paulo Freire (2024); Miranda; Riascos; Pardo e Carmo (2021); 

Lopes, A. S.; Hetkowski, T. M.; Conceição, A. (2024); Rios, J. A. V. P. (2022), 

entre outros autores, para fomentar a reflexão crítica sobre o assunto, e provocar 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

355 

o pensar decolonial nas práticas pedagógicas e nos contextos educacionais. Para 

tanto, este artigo está estruturado da seguinte maneira: inicialmente procura 

discutir as abordagens teóricas dos autores em que se fundamenta, e 

posteriormente, compartilha os relatos de experiências corroborando com as 

análises deles. 

 

Abordagens Decoloniais como práxis de resistências 

 

Falar sobre abordagens decoloniais, remete-nos a conjecturar sobre a 

relevância da escuta das narrativas, da construção de memórias coletivas, de 

privilegiar a fala e a escuta dos povos silenciados, a aceitação do outro, de sua 

identidade, das diferenças e muitas outras atividades que podem representar 

práxis de resistências importantes para uma educação mais libertadora e 

humanizada.  

Miranda, Riascos, Pardo e Carmo (2021), em suas “investigações 

expedicionárias”, trazem a reflexão sobre a necessidade de pensar e dar 

visibilidade às práxis decoloniais. As autoras nas expedições vivenciadas 

puderam prestigiar e compartilhar como inspiração, as participações em 

formações, congressos, seminários, fóruns de discussões com temerários 

decoloniais, sendo as contribuições advindas por meio das pesquisas 

colaborativas, realizadas a partir dos “movimentos pedagógicos” decoloniais, 

bastante significativo para promover um trabalho mais cooperativo, reflexivo e 

dialógico.  

Segundo Miranda; Riascos; Pardo e Carmo (2021, p. 49) 

 

[...] ler, pesquisar, instituir parcerias interinstitucionais, e ainda, 
(des)aprender com as dinâmicas de trabalho nos país do contexto do 
qual fazemos parte, é adotar abordagens decoloniais de educação. Além 
disso, significa atuar na contra-hegemonia, tendo em vista o complexo 
arcabouço onde ser “não europeu” é não ser normal [...] 
 

Jane Rios (2022) fala sobre a importância de descolonizar o olhar e a 

escuta, e sobre romper com as práticas de um currículo único, 

descontextualizado, mas que passe a dialogar com o cotidiano da escola e dos 

sujeitos que a constituem. Além de ressaltar a relevância do percurso formativo 

mais colaborativo com os sujeitos envolvidos, valoriza as diferenças, suas 

histórias de vida, resgatando seus valores e identidade.  

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

356 

Por sua vez, a decolonização se apresenta como uma brecha de 
esperança e um convite a humanização coletiva, com respeito e justiça 
para crianças, adultos, idosos, jovens e todas a gerações, na construção 
de outro currículo, outra educação, outro professor, na possibilidade de 
outras pontes entre os povos excluídos e silenciados, criando outras 
resistências e esperanças para um outro mundo (Lopes, A. S.; 
Hetkowaki, T.M.; Conceição, Ana. 2024, p. 17).  

 

Considerando a necessidade de estimular a vivência de práticas 

pedagógicas que tenham perspectivas decoloniais, pode ser mencionada a 

relevância de lutar por políticas públicas, criação de leis e pela vigência das 

mesmas, para tentar reparar os danos causados pelo colonialismo. 

Assim, no Brasil pode-se citar a Lei nº10.639/03, que modificou a Lei de 

Diretrizes e Bases (LDB) nº9.394/96, ao estabelecer “as diretrizes e bases da 

educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a 

obrigatoriedade da temática ‘História e Cultura Afro-Brasileira’ [...]”. Além da 

mudança dada pela redação da Lei nº11.645, de 2008, cujo artigo 26-A ressalta 

que, “[...] nos estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio, 

públicos e privados, torna-se obrigatório o estudo da história e cultura afro-

brasileira e indígena”.  

 

Mais do que o reconhecimento de uma dívida histórica, isso implica 
numa tentativa de recolocar as coisas em seus devidos lugares, 
proporcionando, ainda que parcialmente, um novo olhar sobre as 
culturas africanas, afro-brasileiras e indígenas como partes integrantes 
daquilo que geralmente se designa de identidade nacional [...] (Reis; 
Oliveira; Oliveira Jr. 2024, p.7)  

  

Segundo Copete (2015) apud Miranda; Riascos; Pardo e Carmo (2021, p. 

46), “[...] a afrodescendência e as diversidades devem ser explícitas na formação 

dos professores para transformar, recriar, energizar, enriquecer, localizar, 

dimensionar e encontrar o conhecimento pedagógico”. Verifica-se, dessa forma, 

como o processo formativo dos educadores é essencial para buscar ressignificar 

as práxis educativas, voltado para um olhar e um escuta que valorize as diferenças 

e respeite a diversidade.  

Conforme Goodson (2011, p. 25) “Que tipo de educação de massa está 

sendo visado quando o popular é não somente ignorado, mas positivamente 

desvalorizado?”  

Com esse questionamento, e considerando as reflexões trazidas aqui, 

verifica-se que a teoria ainda se distancia da prática. Muitos sujeitos e povos 

continuam silenciados quando se valoriza apenas a cultura dominante em que 

predomina o status quo. Isto ocorre pois, até então, existem muitas resistências, 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

357 

muitos preconceitos, necessitando de continuar lutando por políticas públicas e 

movimentos sociais em prol do combate a esse tipo de práticas discriminatórias, 

que perpetuam as marcas da colonização.  

Dessa forma, torna-se essencial ressignificar e escutar as narrativas 

dessa massa, valorizar suas histórias, resgatar sua autoaceitação e respeitar sua 

identidade, entre outras ações antirracistas, emancipatórias e libertadoras. 

Assim, para corroborar com essas discussões, propõe-se trazer a contribuição de 

dois relatos de experiências que buscam trazer a abordagem decolonial para o 

contexto educacional. 

Os relatos de experiências aqui contemplados são de educadoras da 

Educação Básica, que trazem exemplos de práticas, as quais buscam vivenciar em 

seus contextos escolares, cujas propostas e ações retratam a discussão da 

abordagem da Lei nº10.639/03 e Lei nº11.645/08.  

O primeiro relato a ser mencionado foi feito por meio da entrevista com 

a professora de História, a indígena Marilene (Kota Payayá) com suas vivências 

de luta que visam o resgate da cultura indígena na escola e na sociedade. O 

segundo relato, da coordenadora pedagógica Alice Oliveira, a partir da 

sistematização e acompanhamento do Projeto Consciência Negra: Uma Atitude 

Diária, que foi construído junto com a equipe escolar, tendo como proposta trazer 

para o contexto escolar, o estudo, reflexão e vivências de práticas sobre a cultura 

afro brasileira. 

 

Relatos da professora Marilene, Kota Payayá 

 

Quem é Kota Payayá? Começa assim, esse diálogo, dando voz à 

identidade trazida por esta professora, em seu processo de autoformação e busca 

em conhecer sua origem, e nesse movimento de resgate, descobriu-se como 

indígena.  

Falar de suas práticas pedagógicas demandam conhecer um pouco da 

história que elas trazem, e as inquietações que deu início à pesquisa sobre sua 

origem e sua identidade, ao analisar suas memórias afetivas da infância, e 

reportar seu modo de vida durante essa época marcada pelo(a): pote, murundu, 

arupemba e linha de algodão usada na costura feita de mão. Além do café colhido, 

da tora, do quintal, dos pés no chão, da caça, da pesca, do “modo de vida na 

natureza”, onde quase tudo é aproveitado e não gera resíduos. E como não falar 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

358 

da lata de farinha, das pinturas, do artesanato, da gamela, do girau, do rapé, do 

moquear a carne, do fazer o rasteiro na roça, casa de taipa, do chapéu de palha, 

do trançar a esteira, do candeeiro, do fifó, entre tantas ricas lembranças. “Todos 

juntos em um modo de vida que não é capitalista [...] onde toda construção é feita 

na coletividade, no mutirão” (Kota, 2024).  

Assim, Marilene, passa a se identificar como “Kota”, como era chamada 

pelos familiares, nome este, que tem origem africano indígena e significa 

“experiência”. Esta identidade, é mais intensificada, através de suas buscas, 

levando-a a descobrir que seu bisavô José Botafogo era índio do povo Payayá, 

que “[...] foi expulso do seu território no Riachão do Rio Utinga em 1913, junto 

com a esposa e filhos [...]” (PAYAYÁ, p. 134), incluindo seu avô Damião (pai de 

seu pai, Dete).  

Kota buscou ressignificar estas descobertas e as histórias sobre os povos 

indígenas, em suas práticas pedagógicas, por volta de 10 anos atrás, mas com 

mais intensidade em suas pesquisas auto formativas, há 5 anos, debruçando-se 

nos estudos da “pedagogia da afirmação indígena”, tratada por Tanãmak, 

conhecida por Márcia Mura (professora de História, doutora que defende essa 

tese). Também, em Paulo Freire e Maria Pankararu (linguista Pankararu, que foi 

a primeira doutora indígena). Além disso, refere-se a Graça a Graúna, indígena e 

doutora que fala da “escrevivência” dos povos indígenas.  

Com esses referenciais em que se baseia, e com sua vivência docente, 

Kota começou a escrever sobre seu povo, e passou a criar poesias com as histórias 

indígenas, propagando sua identidade e a luta dos índios. Uma das formas de 

manifestar essa luta, está presente em seus escritos ou escritos de autoria 

coletiva.  Assim surge a produção de textos informativos para dar suporte as suas 

aulas sobre Camaçari, terra de Tupinambás, fruto da sua pesquisa sobre a 

relevância e história desse povo indígena que foram os primeiros habitantes de 

Camaçari, e também a participação na escrita coletiva do Ebook “11645 Indígenas 

e diversidade para a paz” 2. 

Na sala de aula, essa discussão é trazida por Kota, provocando seus 

educandos a ter curiosidade sobre: sua identidade; o resultado da miscigenação; 

quantos povos indígenas existem oficialmente hoje reconhecidos; modo de vida 

do povo indígena, e instigar os alunos a ter curiosidade de pesquisar e saber mais 

 
2  PAYAYÁ, Kota. Sobre os autores, seus povos, e mais. In: Martins, F. et al. (Orgs.) 11645 

Indígenas e diversidade para a paz [livro eletrônico]. Ilhéus, Ba: Ed. dos Autores, 2024, p. 134.  

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

359 

sobre esse povo e suas contribuições. Kota traz para a sala materiais sobre os 

povos indígenas, a fim de ler e discutir com os estudantes o “pertencimento por 

herança” e outras abordagens sobre o assunto. Além disso, trabalha com as 

memórias e as poesias que escreve, “garimpando textos” e estabelecendo 

diálogos para construir essas histórias, nessa construção.  

Em seu relato, Kota ressalta que nas práticas escolares ainda apresentam 

muitas dificuldades em trabalhar sobre os povos originários. Segundo Kota “é 

uma peleja” para trazer a Lei nº11.645/08 na prática e para discutir com seus 

pares, pois existem poucas fontes para pesquisa para trabalhar com os alunos, e 

ainda precisa haver formações para discutir sobre o tema e incluí-la no currículo 

e no Projeto Político Pedagógico das escolas, mas “é possível”. Hoje a internet 

facilita ter acesso a esses autores, mas ainda os professores tem dificuldade em 

construir os materiais para usar com os estudantes. No entanto, “quem está 

disposto a trabalhar, vai remando na peleja e vai aos poucos fazendo caminho, 

trabalhando [...]” (Kota).  

Kota, enquanto indígena, mulher, mãe, professora, guerreira, lutadora 

pelo resgate da cultura indígena, retrata em sua fala a sabedoria desse povo que 

é uma “sabedoria compartilhada”, “que já existe”, e “é transmitida de um para o 

outro”, entre as gerações, e enfatiza o modo de vida indígena, não capitalista, que 

não há desperdício, em que tudo se aproveita. Reconhece que a luta ainda é 

grande para trazer a lei para a prática, mas que o povo indígena tem buscado 

conquistar seu espaço, porém o que a marca enquanto pessoa, conforme a 

professora, são “os genocídios, que ainda hoje acontece com os povos indígenas, 

como o assassinato de Nega Pataxó”3, e tantas outras barbáries. Também “o 

marco temporal, o negar o direito dos povos indígenas”, o ter que migrar, devido 

aos movimentos dos grileiros e agronegócios. É também perceber o apagamento 

da história dos povos indígenas. Não tem como falar da Lei nº11.645/08 sem 

falar com os indígenas, ouvir esse povo.  

Dessa forma, a professora Kota, inquieta-se com o apagamento da 

história dos povos indígenas e torna-se uma mestranda do ProfHistória da 

Universidade do Estado da Bahia (UNEB), e tem como objetivo ser uma 

 
3  Nega Pataxó morreu em 21/01/2024 assassinada a tiros no conflito de retomada de terras por 

ruralistas. Nesse conflito foi utilizado de práticas de violência contra indígenas. As investigações 
sobre os fatos ainda estão em andamento. 
 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

360 

pesquisadora da cultura indígena, e trazer para sua prática docente o resgate dos 

povos originários.  

Essa educadora trabalha desde 2017, no Centro Educacional de Santo 

Antônio, no EJA diurno, com atendimento socioeducativo dentro da Estrutura 

da Fundação da Criança e do Adolescente (Fundac) e do Case Irmã Dulce em 

Camaçari. Leciona história, geografia e filosofia, em turmas multisseriadas. Além 

das disciplinas, os estudantes têm acesso a vários projetos como a horta, 

barbearia, cursos do Senai, de informática, arte educação, e nesse espaço escolar 

também traz essas discussões buscando dar voz aos povos originários e resgatar 

a história desses povos.  

Recentemente, participou de mais uma publicação no ebook de autoria 

coletiva intitulado “Cosmovisiones de Amor: Culturas indígenas para una nueva 

humanidad”4. Kota, por meio de estudo, pesquisa e formação, almeja dar 

continuidade à sua luta, junto com a coletividade, para promover práticas 

pedagógicas que visam valorizar e resgatar a história e a cultura do povo 

indígena.  

[...]  
A nossa História  
Existe em um tempo só  
Tempo contínuo  
Tempo de existir  
Tempo do presente,  
Somos essência  
Que vive e sente  
e nunca deixa de existir  
[...] (PAYAYÁ, 2024, p. 110).  

 

Relato de experiência pedagógica com base na Lei nº 

10.639/03 

 

Nesse movimento de luta pela inclusão e respeito a diversidade, em outro 

contexto escolar da Educação Básica, na busca por realizar práticas pedagógicas 

em uma abordagem decolonial, a coordenadora Alice Oliveira compartilha a 

experiência que vivenciou tendo como base o cumprimento da Lei nº10.639/03 

ao buscar trazer essa proposta para os momentos de Atividades Complementares 

(ACs) e nas atividades pedagógicas desenvolvidas junto com os professores dos 

Anos Iniciais e Finais da escola que atuava.  

 
4 PAYAYÁ, Kota. Eu sou meus ancestrais. In: QOM, Adi et al. Cosmovisiones de Amor: 
Culturas indígenas para una nueva humanidad. Abya Yala, 2024, p. 110.  
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

361 

Com essa finalidade, surgiu o projeto que desenvolveu nos anos de 2019 

a 2023, intitulado “Consciência Negra: uma atitude Diária”, que foi criado a partir 

das discussões e sugestões feitas juntamente com a comunidade escolar, o qual 

foi sistematizado e acompanhado pela coordenadora.  Assim, buscou-se construir 

uma proposta de trabalho envolvendo conteúdos e práticas, ressaltando a 

importância dessa temática estar inserida no cotidiano da escola em uma atitude 

diária.  

Dessa forma, esse projeto foi construído e teve como objetivos: promover 

ações de valorização da história e cultura afro brasileira; assegurar o 

cumprimento da Lei nº10.639/03; valorizar a identidade negra, e reconhecer-se 

nesse processo; propiciar momentos de estudo, reflexão e vivência da cultura 

africana, bem como seus costumes, valores e ensinamentos; incentivar o respeito 

entre as diferentes culturas, o resgate da autoestima, promover o conhecimento 

de personalidades negras que se destacaram na história, literaturas, esportes e 

ciências; além de valorizar as personalidades da comunidade e do município (que 

conquistaram seus espaços e mostraram a presença do negro nas diversas áreas).  

Sabe-se que os momentos formativos entre os pares é essencial para 

ressignificar as práxis escolares, mas é ainda um grande desafio, pois além de ser 

algo que demanda desconstruir conceitos enraizados de uma sociedade que ainda 

tem muito latente o predomínio da cultura hegemônica europeia, e norte 

americana, existem as dificuldades em promover momentos de formação no 

coletivo, sendo um grande desafio para os coordenadores articular os projetos e 

as formações dos educadores nos espaços escolares. No entanto, apesar dos 

entraves, a coordenadora buscou oportunizar a vivência de práticas e ações 

individuais, coletivas e em parcerias para oportunizar aos estudantes e a 

comunidade escolar, a realização de estudos e produções que visavam alcançar 

os objetivos propostos.  

Dessa forma, mesmo com as barreiras que surgiram no processo de 

desenvolvimento do projeto, foram realizadas de forma significativa as seguintes 

ações e atividades: estudos sobre a História e Cultura Afro-Brasileira; atividades 

de pesquisas; produções voltadas sobre a temática; leitura de textos diversos e de 

livros literários e não literários que retratam a importância da consciência negra; 

produção de artesanatos; pinturas em cerâmicas, tecidos, papel; confecção de 

máscaras africana, turbantes; análise e síntese dos livros lidos; exibição de vídeos 

e filmes; vivência de brincadeiras africanas; atividades escritas e orais; atividades 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

362 

de recorte e colagens; montagem de painéis e apresentações envolvendo escola, 

família e comunidade; realização de palestras e apresentações com parceiros da 

escola. 

Desde o início do projeto, em 2019, foram realizadas diversas 

apresentações, a partir dos estudos, pesquisas e debates nas aulas, dentre elas: 

reconto da história infantis e infantojuvenis; apresentação de brincadeiras 

africanas, danças, poesias, músicas; pinturas; peça teatral sobre Consciência 

Negra, estudo de biografia de personalidades negras; apresentação do livro 

“Zumbi, o menino que nasceu e morreu livre”, entre outras literaturas; desfile da 

Beleza Negra e oficinas de penteados afro.  

Realizou-se também, oficina de turbantes, exposição de painel temático; 

apresentação de coral; organização de sala tematizada; cartazes e produções 

artísticas sobre o Egito; estudo sobre personalidades negras no esporte; 

representações de invenções produzidas por negros; elaboração de Telejornal 

sobre “Consciência Negra e Culinária Africana”; exposição das pinturas e 

produção de jogos africanos de tabuleiros; confecção e exposição de maquetes de 

Quilombos.  

Além disso, esse projeto envolveu a busca de várias parcerias, que a 

coordenação buscou realizar por meio de convite, contato e de viabilizar a 

logística para realização das programações, com apoio da direção e equipe 

escolar, sendo essas parcerias muito importantes, pois possibilitaram que os 

educandos tivessem vivências e conhecem práticas e locais que não tinham 

acesso, sem falar na oportunidade de ver que é possível alcançar seus sonhos, ser 

empreendedores e protagonistas de sua história.  

Como parceiras desse projeto foram promovidas diversas palestras e 

oficinas realizadas na escola, ao longo desses anos, entre elas: parceria com o 

Coral Comvida sob regência da musicista Itana Rosa; a oficina “Despertar, Tocar 

e Dançar” com Janete Matos (professora de uma escola de dança do município); 

oficina literária e de confecção de bonecas africanas (BAYOMI) com Francineide 

Sylva da Casa da Criança de Camaçari; coral do “Projeto Música na Escola” com 

a mediação de Paula Souza (professora de dança e canto da Cidade do Saber); 

coral da Monsanto com o professor musicista Enoque Norberto; oficina de 

“Empoderamento, Teatro Mudo e Vivência” com a psicóloga Lilian Regina; 

apresentação de capoeira e maculelê com o “Mestre” Pica Pau; palestra com a 

psicóloga Edileuza Mota sobre a auto estima do negro e a importância de sua 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

363 

identidade; palestra com a SEPROMI (Secretaria de Promoção da Igualdade 

Racial e dos Povos e Comunidades Tradicionais) sobre Consciência Negra; 

apresentação do grupo de dança da professora Paula Souza. 

Ocorreu também, a participação da escola na Parada Cultural da 

Consciência Negra do bairro promovida por Rose Braga (palestrante e 

empreendedora negra do bairro), neste evento os estudantes apresentaram 

poesias e jograis no palco do bairro, participaram das oficinas, bate papo literário 

e do lançamento do livro de Ivanildo Antônio, cineasta e artista de Camaçari que 

tem representatividade no exterior; houve parceria com a poeta do bairro dona 

Maria (in memoriam) e o Passeio ao Quilombo de Cordoarias.  

Todas essas parcerias articuladas tiveram como finalidade aproximar a 

comunidade da escola, valorizar a cultura local e as suas personalidades para 

servir de exemplo e inspiração para os educandos.  

Vale ressaltar que, mesmo no período pandêmico, a coordenadora 

continuou a realizar o projeto com os ajustes necessários: fazendo uso dos 

recursos midiáticos e tecnológicos, com produções de vídeos feitos pelos 

educandos, educadores, equipe escolar, além de depoimentos realizados pelos 

parceiros, apresentações enviadas por meio da plataforma de reuniões virtuais 

Meet, e link disponibilizado pela plataforma de conversas digitais WhatsApp das 

produções ou gravações enviadas nos grupos (o que predominava devido as 

dificuldades de acesso ao Meet pelos estudantes); pesquisas, e rodas de conversas 

com os parceiros e personalidades negras que se destacaram no município, 

ressaltando suas dificuldades e conquistas, retratando o empoderamento do 

negro, a importância de lutar para conquistar seu espaço e valorizar sua 

identidade, assim como, o “bate papo” online com a escritora de literatura 

infantil, Ana Fátima, sobre a importância e a contribuição do negro na sociedade, 

e sobre sua caminhada como escritora.  

Conforme Oliveira (2022, p. 2) 

Ver, inicialmente, a escola física fechada, não fez com que esta deixasse 
de funcionar. A luta de todos proporcionou que novas descobertas e 
práticas fossem desenvolvidas, trocas de aprendizados ocorressem e 
novos recursos tecnológicos fossem experimentados. Um mundo 
virtual passou a ser o meio de dar visibilidade e oportunidade de 
aprendizagem ao estudante e a todos os envolvidos no ambiente escolar 
e comunidade.  

 

No seu relato a coordenadora Alice, também mencionou que para tratar 

desses assuntos foram utilizados vídeos do Youtube, atividades interativas, além 

de produções literárias, e as atividades adaptadas, enviadas pelo WhatsApp ou 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

364 

impressas, a serem recolhidas pelas famílias. Foi muito difícil para todos lidar 

com esse novo contexto, mas foi feito o possível para permitir que o processo de 

aprendizagem continuasse sendo estimulado. Estavam todos tentando e lutando 

para fazer o seu melhor e continuar motivando os educandos e toda equipe 

escolar.  

Como resultado desse projeto foi possível avaliar o quanto os estudantes 

participaram e se envolveram nas propostas realizadas, tiveram autonomia na 

pesquisa e curiosidade em aprender mais, e a riqueza de suas produções, além de 

ter um envolvimento expressivo dos docentes. No entanto, sabe-se que ações 

como essa, ainda precisam ser realizadas com mais frequência nos ambientes 

escolares e com envolvimento de todos. Espera-se que ocorra mais oportunidades 

de momentos formativos de trocas e diálogos entre os pares e no coletivo; que 

haja mais investimento em recursos materiais e pedagógicos, e oportunizar, cada 

vez mais, a parceria da escola e a comunidade.  

Em suma, embora a escola tenha buscado fomentar ações que 

ressaltassem a importância de se trabalhar com a Lei nº10.639/03, ainda se 

evidencia docentes que apresentam dificuldades, e restringem esse enfoque 

apenas ao mês de novembro, o que demanda um investimento maior em 

oportunizar momentos formativos com os educadores, entre outros aspectos, 

para que esses movimentos de práticas decoloniais se fortaleçam e passem a 

promover um pensamento mais humanizador e libertador. “[...] Libertação a que 

não chegarão pelo acaso, mas pela práxis de sua busca; pelo conhecimento e 

reconhecimento da necessidade de lutar por ela” (Freire, 2024, p.43).  

 

Considerações Finais  

 

Com base nas abordagens decoloniais e relatos de experiências 

compartilhados, neste artigo, buscou-se provocar a reflexão sobre o processo 

educativo, tendo em vista a construção de atividades e práxis que possam vir a 

contribuir com a escuta e a valorização das massas que muitas vezes foram 

silenciadas e/ou ignoradas pela sociedade. 

É importante reafirmar que decolonizar significa buscar uma essência 
na diferença, é humanizar as relações, constituindo um caminho para 
o caminho de narrativas insurgentes. E isso requer a presença, como 
fonte de inspiração aos pertencimentos dos espaços singulares e 
coletivos de uma sociedade e a possibilidade de convivências e 
existências (Lopes, A. S.; Hetkowaki, T.M.; Conceição, Ana. 2024, p. 
17). 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

365 

 

A abordagem decolonial torna-se fundamental para proporcionar a 

busca pela ruptura da ideologia dominante e dar voz aos povos que sofreram o 

reflexo da colonização e suas marcas que muitas vezes podem estar ainda 

enraizadas na sociedade, mas que precisam ser combatidas e ressignificadas.  

Nesse contexto, a formação dos educadores, faz-se de suma importância 

para oportunizar a transformação social, começando com a autoformação e a 

formação entre seus pares, possibilitando aos sujeitos, serem protagonistas de 

sua história, valorizar sua identidade, e se posicionar diante das barbáries da 

sociedade. 

A valorização da subjetividade, individualidade, diversidade e dos 

coletivos representam possibilidades de ouvir as narrativas dos povos 

marginalizados e discriminados, subalternos ou colonizados.  

No Brasil, apesar de ter leis que buscam validar a obrigatoriedade do 

estudo da História e Cultura Afro-brasileira e Indígena, como a Lei nº10639/03 

e a Lei nº 11645/08, ainda há evidência da dificuldade em inserir no currículo 

obrigatório, pois muitas vezes a prática se limita a algumas datas especificas, e 

não à transversalidade das práticas. Evidencia-se, assim, a necessidade em 

investir na formação para que essas barreiras possam deixar de existir, e haja 

uma mudança significativa no currículo em uma perspectiva decolonial.  

Dessa forma, por meio da pesquisa realizada foi possível verificar a 

relevância das práxis decoloniais, e de como essas práticas ainda representam 

um grande desafio na atualidade pois, embora avanços sejam alcançados, 

necessitam serem propagadas e incentivadas, por meio da escuta e visibilidade 

dessas experiências, servindo de incentivo para que muitas outras práticas sejam 

desenvolvidas, e os povos silenciados possam ser os protagonistas de suas 

histórias e, consequentemente, busquem ajudar que muitas outras histórias 

sejam construídas e/ou ressignificadas.  

 

Referências  
 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as 
diretrizes e bases da educação nacional. Brasília: Diário Oficial da União, 
23 de dezembro de 1996. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm. Acesso em: 10 
nov. 24.  
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

366 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 09 de janeiro de 2003. Brasília: Diário Oficial 
da União, 10 jan. 2003. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso 
em: 21 abr. 2025. 
 
Brasil. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Brasília: Diário Oficial da 
União, 11 mar. 2008. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-
2010/2008/lei/l11645.htm.  Acesso em: 21 abr. 2025. 
 
FAGUNDES, Tereza. Metodologia da pesquisa - Especialização em EAD. 
Salvador: UNEB/EAD: 2009.  
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido / Paulo Freire. 88 ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2024.  
 
GOODSON, Yvor F. Currículo: teoria e história. Tradução Atílio Brunetta. 11. 
ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011.  
 
LOPES, A. S.; HETKOWSKI, T.M.; CONCEIÇÃO, A. Narrativas 
insurgentes: decolonizando conhecimentos e entrelaçando as infâncias na 
contemporaneidade. Revista Cocar (online), v. 20, p. 1-20, 2024. Disponível 
em: https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar/article/view/7691/3440. 
Acesso em 02 jan. 2024.  
 
MIRANDA et al. Decolonialidade e movimentos pedagógicos: traduções para a 
educação intercultural no itinerário Brasil-Colômbia. in: RIOS, Jane (Org.). 
Profissão Docente em questão! Salvador: EDUFBA, 2021. 
 
OLIVEIRA, Alice. Relatos de Experiências da Coordenação Pedagógica 
Desenvolvidos nas Formações no Contexto Pandêmico. In: Revista Estudo 
Iat. Edição Especial - Experiências do Plano de Formação 
Continuada Territorial 2019-2022. V. 7 N. 1, 2024. Disponível em: 
https://estudosiat.educacao.ba.gov.br/index.php/estudosiat/article/view/348
. Acesso em: 02 jan. 2024. 
 
PAYAYÁ, Kota. Eu sou meus ancestrais. In: QOM, Adi et. al. 
Cosmovisiones de Amor: Culturas indígenas para una nueva 
humanidad. Abya Yala, 2024, p. 110.  
 
PAYAYÁ, Kota. Sobre os autores, seus povos, e mais. In: Martins, F. et. al 
(Orgs.) 11645 Indígenas e diversidade para a paz [livro eletrônico]. 
Ilhéus, Ba: Ed. dos Autores, 2024, p. 134.  
 
 
REIS, M.; OLIVEIRA, Eliana; OLIVEIRA JUNIOR, G. Currículo & Relações 
Étnico-Raciais: Atravessamentos Contemporâneos. Revista Espaço do 
Currículo. 2024. v. 17, n. 3: e67632. Disponível em: 
file:///C:/Users/Positivo/Downloads/currculo--relaes-tnico-raciais-ok.pdf. 
Acesso em 02 de jan. 2025.  
 
RIOS, J. A. V. P. Profissão professor/a: decolonizar o olhar e a escuta. 
In: RIOS, J. A. V. P.; OLIVEIRA, A. [Orgs.] O que narram os/as 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 351-
367, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

367 

pesquisadores/as e estudantes de Pós-graduação do DIVERSO? 
Experiências Pedagógicas da Profissão Docente. Coleção Documentação 
Narrativa de Experiências Pedagógicas. Vol. 2. São Carlos: Pedro & João 
Editores, 2022. 136. 
 

 


