
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

494  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
QUILOMBOS:  

USOS E SENTIDOS PARA UMA EDUCAÇÃO 

ANTIRRACISTA 

 

Antônio Marcos Bomfim1 

Flávia Costa e Silva2 

Adeir Ferreira Alves3 

 

Resumo 

 
Somos três pessoas negras do magistério público distrital (uma mulher 
quilombola), e queremos compreender em quais aspectos ontológicos e didáticos 
a questão quilombola pode ser acionada na Educação Básica para pensar a 
identidade negra e a pauta antirracista nas escolas. A nossa perspectiva teórica 
parte de estudos quilombolas, educação e direitos humanos; emerge também da 
convivência e do pertencimento com o quilombo Mesquita. Pensamos o quilombo 
em seu sentido identitário positivo, por isso o apresentamos nas literaturas de 
direitos humanos e na pauta racial considerando-o como um consistente 
elemento ontológico da cosmopercepção africana, e não como um “objeto de 
estudos” ocidentalistas. Por essas razões, o quilombo, aqui soma-se à literatura 
anti colonial que o concebe como um agente educador na pauta antirracista, ao 

 
1 Mestre em Ensino de Ciências (UEG); Graduado em Normal Superior (UESPI); Membro do 
GEMECE-IFG; Professor da Educação Básica da SEEDF. antoniobomfimmarcos@gmail.com  
2 Mestra em educação (UnB); Graduada em pedagogia (UNIDESC); Membro do NEAB/UnB e 
GEPPHERG/FE-UnB; Pesquisadora da Rede Nacional de Pesquisadores Quilombolas da 
CONAQ; Professora da Educação Básica da SEEDF. flavia1162017@gmail.com  
3 Doutor em Metafísica (UnB), Mestre em Direitos Humanos e Cidadania (UnB), Bacharel e 
Licenciado em Filosofia (Inst. Sto. Tomás de Aquino). Pesquisador do GEPPHERG/FE-UnB, 
GECAL/UnB, Membro do NEAB/UnB. Professor da Educação Básica da SEEDF. 
adeir.liceu@gmail.com  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:antoniobomfimmarcos@gmail.com
mailto:flavia1162017@gmail.com
mailto:adeir.liceu@gmail.com


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

495 

mesmo tempo em que rompe com sentidos colonialistas do fazer pedagógico que 
secularmente o apresenta como um reduto de negros fugidos da escravidão. 

 

Palavras-chave 

Cosmopercepção Africana; Quilombo Mesquita; Antirracismo. 

 

Recebido em: 27/03/2025 
Aprovado em: 21/07/2025 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

496 

 
QUILOMBOS:  

USES AND MEANINGS FOR ANTI-
RACIST EDUCATION 

 
 
Abstract 
   

  
We are three black people from the district's public teaching system (one a 
quilombola woman), and we want to understand in what ontological and didactic 
aspects the quilombola issue can be used in Basic Education to think about black 
identity and the anti-racist agenda in schools. Our theoretical perspective stems 
from quilombola studies, education and human rights; it also emerges from living 
in and belonging to the Mesquita quilombo. We think of the quilombo in its 
positive identity sense, which is why we present it in human rights literature and 
on the racial agenda, considering it as a consistent ontological element of the 
African worldview, and not as a Western “object of study”. For these reasons, the 
quilombo is added to the anti-colonial literature that conceives of it as an 
educating agent in the anti-racist agenda, at the same time as it breaks with the 
colonialist meanings of pedagogical practice that has secularly presented it as a 
stronghold of blacks escaping from slavery. 
   

   

Keywords   

African Cosmoperception; Mesquita Quilombo; Anti-racism.  
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

497 

Considerações iniciais 
 

Esse texto pretende responder à seguinte pergunta: “em que medida que a 

questão quilombola – em termos de usos (didática) e sentidos (aspectos onto-

epistêmicos) além das comunidades tradicionais – pode ser acionada na 

Educação Básica para pensar a identidade negra e, mais precisamente, a pauta 

antirracista nas escolas?”   

Consideramos que essa indagação crítica – junto com usos e sentidos 

positivos acerca do quilombo – pode ajudar a modificar as posições de poder no 

campo de ensino, em que as narrativas colonialistas empregadas em escolas, 

costumam postular o quilombo, bem como demais organizações sociais negras, 

como subalterno, inculto, primitivo, anti moderno, ou no máximo como 

resistência à escravidão (Alves, 2019).  

Do grupo de escrita desse artigo, duas pessoas integram a Política Nacional 

de Equidade, Educação para as Relações Étnico-Raciais e Educação Escolar 

Quilombola-PNEERQ; uma das pessoas está no âmbito nacional como 

representante da região Centro-Oeste na Comissão Nacional de Educação Escolar 

Quilombola-CONEEQ instituída em 2023 pelo MEC/SECADI4 e a outra no 

âmbito distrital na governança dessa política, bem como ambas integram o Grupo 

de Trabalho de escrita do Protocolo Antirracista das escolas do Distrito Federal-

DF.  

A PNEERQ tem o objetivo de promover a equidade racial no sistema 

educacional brasileiro. Entre seus principais objetivos, destacam-se a garantia do 

acesso e permanência de estudantes negros, quilombolas e de outras populações 

tradicionais na Educação Básica e Superior, a valorização da história e cultura 

afro-brasileira e quilombola nos currículos escolares e a formação continuada de 

educadores para atuar em contextos de diversidade étnico-racial (Brasil, 2024).  

A referida política é uma ação do Governo Federal (Lula), que teve como prazo 

final para adesão dos estados federados o mês de fevereiro de 2025.  

Por essas razões é que, algumas das inquietações que movimentam esse 

excerto, são oriundas da discussão ampla sobre a questão racial. Nesse contexto 

da PNEERQ – em que a inteligência negra conclama as frentes de estudos 

antirracistas – apontamos diferentes estratégias em que quilombo é acionado 

 
4 Ministério da Educação/Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização de Jovens e Adultos, 
Diversidade e Inclusão. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

498 

para pensar a identidade racial e as desigualdades raciais no país, partindo das 

escolas. 

A identidade aqui abordada tem como base teórica o que Alves (2024) trata 

como sentido de “repatriamento identitário”, ou seja, um modo de se orientar 

para a comunidade negra, seja ela quilombo, terreiro de candomblé ou alguma 

organização social negra – em que a ancestralidade e os demais elementos da 

cosmopercepção africana sejam cultivadas. 

Enquanto profissionais da educação5, nós buscamos constantemente 

caminhos para uma educação antirracista. Sim, esse é o nosso foco e o que nos 

motiva a compreender a questão em tela, de forma que objetivamos contribuir 

com uma educação mais democrática. Com efeito, nos empenhamos em 

compreender quais usos e sentidos o quilombo representa para a educação 

antirracista na Educação Básica – para além das comunidades quilombolas – ao 

ressignificar também a Educação Escolar Quilombola-EEQ. 

“Usos e sentidos” são termos que o antropólogo Kabengele Munanga 

(2020) emprega para apresentar a identidade negra através do conceito de 

“negritude”. Conforme Munanga, o sentido de negritude surge com o empenho 

de intelectuais negros (sobretudo, africanos e antilhanos) que estavam vivendo 

e/ou estudando na Europa, na primeira metade do século XX. Estando fora de 

suas terras e sob forte onda de racismo – inclusive com muitos países africanos 

sob dominação colonial europeia –, as pessoas negras nas diásporas precisaram 

então se organizar para retornar à identidade positiva que seus grupos culturais 

ancestralmente indicavam.  

Abrimos um parêntese aqui para informar também que, pessoas negras 

que nasceram em colônias europeias, a exemplo do antilhano Frantz Fanon, 

encontraram ainda maiores dificuldades para refletir sobre uma identidade racial 

negra além do legado colonial plantado na sua terra natal.  

É nesse aspecto de “expatriamento identitário” (Alves, 2024) que 

compreendemos as dificuldades socioculturais para debater sobre como 

fortalecer/resgatar/construir/repatriar para/a identidade racial negra 

professoras/es e estudantes que estão imersos em ideologias racistas e da 

branquitude no Brasil; apontamos os desafios de desconstrução de matrizes 

 
5As pesquisas de mestrado das pessoas que integram esse grupo de escrita são todas sobre 
quilombo, sendo uma pesquisa no Programa de Pós-graduação de Ensino de Ciências da UEG; 
outra no Programa de Pós-graduação em Educação da UnB e a terceira no Programa de Pós-
graduação em Direitos Humanos e Cidadania da UnB. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

499 

epistêmicas que proliferam narrativas colonialistas, a exemplo de epistemologias 

eurocentradas, hegemônicas e homogêneas (Kilomba; Oyewumi; 2019; 2019).  

Caudatárias desses modelos imperialistas e colonialistas, a educação 

brasileira tende a “desconhecer” a potência cultural, simbólica, científica, 

histórica, ancestral das organizações sociais negras tradicionais, especialmente 

os quilombos sob uma perspectiva positiva. Ou seja, quando a questão negra é 

acionada na escola é quase sempre sob a redoma eurocêntrica, negativa, 

objetivista e subalternizante imposta pelo Eu Soberano (Carneiro, 2005), e 

raramente sob a perspectiva das epistemologias da inteligência negra.  

Nem tudo é orientado só pelo racismo epistêmico, existem exceções, 

porém destacamos a maneira como que aspectos do ser, do saber e do poder 

posicionam a inteligência negra num lugar Outrificado, secundarizado e 

marginalizado na zona do não ser (Fanon; Rocha; Alves; 2008; 2023; 2024). 

Ainda existem lacunas epistêmicas, culturais e ontológicas quando 

falamos de educação antirracista, porque muito do que se diz sobre aspectos 

positivos da identidade negra na educação formal tem predominância de uma 

pauta orientada para uma política de vida (Alves, 2024), cujos princípios 

contornam sempre o caráter de resistência ao racismo, resistência à escravidão, 

resistência às desigualdades. Uma verdadeira política de vida é aquela que se 

orienta pela vida e para a vida e não aquela submissa às posições de resistência 

apenas (Alves, 2024). 

Propomos nesse estudo um conjunto de saberes que procura fazer dupla 

guinada epistêmica, sendo a primeira delas no arcabouço da inteligência negra – 

porque queremos apresentar os elementos da cosmopercepção africana em 

quilombos –, bem como objetivamos tornar as escolas antirracistas de fato, e não 

somente um currículo formal que narra alguns aspectos sociológicos da cultura e 

história africana e afrobrasileira.   Por todas essas razões é que a didática é o que 

vem orientar os usos da questão quilombola para a educação regular. 

Quando propomos que o quilombo seja apresentado na escola como 

sentidos do ser no aspecto positivo a partir da sua própria base onto-epistêmica, 

queremos romper com a tendência colonialista que reduz o quilombo – 

sobretudo, Palmares – apenas ao modelo de resistência e insubmissão à 

escravidão.  

Queremos mostrar o extinto Estado Palmarino e outros quilombos como 

uma “pulsão palmarina” (Veiga, 2021), ou seja, uma força de vida capaz de dar a 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

500 

conhecer a inteligência negra reverberada nos quilombos (modo de vida, o 

momento de paz, os ensinamentos, as histórias, as memórias, as reinvindicações 

de direitos hoje – sobretudo, no que diz respeito aos conflitos e graves ameaças 

que os quilombolas enfrentam para manter os seus territórios ancestrais sob sua 

posse e longe da ganância dos grileiros, empresários, latifundiários e até mesmo 

longe de alguns agentes do Poder Público). 

O presente artigo abordará, num primeiro momento, “Quilombo: sentidos 

positivos” para darmos a conhecer alguns elementos (epistêmicos) fundamentais 

da cosmopercepção africana no quilombo. Trataremos no segundo momento 

sobre “Quilombo e educação: usos” como um caminho onto-epistêmico e didático 

da questão quilombola no ensino. E no terceiro momento objetivamos apontar o 

“Cenário dos quilombos hoje” para mobilizar a educação como meio de formação 

histórico-crítica acerca dos quilombos e das demais comunidades e povos 

tradicionais que vivem sob graves violações de direitos no Brasil.  

Esse excerto não reproduz um modelo cartesiano e/ou eurocentrado de 

pesquisa, sobretudo, em termos metodológicos. Por estas razões é que, como 

“metodologia”, recorremos ao “vivido” (Alves, 2024). O vivido/vivência 

representa um dos elementos da cosmopercepção africana (observação in loco, 

oralidade, ancestralidade e a vivência nesses espaços afrorreferenciados). 

E por fim, nas considerações finais, procuramos oferecer uma resposta à 

pergunta alvitrada, mas sem a intenção de encerrar o assunto, e sim, fomentá-lo 

e estabelecer diálogo com outras ações que buscam os mesmos propósitos, ou 

seja, uma educação antirracista a partir da representação identitária acionada 

pelos quilombos. 

 

Quilombo: sentido positivo 
 

Na perspectiva de Clóvis Moura (2020), o Quilombo é a maior insurgência 

dos povos negros que foram escravizados no Brasil. Para Moura, a fuga para o 

mato que se estruturou em quilombo, foi a forma mais positiva e expressiva de 

resistência nos períodos Colônia e Império. Atualmente, quando pensamos em 

quilombos, prescindimos com a visão de que eles historicamente gravitam apenas 

como “fuga” do cativeiro (Alves; 2019). Agora nós re-politizamos os nossos 

saberes e sentidos sob uma ótica própria, longe da lei do cativeiro, pois passamos 

“de uma memória sobre o negro para uma memória negra” (Cunha Paz, 2019, 

p.20). 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

501 

Ampliando o conceito de Cunha Paz (2019) sobre o “re-politizar”, nós 

consideramos que, se for necessário retomar no cânone da história – e da 

educação como um todo – a temática da fuga no período escravista... que então 

seja retomada dentro dos parâmetros da justiça, pois, com efeito, teremos como 

resultado a “fuga” dos colonizadores escravistas das suas responsabilidades 

humanas, a “fuga” de suas responsabilidades morais e sociais; bem como a “fuga” 

do Eu Soberano (Carneiro, 2005) - colonizador e escravista de outrora – das suas 

responsabilidades na educação antirracista e anti branquitude hodiernas. 

Atualmente, estudar o quilombo é estudar o negro autônomo, livre, senhor 

de si mesmo e que concentra a sua existência como modo de vida orientada para 

a ancestralidade; mesmo que essa vida ainda tenha que enfrentar diferentes tipos 

de racismos, atualmente ela já rompeu com os signos existenciais que a 

escravidão e as narrativas colonialistas lançaram sobre os quilombos – embora 

eles ainda enfrentem desafios relacionados às desigualdades raciais (Alves, 

2024). 

Com efeito, as narrativas coloniais (escravista, racista, higienista e 

eugenista) dizem pelas estatísticas que a população negra é socialmente atrasada 

por causa dos baixíssimos índices de escolaridade, emprego e renda, porém, não 

informam que esse cenário secular foi produzido pela escravidão, pela 

branquitude, pelas políticas de higienização e eugenismo do Brasil contra a 

população negra e indígena (Machado & Alves; Bento, 2023; 2022).  

O racismo epistêmico (Carneiro, 2005) presente na própria educação 

formal atual, é fruto de outros tipos de racismos pretéritos. Através de diferentes 

formas de racismos, às pessoas negras foi negado acessar o conhecimento 

ocidental (educação formal regular) ao mesmo tempo em que foram impedidas 

de levar o conhecimento de base africana para fora das organizações sociais 

negras – com a mesma potência que atua a inteligência negra nos espaços 

afrorreferenciados. 

Antes de apresentar o quilombo onto-epistemicamente, é imprescindível 

pensar a sua posição política na literatura e no ensino. Re-politizar é um ato que 

não cabe somente a nós, pessoas negras. Realizar esse movimento compete 

primeiramente ao Estado fazer justiça histórica, social, cultural e epistêmica ao 

povo negro, uma vez que: 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

502 

(...), a população negra foi excluída da educação escolar por muitos anos 
e, quando finalmente teve acesso às escolas, não foram oferecidas 
condições adequadas de permanência nem garantias de qualidade do 
ensino, o que aprofundou consideravelmente as desigualdades sociais e 
impediu que essa população tivesse acesso a emprego, salários dignos e 
uma vida de melhor qualidade. (Silva, F., 2023, p.62). 

Segundo Clóvis Moura (2020), desde seu primeiro registro nos meados do 

século XVI, o quilombo sempre teve sua estrutura de organização social com forte 

base política, econômica, religiosa, educacional, enfim como uma sociedade 

autônoma. A autonomia é uma característica cultural das organizações sociais 

negras (Alves, 2024, 2019) que nos possibilita nos desobjetificar 

epistemicamente de narrativas racistas. Autonomia é o fazer da inteligência negra 

que revela ferramentas e conteúdos criados por nós mesmos, ou seja, “por mãos 

negras” (Nascimento, B., 2021). 

Politicamente, desde Palmares até os dias atuais, o quilombo apresentou 

uma trajetória de organização interna admirável, política essa, que contribuiu 

fortemente para que a unidade social resistisse a todas as tentativas de 

aniquilamentos (literário e científico) impostos pelos historiadores colonialistas. 

É de suma importância ressaltar que muitos quilombos, a exemplos do quilombo 

Mesquita (Cidade Ocidental-GO), eram liderados por mulheres (Bomfim; Alves; 

2024; 2019). 

A atuação das mulheres nas organizações sociais negras, a exemplo dos 

quilombos (Alves; Bomfim; Rocha; 2019, 2024; 2023), contrapõe à sociedade 

brasileira regulada pela cultura ocidental, pois o patriarcado não predomina 

enfaticamente nos quilombos, nos terreiros de candomblé e nem nas sociedades 

tradicionais/autóctones africanas. Portanto, ao invés do patriarcado operar 

nesses espaços temos a atuação da inteligência negra, podemos falar, por 

exemplo, de compadrio, solidariedade, cooperativismo, colaborativismo, 

senioridade e ancestralidade – elementos do saber esses – que dinamizam e 

estruturam a comunidade de base africana (Rocha; Alves; 2023; 2019, 2024).    

É também nesses aspectos que, de acordo com Flávio Gomes (2015), os 

povos pretos escravizados no Brasil sempre foram detentores de uma sabedoria 

ancestral no cultivo de grãos, porque esse conhecimento foi transferido pela 

oralidade de geração para geração das etnias africanas trazidas forçosamente 

para o Brasil. A agricultura também se tornou a principal fonte econômica dos 

quilombos, produzindo seus mantimentos em abundância a tal ponto de 

enfraquecer as forças escravistas. Ainda de acordo com o autor em tela, muitas 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

503 

vezes as forças escravistas invadiam os quilombos com intuito de saquear seus 

mantimentos.  

Além dos antigos episódios de saques aos quilombos, atualmente eles 

continuam sendo invadidos e saqueados por diferentes segmentos do racismo. 

Nego Bispo (Santos, 2023) afirma que a academia, respaldada por uma ciência 

eurocentrada, transforma as roças de quilombo em agrofloresta. Ou seja, esse é o 

exemplo de uma ação racista referendada pela ciência ocidental. Agrofloresta é 

um termo científico e mercadológico que invisibiliza o conhecimento ancestral 

dos quilombolas. 

Mesmo considerando que o quilombo se constitua como organização social 

autônoma, não podemos eximir o Estado de suas responsabilidades legal, 

histórica e moral em garantir os direitos de todos os povos e comunidades 

tradicionais (Alves; Alves & Garcia-Felice, 2019, 2021).  

Dadas essas considerações, buscaremos justificar porque o quilombo 

precisa ser apresentado na Educação como um signo ancestral que parte do 

próprio quilombo e se inscreve na legenda dos direitos humanos e na pauta 

étnico-racial como um forte elemento africano para o tratamento identitário. 

 A educação escolar precisa reorientar o seu modo de ensinar ao tratar 

sobre uma educação antirracista. O olhar precisa deixar de ser homogêneo e 

hegemônico para ser diversificado. Com efeito, o antirracismo não consiste 

apenas em defender direitos e direitos humanos, mas pensar as questões 

existenciais que dão base ao modo de vida da cosmopercepção africana presente 

nas organizações sociais negras. 

Essa guinada epistêmica que o presente excerto propõe insere a pessoa 

negra num lócus de dignidade humana, em que a política de vida reconhece 

outras formas de ser, de saber e de poder que movimentam as epistemes e 

ontologias negras, bem como oferecem uma nova ontologia de dignidade humana 

e de direitos para os direitos humanos – ao pensar as ipseidades/singularidades 

de alguns segmentos sociais tradicionais. Portanto, a convivência, a vivência, a 

imanência, a oralitura, a senioridade, a ancestralidade e a forma de ser das 

comunidades negras são exemplos desse modo de conceber o mundo que não 

encontra sustentação teórica nas epistemes hegemônicas (Rocha; Alves; 2023; 

2024). 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

504 

Quilombo e educação: usos 

 

Quando relacionamos quilombo e educação nós estamos pensando num 

campo e público amplos (pessoas quilombolas e pessoas negras não 

quilombolas), e não pensamos necessariamente em aspectos preconizados pela 

Educação Escolar Quilombola (definida em lei e diretrizes para orientar o 

currículo das escolas quilombolas e que atendem estudantes quilombolas). 

Alves (2024), ao tratar sobre o candomblé como referência identitária das 

pessoas negras – mesmo para aquelas pessoas que não são candomblecistas –, 

compreende que, em geral, as organizações sociais negras tradicionais possuem 

uma historicidade local, vivencial e comunitária específicas, o que faz com que 

esses segmentos só podem ser profundamente conhecidos na essência através da 

aproximação e convivência com eles, porque uma educação abstrata, teórica e 

meramente conceitual – ao modo eurocentrado – não consegue “ensinar” de fato 

sobre povos e comunidades tradicionais. A guinada epistêmica aqui então se 

justifica porque o tema estudado possui envergadura outra acerca do campo de 

conhecimento, que como já dissemos, é orientado a partir da cosmopercepção 

africana. 

Dadas essas condições para o conhecimento tradicional ou sobre ele, os 

paradigmas ocidentalistas engessadores também se engessam, porque sua 

abstração teórica “cosmovisionada” dificilmente consegue se despojar de uma 

pretensiosa posição de superioridade cultural frente ao Outro. O sujeito do 

conhecimento ocidental não consegue descapsular de uma arrogada posição de 

dominador do “objeto” do conhecimento (Alves; Mudimbe, 2024; 2019).  

A forma de transmissão do saber de base africana, bem como de outras 

matrizes tradicionais, em geral, leva em consideração que o ensino-aprendizagem 

– preponderantemente oral, vivencial e imanente – se dá numa condição 

epistêmica da comunidade em que a vivência, a convivência, o “estar com” 

ontologicamente carreiam o conhecimento que é igualmente imanente e 

corporificado (tanto teórico quanto prático). 

Com efeito, uma educação antirracista – que tenha como referência os 

elementos da cosmopercepção africana a partir dos quilombos para trabalhar a 

identidade negra no aspecto positivo de fato – precisa ir além da simples inclusão 

de conteúdos sobre a história afro-brasileira. Um exemplo é a Educação Escolar 

Quilombola, normatizada pela Resolução CNE/CEB nº 8 de 20 de novembro de 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

505 

2012 que instituiu as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar 

Quilombola (DCNEEQ) que estabelece que as escolas que atendem estudantes 

quilombolas precisam adequar seus currículos de modo a reconhecer e valorizar 

a história, cultura, práticas sociais e saberes quilombolas.  Nesse sentido, é 

preciso reconhecer que: 

Cada comunidade quilombola possui uma história e tradições únicas 
que precisam ser reconhecidas e valorizadas pela escola, a fim de 
eliminar barreiras que promovem um distanciamento entre o currículo 
escolar e a realidade dessas comunidades, dificultando a identificação e 
o envolvimento dos alunos quilombolas. (Silva, F., 2023, p.64-65). 

Como já falamos anteriormente, muitas vezes a história e cultura dos 

quilombos são apresentadas de forma generalizada, como se todas as 

comunidades quilombolas fossem iguais, tendo inclusive o rogo colonialista de 

“fuga” como se esse fosse o elemento matricial da comunidade. Esse olhar 

reducionista ignora que cada quilombo tem sua própria relação com o território, 

organização social autônoma e práticas culturais de base africana e afro-indígena. 

Reconhecer que há uma rica variedade cultural e epistêmica nos quilombos, 

significa compreender que não há como conceber o currículo como um modelo 

fixo para as escolas, mas sim um currículo com princípios que desafiam a 

estrutura eurocêntrica do ensino e promovam uma educação antirracista, 

decolonial e inclusiva. Por razões de diferenças culturais é que o currículo escolar 

vem somar com o fazer pedagógico. 

Nesse aspecto, podemos falar então do quilombo como agente educador, 

ou seja, podemos pensar cada um deles também como uma escola. Portanto, as 

escolas eurocentradas precisam parar de evocar e anunciar o quilombo como 

objeto do conhecimento para compreendê-lo como ensinador, como matriz 

ancestral de saberes de base africana.  

Uma vez que, mudada essa postura epistêmica, a escola oportuniza então 

ao corpo estudantil se dirigir ao quilombo como ele de fato é, ou seja, enquanto 

signo africano. Assim como a imanência e a vivência são expressões basilares da 

inteligência negra, esse excerto cita duas experiências de ensino acionando o 

quilombo. Os nomes das pessoas citadas foram autorizados por elas. 

Em termos didáticos, uma escola de Ensino Médio da periferia do Distrito 

Federal, o Centro Educacional 01 do Riacho Fundo II-CEd 01, ao executar a 5ª 

edição do Projeto Afrocientista (da Associação Brasileira de Pesquisadores 

Negros-ABPN e universidades, no caso do DF foi a Universidade de Brasília-

UnB), conseguiu fazer essa experiência com êxito.  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

506 

O Afrocientista6, sob orientação da professora Renísia Cristina Garcia-

Filice (UnB) e sob a coordenação adjunta do professor Adeir Alves (Secretaria de 

Estado de Educação do Distrito Federal-SEEDF), trabalhou teoricamente seis 

meses com 11 (onze) estudantes (do CEd 01) a temática racial, e em uma ocasião 

realizou uma imersão prática e vivencial no quilombo Mesquita para constatar in 

loco a profundidade do que a comunidade cultiva. O grupo de estudantes do CEd 

01 também recepcionou na escola representantes do quilombo Mesquita, 

indígenas (dos povos Wapichana e Terena) e demais ativistas da questão étnico-

racial para consolidação da troca de saberes. Após a imersão no quilombo 

Mesquita, na ocasião do I Seminário Antirracista realizado na escola em outubro 

de 2024, esses estudantes conseguiram replicar para as centenas de colegas do 

CEd 01 seus conhecimentos, testemunhos e vivências.  

 

Para exemplificar mais uma vez o uso da forma de representação positiva 

do quilombo na escola regular, outra experiência didática relevante que 

relatamos ocorreu na Escola Classe 116 de Santa Maria-DF, sob a orientação da 

professora Flávia Costa e Silva, quilombola Mesquita – e à época, coordenadora 

nessa escola. O projeto realizado com apoio da gestão escolar proporcionou aos 

professores um mergulho na história e cultura do Quilombo Mesquita por meio 

de formação continuada, vivência na comunidade e leituras variadas sobre o 

território quilombola. Esse processo formativo possibilitou que o conhecimento 

adquirido fosse repassado aos estudantes, permitindo-lhes compreender a 

importância do Quilombo Mesquita na construção da Capital Federal.  

As atividades realizadas em sala de aula adotaram uma abordagem 

interdisciplinar, integrando diferentes áreas do conhecimento: culinária típica, 

localização e cartografia do território, práticas agrícolas, importância do marmelo 

(fruto secularmente utilizado no cultivo do Mesquita), papel das mulheres 

quilombolas na comunidade e trocas de correspondências com os estudantes do 

quilombo. O projeto culminou em uma mostra cultural intitulada: “Da África ao 

Quilombo Mesquita”, onde a comunidade escolar e a comunidade local puderam 

conhecer mais sobre o quilombo – que é geograficamente perto de Santa Maria-

 
6 Mais informações sobre esse projeto e sobre o I Seminário Antirracista do CEd 01 podem ser 
obtidas em diferentes canais de comunicação virtual, a exemplo da Agência Brasília: 
https://agenciabrasilia.df.gov.br/2024/10/17/evento-do-ced-01-do-riacho-fundo-ii-debate-
educacao-antirracista/  

https://agenciabrasilia.df.gov.br/2024/10/17/evento-do-ced-01-do-riacho-fundo-ii-debate-educacao-antirracista/
https://agenciabrasilia.df.gov.br/2024/10/17/evento-do-ced-01-do-riacho-fundo-ii-debate-educacao-antirracista/


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

507 

DF (10 km), mas epistêmica e historicamente longe – para a promoção da 

educação antirracista na prática. 

Iniciativas como essas fortalecem a Educação para as Relações Étnico-

Raciais, garantindo que o ensino sobre quilombos não se restrinja a uma 

abordagem superficial, exotizada ou folclorizada, mas seja compreendida como 

parte essencial da história e da identidade do Brasil. 

 

Cenário dos quilombos hoje 

 

Os contextos políticos e sociais em que as narrativas colonialistas 

inscrevem o quilombo em categorias subalternizantes é que dão sustentação 

epistêmica (teórico-conceitual, didática, técnica, conteúdo, formação) para a 

escola praticar, quase que naturalmente, um racismo epistêmico – mesmo 

estando essa escola num quilombo. Vejamos um exemplo: estudos recentes de 

Antônio Bomfim (2024) realizados na instituição educacional do quilombo 

Mesquita (Escola Municipal Aleixo Pereira Braga I), em que ele aponta para 

educação escolar meramente universalista que não considera em seu fazer 

pedagógico a episteme quilombola nessa escola criada pelos Mesquita em seu 

próprio território tradicional. 

Esse exemplo de apagamento do quilombo dentro da escola é sociopolítico 

porque tem fundamento nos diferentes tipos de racismos. Portanto, infelizmente 

essa não é uma realidade só do Mesquita, pois o Censo Demográfico Instituto 

Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) realizou, em 2022, um mapeamento 

inédito das comunidades quilombolas, identificando mais de 6 mil quilombos no 

Brasil, com uma população superior a 1 milhão de pessoas (Brasil, 2022).  

Embora tardio, esse reconhecimento é de grande importância, pois 

permite ao Estado saber quem são, quantos são e como vivem esses quilombolas. 

É o reconhecimento pelo Estado que abre caminho para o desenvolvimento de 

políticas públicas mais adequadas à realidade dessa população. Além disso, é 

relevante para a sociedade em geral, que, agora pode contar com um retrato mais 

fiel da presença quilombola no Brasil, compreendendo a imensa diversidade do 

nosso país. 

         Esse mapeamento contribui para combater a invisibilidade histórica dessas 

comunidades, que só vieram a ser reconhecidas formalmente em 1988 – na 

Constituição Federal (Alves, 2019) –, o que evidencia um longo período de mais 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

508 

de 400 anos de silêncio das vozes desses grupos. Tal silêncio e invisibilidade 

foram consentidos pelo Estado brasileiro que, durante anos, sequer registrou os 

quilombolas como parte integrante da sociedade (Silva, G., 2011). 

  Tal silenciamento e invisibilidade não impediram a existência das 

comunidades quilombolas em diferentes localidades brasileiras, porém 

contribuíram para o aumento das vulnerabilidades desse segmento, bem como 

cooperou para o aumento, aliás, para a continuidade das seculares violações de 

direitos (Terra de Direitos & Conaq7; Silva, G.; 2018; 2019).  

Ao longo dos séculos, as comunidades quilombolas permaneceram e 

seguem resistindo, preservando seus modos de vida próprios, suas culturas e suas 

histórias. Para sustentar essa resistência, essas comunidades se fortalecem por 

meio mecanismos ancestrais, como a coletividade, a valorização do território 

enquanto espaço sagrado, de memória, identidade e luta, a transmissão de 

saberes entre gerações e relações de respeito com a natureza. 

      Para o quilombola Nego Bispo (Santos, 2023), enquanto a sociedade 

capitalista acumula e destrói recursos naturais, os quilombolas praticam uma 

relação equilibrada com a terra, pescando e colhendo apenas o necessário, 

respeitando os ciclos naturais da terra e das estações. Bispo destaca que, nesse 

processo, os quilombolas não apenas garantem a própria sobrevivência, mas 

também preservam o meio ambiente, agindo como guardiões da terra e de seus 

saberes ancestrais. O autor afirma ainda que a relação com a natureza nos 

quilombos é uma prática de resistência que está em oposição à lógica capitalista 

de exploração sem limites.    

         Esse modo de vida, fundamentado em uma cosmopercepção herdada dos 

povos originários e africanos tem sido fundamental para a manutenção dessas 

comunidades. Essas heranças ancestrais permitiram a continuidade dos povos e 

comunidades tradicionais, mesmo em conflito com uma sociedade ocidentalista 

cada vez mais individualista, voltada para consumismo e para o apagamento dos 

ensinamentos tradicionais. Enquanto o mundo se aprofunda na mercantilização 

das relações e da desconexão com a terra (Krenak; Alves; 2020; 2024), os 

quilombos reafirmam, a cada dia, a importância do pertencimento comunitário, 

da partilha e do respeito à ancestralidade como pilares para a existência e 

resistência coletiva. 

 
7 Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas-Conaq. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

509 

Nesse contexto sociopolítico regulado pelo modelo de sociedade 

ocidentalista insere-se na educação o currículo escolar que desempenha papel 

fundamental na formação dos sujeitos. No entanto, apesar de sua relevância, o 

currículo está longe de refletir a pluralidade presente na sociedade brasileira. 

          De acordo com Tomaz Tadeu Silva (2005), as decisões sobre "o que ensinar" 

e “como ensinar" que perpassam a construção do currículo, estão diretamente 

relacionadas à formação da identidade e da subjetividade dos indivíduos.  

Nesse sentido, que apresentamos a reflexão sobre o “currículo 

aquilombado” trazido pela professora quilombola Flávia Silva: 

O vocábulo "aquilombado" ou "aquilombar" encontra suas origens na 
expressão "quilombo", entendido por Andrade e Veloso (2021) não 
apenas como um espaço físico, mas também como uma simbologia 
intrínseca, uma ideia, uma fonte de inspiração e um sistema de valores 
que se conjugam na resistência e na construção de uma identidade étnica 
(Silva, F., 2023, p.70). 

O movimento de aquilombar, portanto, significa postular o quilombo 

como esse lócus não apenas de saber, mas também de ser e de poder para as 

pessoas negras. Parafraseando Ailton Krenak (2020) – quando ele fala sobre a 

mudança de paradigma ocidental por um pensamento anti colonial – nossa 

sugestão é de que as escolas parem de somente “desenvolver” teoricamente sobre 

a educação antirracista e passem a “envolver” com a educação antirracista de fato, 

tendo como base o quilombo – porque ele é uma escola de saberes africanos e um 

signo identitário da negritude.  

      Esse currículo propõe um novo paradigma para a educação, orientado em 

epistemologias quilombolas e afrodiaspóricas, bem como nos elementos da 

cosmopercepção africana. Ele não é somente aplicável às escolas quilombolas, 

mas sim a qualquer escola cuja pretensão seja uma educação antirracista e anti 

colonial.  

O currículo aquilombado não se limita a inclusão de conteúdos sobre a 

história e cultura afro-brasileira, quilombola e indígena, mas vai além, pois 

reconhece os saberes quilombolas como fundamento curricular, e não somente 

como um complemento. Saberes esses que buscam a construção do conhecimento 

de forma coletiva, a valorização dos saberes deixados pelos mais velhos, a relação 

de respeito e harmonia com todos os seres vivos e não vivos e o fortalecimento da 

oralidade como mecanismo de transmissão e produção de conhecimentos. 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

510 

Considerações finais 

 

Vale destacar que esse excerto evocou diversas vezes os termos “hoje” e 

“atualidade”. As posições de poder, de ser e de saber que o quilombo – e as demais 

organizações sociais negras que se inscrevem como signos potentes da 

cosmopercepção africana (a exemplos dos Povos de Terreiro de Matriz Africana, 

congada, irmandades negras, capoeira etc.) – no cerne do colonialismo gravitam 

em volta da categoria histórica do passado, do primitivo, do selvagem, do não 

civilizado. Porém pensadores da afrodiáspora tais como Paul Gilroy (2012) e 

Eduardo Oliveira (2021a; b; c) destacam que o legado africano rompe com essa 

categoria retilínea e uniforme da história e do símbolo de civilidade e nos faz 

repensar outros sentidos sobre o tempo. 

Para a cosmopercepção africana o passado não é a manjedoura do 

presente, mas o presente é compreendido como realização das diretrizes do 

passado, ou seja, aspectos como a senioridade e a ancestralidade protagonizam 

não uma sucessão temporal de acontecimentos evolutivos, mas o espírito 

comunitário, vivencial, solidário e cooperativo em que o eu, o outro, a memória, 

a história, a oralidade e o existir são gestados pelo coletivo e para o coletivo 

orientado pelo passado (Oliveira; Alves; 2021a; b; c; 2024). Com efeito, para a 

cosmopercepção africana o passado não é antítese de evolução, o passado é o 

esteio da dinâmica do que acontece agora, inclusive criar, recriar, inventar e 

ressignificar; são esses os caminhos da inteligência africana (Alves; 2024). É 

nesse sentido africano que evocamos o quilombo para a Educação Básica. 

Quando então perguntamos: “em que medida que a questão quilombola – 

em termos de usos e sentidos além das comunidades tradicionais – pode ser 

acionada na Educação Básica para pensar a identidade negra e, mais 

precisamente, a pauta antirracista nas escolas?” podemos ter como resposta a 

compreensão de que, quando falamos em quilombo – como comunidade 

autônoma, não ocidental e orientada pela cosmopercepção africana – atualmente 

precisamos considerar também os fatores políticos que contornam, atravessam e 

constrangem esses territórios ancestrais, assim como precisamos saber como 

esses inúmeros conflitos dinamizam a vida dos quilombolas.  

Por todas essas razões que, não é possível falarmos do quilombo como 

referência positiva epistêmica, ontológica (identitária) ou histórica sem 

compreender o contexto sociopolítico que reconfigura o fazer e o ser quilombola 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

511 

nessa malha de violação de direitos humanos que o circunda. É preciso também 

falar de avanços, especialmente em termos legais e de políticas públicas, para que 

compreendamos também o quilombo como uma reserva ancestral de saberes que 

recorre também ao Estado para reivindicar dele reparação, mediação nos 

conflitos, bem como acessibilidade às políticas públicas já existentes. 

Pensar o quilombo de modo crítico é considerá-lo a partir da sua própria 

base ontológica para acioná-lo nos espaços pedagógicos, caso contrário, a falsa 

visibilidade das narrativas colonialistas novamente seguirá uma forte tendência 

escolar de o colocar em patamares folcloristas, exotistas e/ou meramente festivos 

do “racismo não racista”8. Quando referenciarmos quilombo nas escolas falemos 

a partir de um currículo aquilombado. 

Essas considerações não encerram o assunto, mas o provoca, produz 

deslocamentos de paradigmas fixistas e renova o pensar. O que apresentamos 

aqui como resposta à pergunta de pesquisa é, em alguma medida, uma mola 

propulsora que pretende acionar o quilombo na educação ao seu modo 

aquilombado, palmarino, insubmisso, autônomo, amplo, dinâmico, 

antirracista... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
8 Tentativa de não ser racista, mas sendo racista (Alves, 2024). 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

512 

Referências 
 

ALVES, Adeir Ferreira. Vidante: um filosofar de candomblé. (Tese de 
doutorado), Programa de Pós-graduação em Metafísica. UnB, 2024. 

ALVES, Adeir Ferreira. Organização social no Quilombo Mesquita: trabalho, 
solidariedade e atuação das mulheres. 2019. 153 f. Dissertação (Mestrado em 
Direitos Humanos e Cidadania). UnB, Brasília, 2019. 

ALVES, Adeir Ferreira; GARCIA-FILICE, Renísia Cristina. Ancestralidade 
africana na afrodiáspora: conhecimento, existência e vida. Revista Latino 
Americana de Estudos em Cultura e Sociedade-RELACULT, V. 07, nº 01, jan. 
abr., 2021, artigo nº 2153. 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

BOMFIM, Antônio Marcos. O Ensino de Ciências na Educação Básica, Anos 
Iniciais na Comunidade Escolar Quilombola Mesquita. 2024. Dissertação 
(Mestrado em Ensino de Ciências). UEG, Anápolis 2024. 

BRASIL. MEC. Portaria nº 470, de 21 de março de 2024. Institui a Política 
Nacional de Educação Escolar Quilombola (PNEERQ) e define diretrizes para a 
promoção da equidade racial no sistema educacional brasileiro. D.O.U: seção 1, 
Brasília, DF, 2024. 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do 
ser. (Tese de doutorado) Faculdade de Educação. São Paulo: USP, 2005. 

COMISSÃO DA VERDADE SOBRE A ESCRAVIDÃO NEGRA NO DISTRITO 
FEDERAL E ENTORNO: A verdade sobre a escravidão negra no Distrito 
Federal e Entorno. Brasília: Sindicato dos Bancários de Brasília, 2017. 

CUNHA PAZ, Francisco Phelipe. Na Casa De Ajalá: Comunidades Negras, 
Patrimônio e Memória Contracolonial No Cais Do Valongo: A “Pequena África”. 
Brasília, 2019. Dissertação de Mestrado, PPGDSCI-UnB, 218 p. 

FANON, Frantz. Pele negra máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 
Salvador: EDUFBA, 2008. 

GILROY, Paul. O atlântico negro: modernidade e dupla consciência. Tradução 
de Cid Knipel Moreira. São Paulo: Editora 34; Rio de Janeiro: Universidade 
Cândido Mendes, Centro de Estudos afro-Asiáticos, 2012. 

GOMES, Flávio dos Santos. Mocambos e quilombos: uma história do 
campesinato negro no Brasil – 1° edição – São Paulo: Claro Enigma, 2015. – 
(Coleção Agenda brasileira). 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). Censo Demográfico 2022. 
Rio de Janeiro: IBGE. 2022. https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca 
catalogo?view=detalhes&id=2102016 . Acesso em 01 de março de 2025. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução de Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.  

https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

513 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020 

MACHADO, Samuel César & ALVES, Adeir Ferreira. Racismo estrutural do 
Brasil: eugenia e higienização governamental e as narrativas racistas na 
sociedade civil. Revista Com Censo: Brasília, v 10, p.24-35, maio/2023. 

MOURA, Clóvis. Quilombos: resistência ao escravismo – 1° edição – São Paulo: 
Expressão Popular, 2020. 

MUDIMBE, Valentin-Yves. A invenção da África: gnose, filosofia e a ordem do 
conhecimento. Tradução de Fábio Ribeiro. Petrópolis: Vozes, 2019. 

MUNANGA, Kabengele. Negritude: usos e sentidos. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2020. 

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras: relações raciais, 
quilombos e movimentos. Org. Alex Ratts. Rio de Janeiro: Zahar, 2021 

OLIVEIRA, Eduardo. Cosmovisão africana no Brasil: elementos para uma 
filosofia afrodescendente. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2021a. (Vol. I).  

OLIVEIRA, Eduardo. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da 
educação brasileira. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2021b. (Vol. II).  

OLIVEIRA, Eduardo. Ancestralidade da encruzilhada: dinâmica de uma 
tradição inventada. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2021c. (Vol. III). 

OYEWUMI, Oyeronke. A invenção das mulheres: construindo um sentido 
africano para os discursos ocidentais de gênero. Tradução de Wanderson Flor 
do Nascimento. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

ROCHA, Aline Matos da. Corpo-orí-idade: uma investigação filosófica sobre 
ontologia relacional no pensamento de Oyeronke Oywumi. (Tese de doutorado). 
Programa de Pós-graduação em Metafísica. Universidade de Brasília-UnB, 
2023. 173f. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 
Editora/Piseagrama, 2023. 

SILVA, Flávia Costa e. Raízes culturais, rumos educacionais: um olhar 
quilombola sobre as diretrizes curriculares nacionais para a educação escolar 
quilombola em Goiás. (Dissertação de mestrado) Programa de Pós-graduação 
em Educação. Universidade de Brasília, 2024. 

SILVA, Givânia Maria da. Territorialidades quilombolas ameaçadas pela 
colonialidade do ser, do saber e do poder. In OLIVA, Anderson Ribeiro; 
CHAVES, Marjorie Nogueira; FILICE, Renísia Cristina Garcia; NASCIMENTO, 
Wanderson Flor do (Orgs). Tecendo redes antirracistas: África, Brasis e 
Portugal. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. 

SILVA, Givânia Maria da. O currículo escolar: identidade e educação 
quilombola. Cadernos ANPAE, v. 11, p. 1-4, 2011. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

514 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos de Identidade: uma introdução às teorias 
do currículo. 2a. Ed., Autêntica, Belo Horizonte, 2005. 

TERRA DE DIREITOS; COORDENAÇÃO NACIONAL DE ARTICULAÇÃO DAS 
COMUNIDADES NEGRAS RURAIS QUILOMBOLAS. Racismo e Violência: 
contra quilombos no Brasil. Curitiba: Terra de Direitos, 2018. 

VEIGA, Lucas Motta. Clínica do impossível: linhas de fuga e de cura. Rio de 
Janeiro: Telha, 2021. 
 
 
 
 


