Atribuicao BB CY 4.0

QUILOMBOS:
USOS E SENTIDOS PARA UMA EDUCACAO
ANTIRRACISTA

Antonio Marcos Bomfim?
Flavia Costa e Silva2

Adeir Ferreira Alves3

Resumo

Somos trés pessoas negras do magistério publico distrital (uma mulher
quilombola), e queremos compreender em quais aspectos ontologicos e didaticos
a questao quilombola pode ser acionada na Educacdo Basica para pensar a
identidade negra e a pauta antirracista nas escolas. A nossa perspectiva teorica
parte de estudos quilombolas, educacao e direitos humanos; emerge também da
convivéncia e do pertencimento com o quilombo Mesquita. Pensamos o quilombo
em seu sentido identitario positivo, por isso o apresentamos nas literaturas de
direitos humanos e na pauta racial considerando-o como um consistente
elemento ontoldgico da cosmopercepcao africana, e nao como um “objeto de
estudos” ocidentalistas. Por essas razoes, o quilombo, aqui soma-se a literatura
anti colonial que o concebe como um agente educador na pauta antirracista, ao

1 Mestre em Ensino de Ciéncias (UEG); Graduado em Normal Superior (UESPI); Membro do
GEMECE-IFG; Professor da Educac¢io Basica da SEEDF. antoniobomfimmarcos@gmail.com

2 Mestra em educacdo (UnB); Graduada em pedagogia (UNIDESC); Membro do NEAB/UnB e
GEPPHERG/FE-UnB; Pesquisadora da Rede Nacional de Pesquisadores Quilombolas da
CONAQ; Professora da Educacio Bésica da SEEDF. flavia1162017@gmail.com

3 Doutor em Metafisica (UnB), Mestre em Direitos Humanos e Cidadania (UnB), Bacharel e
Licenciado em Filosofia (Inst. Sto. Tom4s de Aquino). Pesquisador do GEPPHERG/FE-UnB,
GECAL/UnB, Membro do NEAB/UnB. Professor da Educacio Bésica da SEEDF.

adeir.liceu@gmail.com

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:antoniobomfimmarcos@gmail.com
mailto:flavia1162017@gmail.com
mailto:adeir.liceu@gmail.com

mesmo tempo em que rompe com sentidos colonialistas do fazer pedagogico que
secularmente o apresenta como um reduto de negros fugidos da escravidao.

Palavras-chave

Cosmopercepc¢ao Africana; Quilombo Mesquita; Antirracismo.

Recebido em: 27/03/2025
Aprovado em: 21/07/2025

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



QUILOMBOS:
USES AND MEANINGS FOR ANTI-
RACIST EDUCATION

Abstract

We are three black people from the district's public teaching system (one a
quilombola woman), and we want to understand in what ontological and didactic
aspects the quilombola issue can be used in Basic Education to think about black
identity and the anti-racist agenda in schools. Our theoretical perspective stems
from quilombola studies, education and human rights; it also emerges from living
in and belonging to the Mesquita quilombo. We think of the quilombo in its
positive identity sense, which is why we present it in human rights literature and
on the racial agenda, considering it as a consistent ontological element of the
African worldview, and not as a Western “object of study”. For these reasons, the
quilombo is added to the anti-colonial literature that conceives of it as an
educating agent in the anti-racist agenda, at the same time as it breaks with the
colonialist meanings of pedagogical practice that has secularly presented it as a
stronghold of blacks escaping from slavery.

Keywords

African Cosmoperception; Mesquita Quilombo; Anti-racism.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



Consideracoes iniciais

Esse texto pretende responder a seguinte pergunta: “em que medida que a
questao quilombola — em termos de usos (didatica) e sentidos (aspectos onto-
epistémicos) além das comunidades tradicionais — pode ser acionada na
Educacao Basica para pensar a identidade negra e, mais precisamente, a pauta
antirracista nas escolas?”

Consideramos que essa indagacao critica — junto com usos e sentidos
positivos acerca do quilombo — pode ajudar a modificar as posi¢oes de poder no
campo de ensino, em que as narrativas colonialistas empregadas em escolas,
costumam postular o quilombo, bem como demais organizacoes sociais negras,
como subalterno, inculto, primitivo, anti moderno, ou no maximo como
resisténcia a escravidao (Alves, 2019).

Do grupo de escrita desse artigo, duas pessoas integram a Politica Nacional
de Equidade, Educacdo para as Relacdes Etnico-Raciais e Educacio Escolar
Quilombola-PNEERQ; uma das pessoas estd no ambito nacional como
representante da regiao Centro-Oeste na Comissao Nacional de Educacao Escolar
Quilombola-CONEEQ instituida em 2023 pelo MEC/SECADI4 e a outra no
ambito distrital na governanca dessa politica, bem como ambas integram o Grupo
de Trabalho de escrita do Protocolo Antirracista das escolas do Distrito Federal-
DF.

A PNEERQ tem o objetivo de promover a equidade racial no sistema
educacional brasileiro. Entre seus principais objetivos, destacam-se a garantia do
acesso e permanéncia de estudantes negros, quilombolas e de outras populagoes
tradicionais na Educacao Bésica e Superior, a valorizacao da historia e cultura
afro-brasileira e quilombola nos curriculos escolares e a formacao continuada de
educadores para atuar em contextos de diversidade étnico-racial (Brasil, 2024).
A referida politica é uma acao do Governo Federal (Lula), que teve como prazo
final para adesao dos estados federados o més de fevereiro de 2025.

Por essas razoes é que, algumas das inquietacoes que movimentam esse
excerto, sao oriundas da discussao ampla sobre a questao racial. Nesse contexto
da PNEERQ - em que a inteligéncia negra conclama as frentes de estudos

antirracistas — apontamos diferentes estratégias em que quilombo é acionado

4 Ministério da Educacao/Secretaria de Educagao Continuada, Alfabetizagio de Jovens e Adultos,
Diversidade e Inclusao.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



para pensar a identidade racial e as desigualdades raciais no pais, partindo das
escolas.

Aidentidade aqui abordada tem como base tedrica o que Alves (2024) trata
como sentido de “repatriamento identitario”, ou seja, um modo de se orientar
para a comunidade negra, seja ela quilombo, terreiro de candomblé ou alguma
organizacao social negra — em que a ancestralidade e os demais elementos da
cosmopercepcao africana sejam cultivadas.

Enquanto profissionais da educagdos, nés buscamos constantemente
caminhos para uma educacao antirracista. Sim, esse é o nosso foco e o que nos
motiva a compreender a questao em tela, de forma que objetivamos contribuir
com uma educacdo mais democratica. Com efeito, nos empenhamos em
compreender quais usos e sentidos o quilombo representa para a educacao
antirracista na Educacao Basica — para além das comunidades quilombolas — ao
ressignificar também a Educacao Escolar Quilombola-EEQ.

“Usos e sentidos” sdo termos que o antropdélogo Kabengele Munanga
(2020) emprega para apresentar a identidade negra através do conceito de
“negritude”. Conforme Munanga, o sentido de negritude surge com o empenho
de intelectuais negros (sobretudo, africanos e antilhanos) que estavam vivendo
e/ou estudando na Europa, na primeira metade do século XX. Estando fora de
suas terras e sob forte onda de racismo — inclusive com muitos paises africanos
sob dominacdo colonial europeia —, as pessoas negras nas didsporas precisaram
entdo se organizar para retornar a identidade positiva que seus grupos culturais
ancestralmente indicavam.

Abrimos um paréntese aqui para informar também que, pessoas negras
que nasceram em colénias europeias, a exemplo do antilhano Frantz Fanon,
encontraram ainda maiores dificuldades para refletir sobre uma identidade racial
negra além do legado colonial plantado na sua terra natal.

E nesse aspecto de “expatriamento identitirio” (Alves, 2024) que
compreendemos as dificuldades socioculturais para debater sobre como
fortalecer/resgatar/construir/repatriar para/a identidade racial negra
professoras/es e estudantes que estao imersos em ideologias racistas e da

branquitude no Brasil; apontamos os desafios de desconstrucao de matrizes

5As pesquisas de mestrado das pessoas que integram esse grupo de escrita sdo todas sobre
quilombo, sendo uma pesquisa no Programa de P6s-graduacao de Ensino de Ciéncias da UEG;
outra no Programa de Pos-graduacdo em Educagdo da UnB e a terceira no Programa de Pos-
graduacdo em Direitos Humanos e Cidadania da UnB.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



epistémicas que proliferam narrativas colonialistas, a exemplo de epistemologias
eurocentradas, hegemonicas e homogéneas (Kilomba; Oyewumi; 2019; 2019).

Caudatarias desses modelos imperialistas e colonialistas, a educacao
brasileira tende a “desconhecer” a poténcia cultural, simbélica, cientifica,
histérica, ancestral das organizacoes sociais negras tradicionais, especialmente
os quilombos sob uma perspectiva positiva. Ou seja, quando a questao negra é
acionada na escola é quase sempre sob a redoma eurocéntrica, negativa,
objetivista e subalternizante imposta pelo Eu Soberano (Carneiro, 2005), e
raramente sob a perspectiva das epistemologias da inteligéncia negra.

Nem tudo é orientado s6 pelo racismo epistémico, existem excecoes,
porém destacamos a maneira como que aspectos do ser, do saber e do poder
posicionam a inteligéncia negra num lugar Outrificado, secundarizado e
marginalizado na zona do nao ser (Fanon; Rocha; Alves; 2008; 2023; 2024).

Ainda existem lacunas epistémicas, culturais e ontologicas quando
falamos de educacgdo antirracista, porque muito do que se diz sobre aspectos
positivos da identidade negra na educacao formal tem predominancia de uma
pauta orientada para uma politica de vida (Alves, 2024), cujos principios
contornam sempre o carater de resisténcia ao racismo, resisténcia a escravidao,
resisténcia as desigualdades. Uma verdadeira politica de vida é aquela que se
orienta pela vida e para a vida e ndo aquela submissa as posicoes de resisténcia
apenas (Alves, 2024).

Propomos nesse estudo um conjunto de saberes que procura fazer dupla
guinada epistémica, sendo a primeira delas no arcabouco da inteligéncia negra —
porque queremos apresentar os elementos da cosmopercepcao africana em
quilombos —, bem como objetivamos tornar as escolas antirracistas de fato, e nao
somente um curriculo formal que narra alguns aspectos sociolégicos da cultura e
histéria africana e afrobrasileira. Por todas essas razoes é que a didatica é o que
vem orientar os usos da questao quilombola para a educacao regular.

Quando propomos que o quilombo seja apresentado na escola como
sentidos do ser no aspecto positivo a partir da sua propria base onto-epistémica,
queremos romper com a tendéncia colonialista que reduz o quilombo -
sobretudo, Palmares — apenas ao modelo de resisténcia e insubmissao a
escravidao.

Queremos mostrar o extinto Estado Palmarino e outros quilombos como

uma “pulsao palmarina” (Veiga, 2021), ou seja, uma forca de vida capaz de dar a

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



conhecer a inteligéncia negra reverberada nos quilombos (modo de vida, o
momento de paz, os ensinamentos, as historias, as memorias, as reinvindicacgoes
de direitos hoje — sobretudo, no que diz respeito aos conflitos e graves ameacas
que os quilombolas enfrentam para manter os seus territorios ancestrais sob sua
posse e longe da ganancia dos grileiros, empresarios, latifundiarios e até mesmo
longe de alguns agentes do Poder Publico).

O presente artigo abordara, num primeiro momento, “Quilombo: sentidos
positivos” para darmos a conhecer alguns elementos (epistémicos) fundamentais
da cosmopercepcao africana no quilombo. Trataremos no segundo momento
sobre “Quilombo e educacao: usos” como um caminho onto-epistémico e didatico
da questao quilombola no ensino. E no terceiro momento objetivamos apontar o
“Cenario dos quilombos hoje” para mobilizar a educacao como meio de formacao
histérico-critica acerca dos quilombos e das demais comunidades e povos
tradicionais que vivem sob graves violacoes de direitos no Brasil.

Esse excerto nao reproduz um modelo cartesiano e/ou eurocentrado de
pesquisa, sobretudo, em termos metodologicos. Por estas razoes é que, como
“metodologia”, recorremos ao “vivido” (Alves, 2024). O vivido/vivéncia
representa um dos elementos da cosmopercepcao africana (observacao in loco,
oralidade, ancestralidade e a vivéncia nesses espacos afrorreferenciados).

E por fim, nas consideragoes finais, procuramos oferecer uma resposta a
pergunta alvitrada, mas sem a intencdo de encerrar o assunto, e sim, fomenta-lo
e estabelecer didlogo com outras acoes que buscam os mesmos propdsitos, ou
seja, uma educacao antirracista a partir da representacao identitaria acionada

pelos quilombos.

Quilombo: sentido positivo

Na perspectiva de Clovis Moura (2020), o Quilombo é a maior insurgéncia
dos povos negros que foram escravizados no Brasil. Para Moura, a fuga para o
mato que se estruturou em quilombo, foi a forma mais positiva e expressiva de
resisténcia nos periodos Col6nia e Império. Atualmente, quando pensamos em
quilombos, prescindimos com a visao de que eles historicamente gravitam apenas
como “fuga” do cativeiro (Alves; 2019). Agora nos re-politizamos 0s nossos
saberes e sentidos sob uma 6tica propria, longe da lei do cativeiro, pois passamos

“de uma memoria sobre o negro para uma memoria negra” (Cunha Paz, 2019,

p-20).

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



Ampliando o conceito de Cunha Paz (2019) sobre o “re-politizar”, nos
consideramos que, se for necessario retomar no canone da histéria — e da
educacao como um todo — a tematica da fuga no periodo escravista... que entao
seja retomada dentro dos parametros da justica, pois, com efeito, teremos como
resultado a “fuga” dos colonizadores escravistas das suas responsabilidades
humanas, a “fuga” de suas responsabilidades morais e sociais; bem como a “fuga”
do Eu Soberano (Carneiro, 2005) - colonizador e escravista de outrora — das suas
responsabilidades na educacao antirracista e anti branquitude hodiernas.

Atualmente, estudar o quilombo € estudar o negro auténomo, livre, senhor
de si mesmo e que concentra a sua existéncia como modo de vida orientada para
a ancestralidade; mesmo que essa vida ainda tenha que enfrentar diferentes tipos
de racismos, atualmente ela ja rompeu com os signos existenciais que a
escraviddo e as narrativas colonialistas lancaram sobre os quilombos — embora
eles ainda enfrentem desafios relacionados as desigualdades raciais (Alves,
2024).

Com efeito, as narrativas coloniais (escravista, racista, higienista e
eugenista) dizem pelas estatisticas que a populacao negra € socialmente atrasada
por causa dos baixissimos indices de escolaridade, emprego e renda, porém, nao
informam que esse cenario secular foi produzido pela escravidao, pela
branquitude, pelas politicas de higienizacdo e eugenismo do Brasil contra a
populacido negra e indigena (Machado & Alves; Bento, 2023; 2022).

O racismo epistémico (Carneiro, 2005) presente na propria educacao
formal atual, é fruto de outros tipos de racismos pretéritos. Através de diferentes
formas de racismos, as pessoas negras foi negado acessar o conhecimento
ocidental (educacao formal regular) ao mesmo tempo em que foram impedidas
de levar o conhecimento de base africana para fora das organizacoes sociais
negras — com a mesma poténcia que atua a inteligéncia negra nos espacos
afrorreferenciados.

Antes de apresentar o quilombo onto-epistemicamente, é imprescindivel
pensar a sua posicao politica na literatura e no ensino. Re-politizar é um ato que
nao cabe somente a nos, pessoas negras. Realizar esse movimento compete
primeiramente ao Estado fazer justica historica, social, cultural e epistémica ao

pOvo negro, uma vez que:

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



(...), apopulacao negra foi excluida da educacio escolar por muitos anos
e, quando finalmente teve acesso as escolas, ndo foram oferecidas
condigoes adequadas de permanéncia nem garantias de qualidade do
ensino, o que aprofundou consideravelmente as desigualdades sociais e
impediu que essa populacao tivesse acesso a emprego, salarios dignos e
uma vida de melhor qualidade. (Silva, F., 2023, p.62).

Segundo Clovis Moura (2020), desde seu primeiro registro nos meados do
século XVI, o quilombo sempre teve sua estrutura de organizacao social com forte
base politica, econdémica, religiosa, educacional, enfim como uma sociedade
autonoma. A autonomia é uma caracteristica cultural das organizacoes sociais
negras (Alves, 2024, 2019) que nos possibilita nos desobjetificar
epistemicamente de narrativas racistas. Autonomia é o fazer da inteligéncia negra
que revela ferramentas e contetidos criados por n6s mesmos, ou seja, “por maos
negras” (Nascimento, B., 2021).

Politicamente, desde Palmares até os dias atuais, o quilombo apresentou
uma trajetoria de organizacdo interna admiravel, politica essa, que contribuiu
fortemente para que a unidade social resistisse a todas as tentativas de
aniquilamentos (literario e cientifico) impostos pelos historiadores colonialistas.
E de suma importancia ressaltar que muitos quilombos, a exemplos do quilombo
Mesquita (Cidade Ocidental-GO), eram liderados por mulheres (Bomfim; Alves;
2024; 2019).

A atuacao das mulheres nas organizacoes sociais negras, a exemplo dos
quilombos (Alves; Bomfim; Rocha; 2019, 2024; 2023), contrapde a sociedade
brasileira regulada pela cultura ocidental, pois o patriarcado ndao predomina
enfaticamente nos quilombos, nos terreiros de candomblé e nem nas sociedades
tradicionais/autoctones africanas. Portanto, ao invés do patriarcado operar
nesses espacos temos a atuacdo da inteligéncia negra, podemos falar, por
exemplo, de compadrio, solidariedade, cooperativismo, colaborativismo,
senioridade e ancestralidade — elementos do saber esses — que dinamizam e
estruturam a comunidade de base africana (Rocha; Alves; 2023; 2019, 2024).

E também nesses aspectos que, de acordo com Flavio Gomes (2015), os
povos pretos escravizados no Brasil sempre foram detentores de uma sabedoria
ancestral no cultivo de graos, porque esse conhecimento foi transferido pela
oralidade de geracao para geracao das etnias africanas trazidas forcosamente
para o Brasil. A agricultura também se tornou a principal fonte econémica dos
quilombos, produzindo seus mantimentos em abundancia a tal ponto de

enfraquecer as forcas escravistas. Ainda de acordo com o autor em tela, muitas

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



vezes as forcas escravistas invadiam os quilombos com intuito de saquear seus
mantimentos.

Além dos antigos episoddios de saques aos quilombos, atualmente eles
continuam sendo invadidos e saqueados por diferentes segmentos do racismo.
Nego Bispo (Santos, 2023) afirma que a academia, respaldada por uma ciéncia
eurocentrada, transforma as rocas de quilombo em agrofloresta. Ou seja, esse é o
exemplo de uma acao racista referendada pela ciéncia ocidental. Agrofloresta é
um termo cientifico e mercadologico que invisibiliza o conhecimento ancestral
dos quilombolas.

Mesmo considerando que o quilombo se constitua como organizacao social
auténoma, ndo podemos eximir o Estado de suas responsabilidades legal,
histérica e moral em garantir os direitos de todos os povos e comunidades
tradicionais (Alves; Alves & Garcia-Felice, 2019, 2021).

Dadas essas consideracoes, buscaremos justificar porque o quilombo
precisa ser apresentado na Educacdo como um signo ancestral que parte do
proprio quilombo e se inscreve na legenda dos direitos humanos e na pauta
étnico-racial como um forte elemento africano para o tratamento identitario.

A educacdo escolar precisa reorientar o seu modo de ensinar ao tratar
sobre uma educac¢ao antirracista. O olhar precisa deixar de ser homogéneo e
hegemonico para ser diversificado. Com efeito, o antirracismo nao consiste
apenas em defender direitos e direitos humanos, mas pensar as questoes
existenciais que dao base ao modo de vida da cosmopercepcao africana presente
nas organizacoes sociais negras.

Essa guinada epistémica que o presente excerto propoe insere a pessoa
negra num lécus de dignidade humana, em que a politica de vida reconhece
outras formas de ser, de saber e de poder que movimentam as epistemes e
ontologias negras, bem como oferecem uma nova ontologia de dignidade humana
e de direitos para os direitos humanos — ao pensar as ipseidades/singularidades
de alguns segmentos sociais tradicionais. Portanto, a convivéncia, a vivéncia, a
imanéncia, a oralitura, a senioridade, a ancestralidade e a forma de ser das
comunidades negras sao exemplos desse modo de conceber o mundo que nao
encontra sustentacio teérica nas epistemes hegemonicas (Rocha; Alves; 2023;

2024).

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



Quilombo e educacao: usos

Quando relacionamos quilombo e educacao nos estamos pensando num
campo e puablico amplos (pessoas quilombolas e pessoas negras nao
quilombolas), e nao pensamos necessariamente em aspectos preconizados pela
Educacao Escolar Quilombola (definida em lei e diretrizes para orientar o
curriculo das escolas quilombolas e que atendem estudantes quilombolas).

Alves (2024), ao tratar sobre o candomblé como referéncia identitaria das
pessoas negras — mesmo para aquelas pessoas que nao sao candomblecistas —,
compreende que, em geral, as organizacoes sociais negras tradicionais possuem
uma historicidade local, vivencial e comunitaria especificas, o que faz com que
esses segmentos s6 podem ser profundamente conhecidos na esséncia através da
aproximacao e convivéncia com eles, porque uma educacao abstrata, tebrica e
meramente conceitual — ao modo eurocentrado — nao consegue “ensinar” de fato
sobre povos e comunidades tradicionais. A guinada epistémica aqui entdo se
justifica porque o tema estudado possui envergadura outra acerca do campo de
conhecimento, que como ja dissemos, é orientado a partir da cosmopercepcao
africana.

Dadas essas condic¢Oes para o conhecimento tradicional ou sobre ele, os
paradigmas ocidentalistas engessadores também se engessam, porque sua
abstragao teodrica “cosmovisionada” dificilmente consegue se despojar de uma
pretensiosa posicdo de superioridade cultural frente ao Outro. O sujeito do
conhecimento ocidental nao consegue descapsular de uma arrogada posicao de
dominador do “objeto” do conhecimento (Alves; Mudimbe, 2024; 2019).

A forma de transmissao do saber de base africana, bem como de outras
matrizes tradicionais, em geral, leva em consideracio que o ensino-aprendizagem
— preponderantemente oral, vivencial e imanente — se d4& numa condicio
epistémica da comunidade em que a vivéncia, a convivéncia, o “estar com”
ontologicamente carreiam o conhecimento que é igualmente imanente e
corporificado (tanto tedrico quanto pratico).

Com efeito, uma educacao antirracista — que tenha como referéncia os
elementos da cosmopercepcao africana a partir dos quilombos para trabalhar a
identidade negra no aspecto positivo de fato — precisa ir além da simples inclusao
de conteudos sobre a histdria afro-brasileira. Um exemplo é a Educacgao Escolar

Quilombola, normatizada pela Resolucio CNE/CEB n° 8 de 20 de novembro de

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



2012 que instituiu as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educacao Escolar
Quilombola (DCNEEQ) que estabelece que as escolas que atendem estudantes
quilombolas precisam adequar seus curriculos de modo a reconhecer e valorizar
a histoéria, cultura, praticas sociais e saberes quilombolas. Nesse sentido, é
preciso reconhecer que:
Cada comunidade quilombola possui uma histéria e tradi¢des tinicas
que precisam ser reconhecidas e valorizadas pela escola, a fim de
eliminar barreiras que promovem um distanciamento entre o curriculo

escolar e a realidade dessas comunidades, dificultando a identificacao e
o envolvimento dos alunos quilombolas. (Silva, F., 2023, p.64-65).

Como ja falamos anteriormente, muitas vezes a historia e cultura dos
quilombos s3o apresentadas de forma generalizada, como se todas as
comunidades quilombolas fossem iguais, tendo inclusive o rogo colonialista de
“fuga” como se esse fosse o elemento matricial da comunidade. Esse olhar
reducionista ignora que cada quilombo tem sua propria relacao com o territorio,
organizacao social autonoma e praticas culturais de base africana e afro-indigena.
Reconhecer que ha uma rica variedade cultural e epistémica nos quilombos,
significa compreender que nao ha como conceber o curriculo como um modelo
fixo para as escolas, mas sim um curriculo com principios que desafiam a
estrutura eurocéntrica do ensino e promovam uma educacdo antirracista,
decolonial e inclusiva. Por razdes de diferencas culturais é que o curriculo escolar
vem somar com o fazer pedagogico.

Nesse aspecto, podemos falar entdo do quilombo como agente educador,
ou seja, podemos pensar cada um deles também como uma escola. Portanto, as
escolas eurocentradas precisam parar de evocar e anunciar o quilombo como
objeto do conhecimento para compreendé-lo como ensinador, como matriz
ancestral de saberes de base africana.

Uma vez que, mudada essa postura epistémica, a escola oportuniza entao
ao corpo estudantil se dirigir ao quilombo como ele de fato é, ou seja, enquanto
signo africano. Assim como a imanéncia e a vivéncia sao expressoes basilares da
inteligéncia negra, esse excerto cita duas experiéncias de ensino acionando o
quilombo. Os nomes das pessoas citadas foram autorizados por elas.

Em termos didaticos, uma escola de Ensino Médio da periferia do Distrito
Federal, o Centro Educacional 01 do Riacho Fundo II-CEd 01, ao executar a 52
edicao do Projeto Afrocientista (da Associacdo Brasileira de Pesquisadores
Negros-ABPN e universidades, no caso do DF foi a Universidade de Brasilia-

UnB), conseguiu fazer essa experiéncia com éxito.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



O Afrocientista®, sob orientacdo da professora Renisia Cristina Garcia-
Filice (UnB) e sob a coordenacao adjunta do professor Adeir Alves (Secretaria de
Estado de Educacao do Distrito Federal-SEEDF), trabalhou teoricamente seis
meses com 11 (onze) estudantes (do CEd 01) a tematica racial, e em uma ocasiao
realizou uma imersao pratica e vivencial no quilombo Mesquita para constatar in
loco a profundidade do que a comunidade cultiva. O grupo de estudantes do CEd
01 também recepcionou na escola representantes do quilombo Mesquita,
indigenas (dos povos Wapichana e Terena) e demais ativistas da questao étnico-
racial para consolidacdo da troca de saberes. Apos a imersao no quilombo
Mesquita, na ocasiao do I Seminério Antirracista realizado na escola em outubro
de 2024, esses estudantes conseguiram replicar para as centenas de colegas do

CEd o1 seus conhecimentos, testemunhos e vivéncias.

Para exemplificar mais uma vez o uso da forma de representacao positiva
do quilombo na escola regular, outra experiéncia didatica relevante que
relatamos ocorreu na Escola Classe 116 de Santa Maria-DF, sob a orientacao da
professora Flavia Costa e Silva, quilombola Mesquita — e a época, coordenadora
nessa escola. O projeto realizado com apoio da gestao escolar proporcionou aos
professores um mergulho na histéria e cultura do Quilombo Mesquita por meio
de formacao continuada, vivéncia na comunidade e leituras variadas sobre o
territorio quilombola. Esse processo formativo possibilitou que o conhecimento
adquirido fosse repassado aos estudantes, permitindo-lhes compreender a
importancia do Quilombo Mesquita na construcao da Capital Federal.

As atividades realizadas em sala de aula adotaram uma abordagem
interdisciplinar, integrando diferentes areas do conhecimento: culinaria tipica,
localizacgao e cartografia do territério, praticas agricolas, importancia do marmelo
(fruto secularmente utilizado no cultivo do Mesquita), papel das mulheres
quilombolas na comunidade e trocas de correspondéncias com os estudantes do
quilombo. O projeto culminou em uma mostra cultural intitulada: “Da Africa ao
Quilombo Mesquita”, onde a comunidade escolar e a comunidade local puderam

conhecer mais sobre o quilombo — que € geograficamente perto de Santa Maria-

6 Mais informacGes sobre esse projeto e sobre o I Seminario Antirracista do CEd o1 podem ser
obtidas em diferentes canais de comunicacdo virtual, a exemplo da Agéncia Brasilia:
https://agenciabrasilia.df.gov.br/2024/10/17/evento-do-ced-01-do-riacho-fundo-ii-debate-
educacao-antirracista/

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.


https://agenciabrasilia.df.gov.br/2024/10/17/evento-do-ced-01-do-riacho-fundo-ii-debate-educacao-antirracista/
https://agenciabrasilia.df.gov.br/2024/10/17/evento-do-ced-01-do-riacho-fundo-ii-debate-educacao-antirracista/

DF (10 km), mas epistémica e historicamente longe — para a promocao da
educacao antirracista na pratica.

Iniciativas como essas fortalecem a Educacio para as Relacdes Etnico-
Raciais, garantindo que o ensino sobre quilombos nao se restrinja a uma
abordagem superficial, exotizada ou folclorizada, mas seja compreendida como

parte essencial da histoéria e da identidade do Brasil.

Cenario dos quilombos hoje

Os contextos politicos e sociais em que as narrativas colonialistas
inscrevem o quilombo em categorias subalternizantes é que dao sustentacao
epistémica (tedrico-conceitual, didatica, técnica, contetdo, formacao) para a
escola praticar, quase que naturalmente, um racismo epistémico — mesmo
estando essa escola num quilombo. Vejamos um exemplo: estudos recentes de
Antonio Bomfim (2024) realizados na instituicdo educacional do quilombo
Mesquita (Escola Municipal Aleixo Pereira Braga I), em que ele aponta para
educacdo escolar meramente universalista que nao considera em seu fazer
pedagogico a episteme quilombola nessa escola criada pelos Mesquita em seu
proprio territorio tradicional.

Esse exemplo de apagamento do quilombo dentro da escola é sociopolitico
porque tem fundamento nos diferentes tipos de racismos. Portanto, infelizmente
essa nao é uma realidade s6 do Mesquita, pois o Censo Demografico Instituto
Brasileiro de Geografia e Estatistica (IBGE) realizou, em 2022, um mapeamento
inédito das comunidades quilombolas, identificando mais de 6 mil quilombos no
Brasil, com uma populacao superior a 1 milhdo de pessoas (Brasil, 2022).

Embora tardio, esse reconhecimento é de grande importincia, pois
permite ao Estado saber quem sao, quantos sao e como vivem esses quilombolas.
E o reconhecimento pelo Estado que abre caminho para o desenvolvimento de
politicas publicas mais adequadas a realidade dessa populacdo. Além disso, é
relevante para a sociedade em geral, que, agora pode contar com um retrato mais
fiel da presenca quilombola no Brasil, compreendendo a imensa diversidade do
nosso pais.

Esse mapeamento contribui para combater a invisibilidade histérica dessas
comunidades, que s6 vieram a ser reconhecidas formalmente em 1988 — na

Constituicao Federal (Alves, 2019) —, o que evidencia um longo periodo de mais

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



de 400 anos de siléncio das vozes desses grupos. Tal siléncio e invisibilidade
foram consentidos pelo Estado brasileiro que, durante anos, sequer registrou os
quilombolas como parte integrante da sociedade (Silva, G., 2011).

Tal silenciamento e invisibilidade nao impediram a existéncia das
comunidades quilombolas em diferentes localidades brasileiras, porém
contribuiram para o aumento das vulnerabilidades desse segmento, bem como
cooperou para o aumento, alias, para a continuidade das seculares violacoes de
direitos (Terra de Direitos & Conaq7; Silva, G.; 2018; 2019).

Ao longo dos séculos, as comunidades quilombolas permaneceram e
seguem resistindo, preservando seus modos de vida proprios, suas culturas e suas
histérias. Para sustentar essa resisténcia, essas comunidades se fortalecem por
meio mecanismos ancestrais, como a coletividade, a valorizacao do territério
enquanto espaco sagrado, de memoria, identidade e luta, a transmissao de
saberes entre geracoes e relacoes de respeito com a natureza.

Para o quilombola Nego Bispo (Santos, 2023), enquanto a sociedade
capitalista acumula e destro6i recursos naturais, os quilombolas praticam uma
relacdo equilibrada com a terra, pescando e colhendo apenas o necessério,
respeitando os ciclos naturais da terra e das estagoes. Bispo destaca que, nesse
processo, os quilombolas ndo apenas garantem a propria sobrevivéncia, mas
também preservam o meio ambiente, agindo como guardioes da terra e de seus
saberes ancestrais. O autor afirma ainda que a relacdo com a natureza nos
quilombos é uma pratica de resisténcia que estd em oposicao a logica capitalista
de exploracao sem limites.

Esse modo de vida, fundamentado em uma cosmopercep¢ao herdada dos
povos originarios e africanos tem sido fundamental para a manutencao dessas
comunidades. Essas herancas ancestrais permitiram a continuidade dos povos e
comunidades tradicionais, mesmo em conflito com uma sociedade ocidentalista
cada vez mais individualista, voltada para consumismo e para o apagamento dos
ensinamentos tradicionais. Enquanto o mundo se aprofunda na mercantilizacao
das relacoes e da desconexao com a terra (Krenak; Alves; 2020; 2024), os
quilombos reafirmam, a cada dia, a importancia do pertencimento comunitario,
da partilha e do respeito a ancestralidade como pilares para a existéncia e

resisténcia coletiva.

7 Coordenacao Nacional de Articulacao das Comunidades Negras Rurais Quilombolas-Conaq.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



Nesse contexto sociopolitico regulado pelo modelo de sociedade
ocidentalista insere-se na educacao o curriculo escolar que desempenha papel
fundamental na formacao dos sujeitos. No entanto, apesar de sua relevancia, o
curriculo esta longe de refletir a pluralidade presente na sociedade brasileira.

De acordo com Tomaz Tadeu Silva (2005), as decisoes sobre "o que ensinar”
e “como ensinar" que perpassam a construcao do curriculo, estao diretamente
relacionadas a formacao da identidade e da subjetividade dos individuos.

Nesse sentido, que apresentamos a reflexdo sobre o “curriculo
aquilombado” trazido pela professora quilombola Flavia Silva:

O vocabulo "aquilombado" ou "aquilombar" encontra suas origens na
expressao "quilombo", entendido por Andrade e Veloso (2021) nao
apenas como um espaco fisico, mas também como uma simbologia
intrinseca, uma ideia, uma fonte de inspiracdo e um sistema de valores

que se conjugam na resisténcia e na construcdo de uma identidade étnica
(Silva, F., 2023, p.70).

O movimento de aquilombar, portanto, significa postular o quilombo
como esse locus nao apenas de saber, mas também de ser e de poder para as
pessoas negras. Parafraseando Ailton Krenak (2020) — quando ele fala sobre a
mudanca de paradigma ocidental por um pensamento anti colonial — nossa
sugestao € de que as escolas parem de somente “desenvolver” teoricamente sobre
a educacao antirracista e passem a “envolver” com a educacao antirracista de fato,
tendo como base o quilombo — porque ele é uma escola de saberes africanos e um
signo identitario da negritude.

Esse curriculo propoe um novo paradigma para a educagao, orientado em
epistemologias quilombolas e afrodiasporicas, bem como nos elementos da
cosmopercepc¢ao africana. Ele nao é somente aplicavel as escolas quilombolas,
mas sim a qualquer escola cuja pretensdo seja uma educacao antirracista e anti
colonial.

O curriculo aquilombado nao se limita a inclusao de contetidos sobre a
historia e cultura afro-brasileira, quilombola e indigena, mas vai além, pois
reconhece os saberes quilombolas como fundamento curricular, e nao somente
como um complemento. Saberes esses que buscam a construcao do conhecimento
de forma coletiva, a valorizacao dos saberes deixados pelos mais velhos, a relacao
de respeito e harmonia com todos os seres vivos e nao vivos e o fortalecimento da

oralidade como mecanismo de transmissao e producao de conhecimentos.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



Consideracoes finais

Vale destacar que esse excerto evocou diversas vezes os termos “hoje” e
“atualidade”. As posicoes de poder, de ser e de saber que o quilombo — e as demais
organizacOes sociais negras que se inscrevem como signos potentes da
cosmopercepcao africana (a exemplos dos Povos de Terreiro de Matriz Africana,
congada, irmandades negras, capoeira etc.) — no cerne do colonialismo gravitam
em volta da categoria historica do passado, do primitivo, do selvagem, do nao
civilizado. Porém pensadores da afrodidspora tais como Paul Gilroy (2012) e
Eduardo Oliveira (2021a; b; ¢) destacam que o legado africano rompe com essa
categoria retilinea e uniforme da histéria e do simbolo de civilidade e nos faz
repensar outros sentidos sobre o tempo.

Para a cosmopercepcao africana o passado ndo é a manjedoura do
presente, mas o presente é compreendido como realizacdo das diretrizes do
passado, ou seja, aspectos como a senioridade e a ancestralidade protagonizam
nao uma sucessao temporal de acontecimentos evolutivos, mas o espirito
comunitario, vivencial, solidario e cooperativo em que o eu, o outro, a memoria,
a histéria, a oralidade e o existir sao gestados pelo coletivo e para o coletivo
orientado pelo passado (Oliveira; Alves; 2021a; b; ¢; 2024). Com efeito, para a
cosmopercepcao africana o passado nao é antitese de evolucdo, o passado é o
esteio da dinamica do que acontece agora, inclusive criar, recriar, inventar e
ressignificar; sdo esses os caminhos da inteligéncia africana (Alves; 2024). E
nesse sentido africano que evocamos o quilombo para a Educacao Basica.

Quando entdo perguntamos: “em que medida que a questao quilombola —
em termos de usos e sentidos além das comunidades tradicionais — pode ser
acionada na Educacdo Basica para pensar a identidade negra e, mais
precisamente, a pauta antirracista nas escolas?” podemos ter como resposta a
compreensao de que, quando falamos em quilombo — como comunidade
autonoma, nao ocidental e orientada pela cosmopercepcao africana — atualmente
precisamos considerar também os fatores politicos que contornam, atravessam e
constrangem esses territorios ancestrais, assim como precisamos saber como
esses inumeros conflitos dinamizam a vida dos quilombolas.

Por todas essas razoes que, nao é possivel falarmos do quilombo como
referéncia positiva epistémica, ontolégica (identitaria) ou histérica sem

compreender o contexto sociopolitico que reconfigura o fazer e o ser quilombola

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



nessa malha de violacdo de direitos humanos que o circunda. E preciso também
falar de avancos, especialmente em termos legais e de politicas publicas, para que
compreendamos também o quilombo como uma reserva ancestral de saberes que
recorre também ao Estado para reivindicar dele reparacido, mediacdo nos
conflitos, bem como acessibilidade as politicas puablicas ja existentes.

Pensar o quilombo de modo critico é considera-lo a partir da sua propria
base ontologica para aciona-lo nos espagos pedagbgicos, caso contrario, a falsa
visibilidade das narrativas colonialistas novamente seguira uma forte tendéncia
escolar de o colocar em patamares folcloristas, exotistas e/ou meramente festivos
do “racismo nao racista”8. Quando referenciarmos quilombo nas escolas falemos
a partir de um curriculo aquilombado.

Essas consideracées nao encerram o assunto, mas o provoca, produz
deslocamentos de paradigmas fixistas e renova o pensar. O que apresentamos
aqui como resposta a pergunta de pesquisa é, em alguma medida, uma mola
propulsora que pretende acionar o quilombo na educacdo ao seu modo
aquilombado, palmarino, insubmisso, auténomo, amplo, dinamico,

antirracista...

8 Tentativa de nao ser racista, mas sendo racista (Alves, 2024).

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



Referéncias

ALVES, Adeir Ferreira. Vidante: um filosofar de candomblé. (Tese de
doutorado), Programa de P6s-graduacao em Metafisica. UnB, 2024.

ALVES, Adeir Ferreira. Organizacao social no Quilombo Mesquita: trabalho,
solidariedade e atuacao das mulheres. 2019. 153 f. Dissertacao (Mestrado em
Direitos Humanos e Cidadania). UnB, Brasilia, 2019.

ALVES, Adeir Ferreira; GARCIA-FILICE, Renisia Cristina. Ancestralidade
africana na afrodiaspora: conhecimento, existéncia e vida. Revista Latino
Americana de Estudos em Cultura e Sociedade-RELACULT, V. 07, n° 01, jan.
abr., 2021, artigo n° 2153.

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2022.

BOMFIM, Anténio Marcos. O Ensino de Ciéncias na Educacao Basica, Anos
Iniciais na Comunidade Escolar Quilombola Mesquita. 2024. Dissertacao
(Mestrado em Ensino de Ciéncias). UEG, Anapolis 2024.

BRASIL. MEC. Portaria n° 470, de 21 de marco de 2024. Institui a Politica
Nacional de Educac¢ao Escolar Quilombola (PNEERQ) e define diretrizes para a
promocao da equidade racial no sistema educacional brasileiro. D.0O.U: secdo 1,
Brasilia, DF, 2024.

CARNEIRO, Sueli. A construcao do outro como nao-ser como fundamento do
ser. (Tese de doutorado) Faculdade de Educacao. Sao Paulo: USP, 2005.

COMISSAO DA VERDADE SOBRE A ESCRAVIDAO NEGRA NO DISTRITO
FEDERAL E ENTORNO: A verdade sobre a escravidao negra no Distrito
Federal e Entorno. Brasilia: Sindicato dos Bancarios de Brasilia, 2017.

CUNHA PAZ, Francisco Phelipe. Na Casa De Ajala: Comunidades Negras,
Patrimonio e Memoéria Contracolonial No Cais Do Valongo: A “Pequena Africa”.
Brasilia, 2019. Dissertacdo de Mestrado, PPGDSCI-UnB, 218 p.

FANON, Frantz. Pele negra méscaras brancas. Traducao de Renato da Silveira.
Salvador: EDUFBA, 2008.

GILROY, Paul. O atlantico negro: modernidade e dupla consciéncia. Traducao
de Cid Knipel Moreira. Sao Paulo: Editora 34; Rio de Janeiro: Universidade
Candido Mendes, Centro de Estudos afro-Asiaticos, 2012.

GOMES, Flavio dos Santos. Mocambos e quilombos: uma histéria do
campesinato negro no Brasil — 1° edi¢cao — Sao Paulo: Claro Enigma, 2015. —
(Colecao Agenda brasileira).

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica (IBGE). Censo Demografico 2022.
Rio de Janeiro: IBGE. 2022. https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca
catalogo?view=detalhes&id=2102016 . Acesso em 01 de marco de 2025.

KILOMBA, Grada. Memorias da plantacado: episdédios de racismo cotidiano.
Traducao de Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogo, 2019.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.


https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/biblioteca

KRENAK, Ailton. A vida nao é til. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2020

MACHADO, Samuel César & ALVES, Adeir Ferreira. Racismo estrutural do
Brasil: eugenia e higienizacao governamental e as narrativas racistas na
sociedade civil. Revista Com Censo: Brasilia, v 10, p.24-35, maio/2023.

MOURA, Clovis. Quilombos: resisténcia ao escravismo — 1° edicao — Sao Paulo:
Expressao Popular, 2020.

MUDIMBE, Valentin-Yves. A invencao da Africa: gnose, filosofia e a ordem do
conhecimento. Traducao de Fabio Ribeiro. Petropolis: Vozes, 2019.

MUNANGA, Kabengele. Negritude: usos e sentidos. Belo Horizonte: Auténtica
Editora, 2020.

NASCIMENTO, Beatriz. Uma historia feita por maos negras: relagoes raciais,
quilombos e movimentos. Org. Alex Ratts. Rio de Janeiro: Zahar, 2021

OLIVEIRA, Eduardo. Cosmovisao africana no Brasil: elementos para uma
filosofia afrodescendente. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2021a. (Vol. I).

OLIVEIRA, Eduardo. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da
educacao brasileira. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2021b. (Vol. II).

OLIVEIRA, Eduardo. Ancestralidade da encruzilhada: dinamica de uma
tradicao inventada. Rio de Janeiro: Ape’Ku, 2021c. (Vol. III).

OYEWUMI, Oyeronke. A invencao das mulheres: construindo um sentido
africano para os discursos ocidentais de género. Traducao de Wanderson Flor
do Nascimento. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

ROCHA, Aline Matos da. Corpo-ori-idade: uma investigacao filosofica sobre
ontologia relacional no pensamento de Oyeronke Oywumi. (Tese de doutorado).
Programa de Pos-graduacao em Metafisica. Universidade de Brasilia-UnB,
2023. 173f.

SANTOS, Anto6nio Bispo dos. A terra da, a terra quer. Sao Paulo: Ubu
Editora/Piseagrama, 2023.

SILVA, Flavia Costa e. Raizes culturais, rumos educacionais: um olhar
quilombola sobre as diretrizes curriculares nacionais para a educacao escolar
quilombola em Goiéas. (Dissertacao de mestrado) Programa de Pos-graduacao
em Educacao. Universidade de Brasilia, 2024.

SILVA, Givania Maria da. Territorialidades quilombolas ameacadas pela
colonialidade do ser, do saber e do poder. In OLIVA, Anderson Ribeiro;
CHAVES, Marjorie Nogueira; FILICE, Renisia Cristina Garcia; NASCIMENTO,
Wanderson Flor do (Orgs). Tecendo redes antirracistas: Africa, Brasis e
Portugal. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2019.

SILVA, Givania Maria da. O curriculo escolar: identidade e educacao
quilombola. Cadernos ANPAE, v. 11, p. 1-4, 2011.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos de Identidade: uma introducao as teorias
do curriculo. 2a. Ed., Auténtica, Belo Horizonte, 2005.

TERRA DE DIREITOS; COORDENACAO NACIONAL DE ARTICULACAO DAS
COMUNIDADES NEGRAS RURAIS QUILOMBOLAS. Racismo e Violéncia:
contra quilombos no Brasil. Curitiba: Terra de Direitos, 2018.

VEIGA, Lucas Motta. Clinica do impossivel: linhas de fuga e de cura. Rio de
Janeiro: Telha, 2021.

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educacao, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 494-
514, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772.



