
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

572  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
TUTELAS COLETIVAS:  

UM CAMINHO PARA O COMBATE AO 
RACISMO RELIGIOSO NO SUL 

FLUMINENSE 
 

Fabíola Amaral Tomé de Souza1  
 

Dario Aragão Neto2 
 

Augusto Felipe de Souza Leão3 
 

Resumo 
 
Este artigo examina a importância do Projeto Tutelas Coletivas, desenvolvido 
pelo Escritório da Cidadania do UniFOA, no combate ao racismo religioso 
direcionado às religiões de matriz africana, como o Candomblé e a Umbanda, na 
região Sul Fluminense. O estudo discute o conceito de racismo religioso, 
analisando suas implicações sociais e jurídicas, e apresenta como o Projeto 
Tutelas Coletivas atua na regularização jurídica dessas instituições religiosas, 
promovendo a inclusão social e a igualdade. Além de oferecer apoio jurídico e 
educacional, o projeto desempenha um papel crucial na formação de estudantes 
e no fortalecimento do Terceiro Setor. Conclui-se que o projeto é uma ferramenta 
essencial na luta contra a discriminação religiosa e na promoção da diversidade 
cultural no Brasil. 

 
1 Centro Universitário de Volta Redonda (UniFOA) – Volta Redonda, RJ, Brasil Doutora em 
História pela Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ) – Seropédica, RJ, Brasil E-
mail: fabiola_tome@hotmail.com 
2 Centro Universitário de Volta Redonda (UniFOA) – Volta Redonda, RJ, Brasil Mestre em Ensino 
em Ciências da Saúde e do Meio Ambiente pelo UniFOA – Volta Redonda – RJ Brasil. E-mail: 
dario.neto@foa.org.br 
3 Centro Universitário de Volta Redonda (UniFOA) – Volta Redonda, RJ, Brasil Mestre em Direito 
Público pela Universidade Estácio de Sá – Rio de Janeiro -RJ Brasil. E-mail: 
augusto.leão@foa.org.br 
 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

573 

 

Palavras-chave 
 
 Racismo religioso; Religiões de matriz africana; Tutelas Coletivas; Terceiro 
Setor; Inclusão social; Violência Simbólica. 
 
 

Recebido em: 27/03/2025 
Aprovado em: 21/07/2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

574 

 

COLLECTIVE GUARDIANSHIP: 
A PATH TO COMBAT RELIGIOUS RACISM IN 

SOUTHERN RIO DE JANEIRO 
 

 

Abstract 
 
This article examines the importance of the Collective Guardianship Project, 
developed by the Citizenship Office of UniFOA, in combating religious racism 
against African-based religions, such as Candomblé and Umbanda, in the 
Southern Fluminense region. The study discusses the concept of religious racism, 
analyzing its social and legal implications, and presents how the Collective 
Guardianship Project acts in the legal regularization of these religious 
institutions, promoting social inclusion and equality. In addition to providing 
legal and educational support, the project plays a crucial role in student training 
and strengthening the Third Sector. It concludes that the project is an essential 
tool in the fight against religious discrimination and the promotion of cultural 
diversity in Brazil. 
 

Keywords  
 
Religious Racismo; African-based Religions; Collective Guardianship; Third 
Sector; Social Inclusion; Symbolic Violence. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

575 

 
 

1- Introdução  

 

Este artigo tem como objetivo central examinar a importância do Projeto 

Tutelas Coletivas, desenvolvido pelo Escritório da Cidadania do Centro 

Universitário de Volta Redonda (UniFOA), no combate ao racismo religioso 

enfrentado por religiões de matriz africana, como o Candomblé e a Umbanda, na 

região Sul Fluminense. O racismo religioso contra essas práticas religiosas é um 

problema persistente no Brasil, mesmo diante das garantias constitucionais à 

liberdade de culto estabelecidas pela Constituição de 1988.  

O termo "racismo religioso" é empregado para descrever atos de 

intolerância que não apenas rejeitam essas práticas, mas também sustentam 

sistemas de opressão e desigualdade, mantendo os privilégios de religiões 

dominantes (Nogueira, 2020). Como discutem Alcântara e Silva (2021), a 

intolerância religiosa por si só não captura as nuances dessa discriminação, que 

está enraizada em uma história de subjugação. Nogueira (2020) complementa 

que a tolerância, frequentemente mencionada, não implica verdadeiro respeito 

ou compreensão, mas sim uma aceitação superficial que ignora as profundas 

questões de poder e privilégio envolvidas. 

Diante desse contexto, torna-se essencial a análise e implementação de 

iniciativas que promovam a equidade e a proteção dos direitos das minorias 

religiosas no Brasil. As religiões de matriz africana, historicamente 

marginalizadas, necessitam de apoio institucional e jurídico para assegurar sua 

sobrevivência e para garantir que seus praticantes possam exercer livremente sua 

fé e cultura. Nesse cenário, projetos que visam combater o racismo religioso e 

fortalecer essas comunidades desempenham um papel crucial na luta por uma 

sociedade mais justa e igualitária.  

O Projeto Tutelas Coletivas, uma iniciativa do Escritório da Cidadania do 

Centro Universitário de Volta Redonda - UniFOA, tem desempenhado um papel 

crucial na proteção e promoção dos direitos das religiões de matriz africana, 

oferecendo apoio jurídico e orientação para a regularização dessas instituições 

religiosas. Através da análise de casos práticos e de uma revisão teórica, o artigo 

busca demonstrar como esse projeto contribui para a promoção da igualdade 

religiosa e para o fortalecimento das comunidades afro-religiosas. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

576 

A relevância deste estudo se dá em vários níveis. Do ponto de vista 

acadêmico, contribui para o debate sobre as formas de racismo no Brasil, 

particularmente o racismo religioso, que ainda é uma área subexplorada nas 

pesquisas sobre discriminação e direitos humanos. Como afirmam Tomé de 

Souza e Aragão Neto, "a promoção da diversidade étnico-racial e o combate ao 

racismo religioso são fundamentais para a construção de uma sociedade mais 

justa e igualitária, e as universidades desempenham um papel crucial nesse 

processo". (Tomé de Souza e Aragão Neto, 2024. P. 2) 

Além disso, o estudo tem implicações significativas para as políticas 

públicas. A análise das ações do Projeto Tutelas Coletivas evidencia a necessidade 

de fortalecer as políticas de proteção aos direitos das minorias religiosas no 

Brasil. O projeto não apenas oferece um modelo de intervenção eficaz no combate 

ao racismo religioso, mas também sugere caminhos para a implementação de 

políticas públicas que promovam a igualdade e a justiça social. Como discutido 

por Pilão e Faleiros (2024), a intervenção do Estado e de organizações da 

sociedade civil é crucial para garantir que os direitos das minorias religiosas 

sejam respeitados e protegidos. 

Este estudo foi realizado com uma abordagem qualitativa, combinando 

pesquisa bibliográfica, documental e análise empírica. Primeiramente, efetuou-

se uma revisão teórica com base em autores reconhecidos no tema. O objetivo 

dessa etapa foi esclarecer conceitualmente termos essenciais para a compreensão 

do racismo religioso, suas variações conceituais e implicações sociais e jurídicas. 

Posteriormente, adotou-se uma pesquisa documental baseada em 

relatórios e documentos oficiais do Escritório da Cidadania do UniFOA, 

referentes ao Projeto Tutelas Coletivas. Esses documentos forneceram 

informações quantitativas e qualitativas sobre as instituições religiosas assistidas 

entre 2016 e 2023, incluindo tipos de entidades, número de atendimentos 

realizados e datas iniciais das atividades. Também foram analisados documentos 

internos, tais como estatutos, atas e relatórios detalhados sobre eventos 

realizados, especialmente o Encontro UniFOA das Religiões e a Semana da 

Promoção da Igualdade Racial. 

Complementarmente, foram examinados relatos e depoimentos 

disponíveis publicamente sobre as experiências das comunidades beneficiadas4. 

 
4 Por se tratar de análise documental baseada em informações públicas já existentes, não houve 
necessidade de submissão ao Comitê de Ética em Pesquisa com seres humanos. 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

577 

Essa análise qualitativa buscou avaliar com profundidade os impactos sociais e 

jurídicos gerados pela regularização institucional dos grupos religiosos assistidos. 

A pesquisa focalizou especificamente as comunidades religiosas afro-

brasileiras dos municípios de Volta Redonda, Barra Mansa e Pinheiral no sul do 

estado do Rio de Janeiro. Para a organização e interpretação dos dados coletados, 

foi realizada uma tabulação simples, permitindo identificar claramente as 

instituições beneficiadas e compreender, de forma qualitativa, os resultados das 

intervenções na redução da vulnerabilidade jurídica e social das comunidades 

envolvidas. 

Portanto, este artigo busca contribuir para o entendimento do papel das 

instituições acadêmicas na luta contra o racismo religioso. O artigo está 

estruturado em sete seções principais: Introdução, Aspectos Conceituais, 

Implicações Sociais e Jurídicas, O Projeto Tutelas Coletivas, Atuação no Terceiro 

Setor, Impactos do Projeto Tutelas Coletivas e Considerações Finais. Convidamos 

o leitor a percorrer essas seções para compreender melhor como o Projeto Tutelas 

Coletivas contribui para o combate ao racismo religioso e para a promoção da 

igualdade nas comunidades afro-religiosas do Sul Fluminense. 

 

2-  Racismo Religioso: um conceito a ser discutido 

 

A historicidade do racismo religioso no Brasil está intimamente ligada ao 

processo de colonização e à imposição do cristianismo como religião dominante. 

(Nogueira, 2020) As religiões de matriz africana foram inicialmente perseguidas 

e proibidas, e mesmo após a abolição da escravidão e a promulgação da liberdade 

religiosa, continuam a enfrentar preconceito e discriminação.  

A noção de racismo religioso dá conta de marcar que grande 
parte das violências sofridas por determinadas culturas e 
comunidades são encarriladas por uma engenharia de 
dominação/subordinação que tem a raça/racismo/colonialismo 
como matrizes/motrizes de desenvolvimento do mundo 
moderno. (Rufino e Miranda, 2019. P. 230) 
 

 O racismo religioso, especialmente direcionado às religiões de matriz 

africana, é um fenômeno persistente e preocupante no Brasil. Embora a 

Constituição Federal de 1988 garanta a liberdade de culto, as práticas religiosas 

afro-brasileiras, como o Candomblé e a Umbanda, continuam a enfrentar 

intolerância e discriminação. Essas religiões são frequentemente marginalizadas 

e estigmatizadas, e seus praticantes são vítimas de violência tanto física quanto 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

578 

simbólica. Como apontam Pilão e Faleiros (2024), o racismo religioso é uma 

forma de discriminação que reflete a perpetuação do racismo estrutural, 

manifestando-se em diversas formas de opressão contra essas comunidades 

religiosas. 

Essa intolerância religiosa não é apenas um reflexo da falta de 

conhecimento sobre essas práticas, mas também uma manifestação de um 

preconceito mais amplo que busca deslegitimar as identidades culturais e 

religiosas dos afro-brasileiros. A expressão "racismo religioso" é utilizada para 

abordar casos de intolerância religiosa que afetam as tradições culturais dos 

descendentes dos escravizados, uma vez que tais ações estão relacionadas à 

perpetuação de um sistema de desigualdade e opressão, e à manutenção dos 

privilégios de uma religião sobre as outras (Alcântara; Silva, 2021, p. 3), já que o 

conceito de intolerância religiosa, por si só, não abarca essas nuances. Nogueira 

(2020, p. 30-31) ressalta que tolerar significa suportar algo ou alguém com 

indulgência, mesmo em discordância. A tolerância, nesse contexto, não implica 

respeito, compreensão ou interesse em conhecer o outro. Além disso, essa 

expressão carrega um caráter individual, ignorando seu aspecto histórico-

político: "a tolerância religiosa não é diferente do 'mito da democracia racial', da 

'cordialidade brasileira', que afirma que 'somos todos iguais'" (Nogueira, 2020, p. 

31). 

O conceito de racismo religioso refere-se a uma forma específica de 

discriminação que ocorre quando crenças religiosas são usadas como justificativa 

para a marginalização, perseguição ou violência contra grupos religiosos 

específicos. No Brasil, essa forma de racismo tem se manifestado principalmente 

contra religiões de matriz africana, como o Candomblé e a Umbanda. Essas 

práticas religiosas, que têm raízes profundas nas tradições africanas trazidas 

pelos povos escravizados, são frequentemente estigmatizadas e deslegitimadas na 

sociedade brasileira. 

Segundo Costa Neto (2023), o racismo religioso é um fenômeno complexo 

que se situa na interseção entre a intolerância religiosa e o racismo, revelando-se 

como uma prática discriminatória que atinge principalmente as religiões afro-

brasileiras. Esse tipo de racismo não se limita à violência física, como ataques a 

terreiros e agressões a praticantes; ele também se manifesta de maneira 

simbólica, através da criminalização e marginalização dessas práticas religiosas 

na mídia, na política e nas instituições educacionais. (Nogueira, 2020, pag. 21) 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

579 

Para melhor compreender o fenômeno do racismo religioso, é necessário 

diferenciá-lo claramente de conceitos próximos, como intolerância religiosa e 

racismo estrutural. O racismo religioso pode ser entendido como uma 

discriminação específica contra religiões cuja identidade cultural e étnica está 

profundamente vinculada às suas práticas religiosas. Segundo Costa Neto (2023), 

essa forma de racismo ocorre quando a perseguição ou discriminação está 

diretamente associada à identidade racial e cultural de determinado grupo 

religioso, como acontece com as religiões afro-brasileiras. 

Por outro lado, a intolerância religiosa refere-se mais amplamente ao 

desrespeito e ao preconceito em relação a crenças religiosas diferentes daquelas 

predominantes ou majoritárias. (Nogueira. 2020) Assim, intolerância religiosa 

no Brasil pode ser conceituada como um fenômeno complexo, de raízes históricas 

coloniais, associado às ideologias construídas para subordinar ou extinguir as 

experiências, histórias e produtos culturais dos povos colonizados/escravizados.  

[...] é a expressão que descreve o conjunto de atitudes agressivas 
dirigidas a crenças e práticas religiosas diferentes (e, 
eventualmente, a quem não crê ou segue qualquer religião), que 
envolve ofensas ao grupo religioso atacado, desmoralização de 
suas divindades e símbolos religiosos, destruição de templos e de 
objetos ritualísticos, perseguição, agressão física e morte" 
(Marinho, 2022, p. 495) 

 

Diferentemente do racismo religioso, a intolerância religiosa não 

necessariamente carrega uma dimensão racial, podendo ocorrer entre grupos 

religiosos de mesma origem étnica ou cultural (Alcântara; Silva, 2021). Contudo, 

como destaca Marinho (2022), no contexto brasileiro, a intolerância religiosa 

frequentemente está interligada ao racismo epistêmico, refletindo estruturas 

coloniais históricas que inferiorizam e demonizam práticas religiosas associadas 

às populações racializadas, especialmente as de matriz africana. Assim, mesmo 

que não seja sempre racialmente motivada, a intolerância religiosa no Brasil é 

frequentemente permeada por uma dimensão racial, fruto do legado colonial e da 

persistência do racismo estrutural na sociedade brasileira. 

Outro conceito importante a ser discutido é o de racismo epistêmico , que 

segundo Marinho (2022) é  

o exercício contínuo de invisibilização e ocultação das 
contribuições culturais e sociais de povos que foram racializados 
e é parte do racismo estrutural brasileiro, o qual representa um 
processo histórico e político em que as condições de 
subalternidade ou de privilégio de sujeitos racializados são 
estruturalmente reproduzidas (Marinho, 2022, p. 495). 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

580 

Essa perspectiva destaca como o racismo epistêmico contribui ativamente 

para a marginalização dos saberes tradicionais das comunidades racializadas, 

especialmente de matriz africana, reforçando a hierarquia de conhecimento que 

privilegia tradições eurocêntricas. No contexto das religiões afro-brasileiras, o 

racismo epistêmico se manifesta na marginalização dessas tradições religiosas 

como fontes legítimas de conhecimento cultural e espiritual, impactando 

negativamente a produção acadêmica, a educação formal e as políticas públicas 

relacionadas a esses grupos (Nogueira, 2020. Pag. 29). 

O racismo religioso, no contexto brasileiro, emerge precisamente na 

intersecção entre a intolerância religiosa e o racismo epistêmico. Enquanto a 

intolerância religiosa pode se manifestar entre grupos religiosos 

independentemente da dimensão racial ou étnica, assumindo formas como a 

perseguição, agressão física ou simbólica, o racismo religioso introduz 

explicitamente o fator racial e cultural como base da discriminação. Isso acontece 

especialmente contra religiões afro-brasileiras, como o Candomblé e a Umbanda, 

cuja identidade religiosa é inseparável das raízes étnicas africanas. Nesse sentido, 

o racismo epistêmico reforça essa dinâmica discriminatória ao invisibilizar e 

desvalorizar sistematicamente os conhecimentos e as práticas culturais dessas 

tradições religiosas, estigmatizando-as como primitivas ou inferiores. Assim, o 

racismo religioso brasileiro é mais do que uma simples intolerância às crenças; é 

a perpetuação histórica da marginalização racial e cultural, fortalecida por uma 

estrutura de poder e conhecimento que privilegia saberes eurocentrados e 

deslegitima as experiências e espiritualidades das populações racializadas 

(Alcântara; Silva, 2021; Marinho, 2022; Nogueira, 2020) 

O racismo religioso, portanto, sinaliza que as experiências negras na 

sociedade ocidental contemporânea estão envoltas pela expropriação material, 

pela condição servil, pelo rebaixamento, pelo sofrimento inominável e pela 

negação da dignidade humana (Mbembe, 2014, p. 18-22). Segundo Rocha e 

Nobre (2023), o racismo religioso é uma das formas mais insidiosas de 

discriminação, pois ataca diretamente a espiritualidade e a identidade cultural de 

um povo, perpetuando a exclusão social e o preconceito. Dessa forma, 

compreender esses conceitos e suas implicações jurídicas é fundamental para 

fortalecer o combate ao racismo religioso, garantir proteção adequada aos 

direitos dessas comunidades e promover uma sociedade mais inclusiva e plural. 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

581 

 

 

3- Implicações Sociais e Jurídicas 

 

As implicações sociais do racismo religioso são profundas, perpetuando a 

exclusão social e a marginalização das comunidades afro-brasileiras. A 

discriminação religiosa afeta diretamente a identidade cultural e a autoestima 

dessas comunidades, reforçando estereótipos negativos e alimentando o 

preconceito racial. (Mbembe, 2014) Em termos de impacto social, o racismo 

religioso contribui para a manutenção das desigualdades estruturais, negando a 

esses grupos o direito de praticar sua fé livremente e de forma segura. 

No campo jurídico, o racismo religioso apresenta desafios significativos. 

Embora o Brasil tenha avançado em termos de legislação antirracista, como a 

promulgação da Lei 7.716/1989, que define os crimes resultantes de preconceito 

de raça ou cor, a proteção específica contra o racismo religioso ainda é 

insuficiente. Costa Neto argumenta que a legislação brasileira precisa avançar 

para reconhecer explicitamente o racismo religioso como uma categoria distinta 

de discriminação, o que permitiria uma melhor proteção legal para as religiões de 

matriz africana (Costa Neto, 2023. P 5.336). 

A intolerância religiosa é reconhecida como crime no Brasil, e diversas leis 

asseguram a liberdade de culto e a proteção daqueles que desejam professar sua 

fé em território nacional. A Constituição Federal de 1988, em seu artigo 5º, inciso 

VI, garante que “é inviolável a liberdade de consciência e de crença, sendo 

assegurado o livre exercício dos cultos religiosos e garantida, na forma da lei, a 

proteção aos locais de culto e a suas liturgias”. 

Além disso, o Código Penal Brasileiro (Decreto-Lei 2.848/1940), em seu 

artigo 208, estabelece que é crime “escarnecer de alguém publicamente, por 

motivo de crença ou função religiosa; impedir ou perturbar cerimônia ou prática 

de culto religioso; vilipendiar publicamente ato ou objeto de culto religioso”. A 

pena para esses atos é de detenção de um mês a um ano ou multa, sendo 

aumentada em casos de emprego de violência. Recentemente, a Lei nº 

14.532/2023 acrescentou ao artigo 140 do Código Penal o parágrafo terceiro, que 

determina que, no caso do crime de injúria, se ela consistir na utilização de 

elementos referentes à religião ou à condição de pessoa idosa ou com deficiência, 

a pena será de reclusão de um a três anos, além de multa. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

582 

O Estatuto da Igualdade Racial (Lei 12.288/2010) também aborda o 

direito à liberdade de consciência e de crença, e o livre exercício dos cultos 

religiosos, com destaque no capítulo III. O artigo 23 assegura a inviolabilidade da 

liberdade de consciência e de crença, enquanto o artigo 26 determina que “o 

poder público adotará as medidas necessárias para o combate à intolerância com 

as religiões de matrizes africanas e à discriminação de seus seguidores”. Essas 

legislações formam um arcabouço jurídico que, embora robusto, ainda demanda 

avanços no reconhecimento e na proteção efetiva contra o racismo religioso, 

especialmente contra as religiões de matriz africana. 

Além disso, a desigualdade no tratamento das religiões no Brasil é evidente 

quando se observa a posição privilegiada das religiões cristãs, especialmente o 

catolicismo e o protestantismo, em contraste com a marginalização das religiões 

afro-brasileiras. Esse tratamento desigual é refletido não apenas nas políticas 

públicas, mas também no sistema judicial, onde casos de intolerância contra 

religiões afro-brasileiras são frequentemente subnotificados ou não recebem a 

devida atenção. Rocha (2023, p. 5.335) enfatiza que o Estado, ao não reconhecer 

e proteger adequadamente as religiões afro-brasileiras, contribui para a 

perpetuação do racismo religioso, deixando esses grupos constantemente 

vulneráveis. Portanto, o racismo religioso no Brasil é um fenômeno complexo que 

exige uma abordagem multifacetada, envolvendo tanto a conscientização social 

quanto a reforma jurídica para assegurar que todas as religiões, especialmente as 

de matriz africana, possam ser praticadas de forma livre e digna. 

 

4- O Projeto Tutelas Coletivas 

 

O Projeto Tutelas Coletivas, idealizado e executado pelo Escritório da 

Cidadania do UniFOA desde 2016, visa garantir suporte jurídico, contábil e 

educacional a instituições do Terceiro Setor, com especial atenção às 

organizações ligadas às religiões de matriz africana. A proposta surgiu a partir de 

uma escuta ativa das demandas da comunidade externa e das vivências nos cursos 

de graduação, identificando a ausência de assistência sistemática à formalização 

legal dessas instituições, frequentemente marginalizadas pelo poder público e 

pelo sistema jurídico. 

De forma descritiva, o projeto realiza atendimentos jurídicos gratuitos, 

mediações institucionais, oficinas de capacitação e orientação administrativa e 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

583 

contábil, além de articular parcerias com movimentos sociais e lideranças 

comunitárias. Até 2023, foram atendidas mais de 100 organizações, sendo 52 

delas ligadas a comunidades afro-religiosas, conforme dados dos relatórios do 

Escritório da Cidadania. 

Analiticamente, o projeto configura-se como uma ação estratégica de 

enfrentamento ao racismo religioso institucional, atuando diretamente sobre a 

invisibilidade legal e política das comunidades de matriz africana. Ao auxiliar na 

formalização dessas instituições, o Tutelas Coletivas contribui para que possam 

acessar editais públicos, garantir o direito à propriedade de seus espaços e serem 

reconhecidas como sujeitos coletivos de direito, ampliando sua capacidade de 

resistência e afirmação. 

Além disso, o projeto funciona como um espaço de formação crítica para 

estudantes de diversas áreas — Direito, Ciências Contábeis, Enfermagem, 

Jornalismo e Publicidade, Nutrição —, promovendo o contato com realidades 

sociais complexas e reforçando a dimensão social da prática universitária. 

O Projeto Tutelas Coletivas é desenvolvido pelo Escritório da Cidadania do 

UniFOA, fundado em 2014 como o núcleo responsável pela prática profissional 

dos discentes dos cursos da área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas. Seus 

objetivos são promover a prática interdisciplinar dos estudantes, visando à 

inclusão social dos assistidos, ao bem-estar coletivo e à redução das 

desigualdades, com atenção às características socioeconômicas e culturais da 

população da região sul fluminense (Fundação Oswaldo Aranha, 2014, p. 5). 

O Escritório da Cidadania também atua na difusão de informações sobre 

direitos civis e sociais, promovendo a extensão e a pesquisa universitária por meio 

de ações que valorizam as relações étnico-raciais, a inclusão social e as questões 

socioambientais. Dessa forma, presta assistência a grupos minoritários e 

vulneráveis na região. 

O projeto teve início no segundo semestre de 2016, a partir da experiência 

prévia com o Encontro das Religiões de Matrizes Africanas do UniFOA, iniciativa 

do Escritório da Cidadania voltada à valorização e legitimação das religiões afro-

brasileiras. Em sua primeira edição, o evento abordou o tema “Efetivação do 

Direito à Associação” e contou com a participação da Defensora Pública do Estado 

do Rio de Janeiro, Luciene Torres, e do Defensor Público da União, José Roberto 

Fani Tambasco. Durante o encontro, foi destacada a importância da legalização 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

584 

das casas religiosas de matriz africana, e os representantes dessas comunidades 

demonstraram grande interesse em acessar serviços jurídicos adequados. 

Dessa escuta surgiu o Projeto Tutelas Coletivas, envolvendo alunos dos 

cursos de Direito e Ciências Contábeis, em parceria com a DPERJ. Seu objetivo é 

fornecer suporte jurídico e contábil para a legalização de instituições do Terceiro 

Setor nos municípios de Volta Redonda, Barra Mansa e Pinheiral. Também visa 

capacitar os discentes nos procedimentos legais, incluindo registros estatutários 

e obtenção de CNPJ. 

A parceria com a DPERJ permite o registro gratuito das entidades por 

meio de ofícios emitidos por esse órgão. Quando necessário, os pedidos são 

encaminhados ao Judiciário. O Escritório da Cidadania orienta os trâmites legais 

junto a cartórios, Receita Federal e outros órgãos públicos em todas as esferas. 

As atividades incluem a formalização jurídica de terreiros, orientação 

sobre direitos civis e religiosos, e promoção de oficinas e seminários sobre 

liberdade religiosa e combate ao racismo. Os estudantes envolvidos, seja em 

estágio obrigatório ou como voluntários, adquirem experiência prática em 

processos de legalização e enfrentamento de preconceitos, o que contribui para 

sua formação cidadã e profissional. 

Para a sociedade, o fortalecimento do Terceiro Setor por meio da criação 

de pessoas jurídicas gera impactos positivos, integrando ensino, pesquisa e 

extensão, e promovendo cidadania plena. Em 2023, cerca de 70 estudantes 

participaram diretamente do projeto, que, ao longo de sete anos, envolveu 1.364 

alunos. 

O projeto é pioneiro na região Sul Fluminense e desempenha papel 

fundamental na garantia da existência jurídica das associações beneficiadas. 

Além disso, representa uma iniciativa voltada à promoção da igualdade religiosa 

e proteção dos direitos das comunidades afro-brasileiras. Seu impacto esperado 

é a redução da vulnerabilidade jurídica dessas instituições e a ampliação da 

conscientização sobre a importância da diversidade religiosa e do respeito às 

tradições culturais afro-brasileiras. 

  

4.1- O conceito de Terceiro Setor e tutela coletiva: fundamentos e 

implicações 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

585 

O Terceiro Setor é composto por organizações privadas que não visam ao 

lucro, mas à promoção do bem-estar coletivo e ao desenvolvimento social, 

atuando onde o Estado e o mercado não conseguem alcançar plenamente. Essas 

entidades, como associações civis, fundações e organizações religiosas, exercem 

funções essenciais, mobilizando recursos da sociedade civil e complementando 

políticas públicas (Milani Filho; Corrar; Martins, 2003; Coelho; Cardoso, 1998). 

Segundo o Conselho Federal de Contabilidade (CFC, 2004), as ações das 

associações do terceiro setor incluem desde a promoção do bem-estar até a 

captação de recursos por meio de subvenções e doações, com aplicação do 

resultado exclusivamente em suas finalidades sociais. 

No Brasil, essas organizações sem fins lucrativos são regulamentadas pelo 

Código Civil (Brasil, 2002), que reconhece diferentes formas jurídicas, como 

associações, fundações e organizações religiosas. Conforme Salamon e Anheier 

(1997), essas entidades se distinguem por sua natureza privada, formalidade 

jurídica, autonomia administrativa e ausência de distribuição de lucros, além da 

valorização do trabalho voluntário. Elas podem receber benefícios do poder 

público, como imunidades tributárias e títulos de utilidade pública (CFC, 2004), 

desempenhando um papel essencial no fortalecimento da cidadania e no 

atendimento a grupos vulneráveis. 

Já o conceito de tutela coletiva, conforme discutido por Langer (2010), 

constitui um instrumento fundamental para a efetivação do acesso à justiça no 

que tange aos direitos que extrapolam a esfera individual e beneficiam a 

coletividade (Langer, 2010. P. 193). Trata-se de uma forma de proteção jurídica 

voltada aos direitos difusos, coletivos e individuais homogêneos, cuja relevância 

cresce diante das lacunas deixadas pelos mecanismos tradicionais do sistema 

judiciário. Segundo o autor, a atuação do Poder Judiciário revela uma certa 

"inadequação funcional" no tratamento das ações coletivas, o que compromete a 

obtenção de "resultados socialmente justos por meio da jurisdição". Essa 

fragilidade decorre, em grande medida, da "ausência de legislação específica" e 

da "falta de compreensão sobre o potencial da tutela coletiva", fatores que 

limitam sua aplicabilidade e eficácia. Nesse contexto, a tutela coletiva emerge 

como estratégia jurídica e política para garantir direitos fundamentais a grupos 

sociais historicamente marginalizados, promovendo justiça social e reparação 

institucional. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

586 

De acordo com Thibau e Oliveira (2016), embora o tratamento do processo 

coletivo seja recente, a existência de interesses que transcendem a esfera 

individual é histórica. No direito brasileiro, a gênese da tutela coletiva remonta à 

previsão da ação popular na Constituição de 1934, expandindo-se com a criação 

da Ação Civil Pública (Lei nº 7.347/1985) e do Código de Defesa do Consumidor 

(Lei nº 8.078/1990), compondo o chamado microssistema de tutela coletiva. 

Essa evolução reflete o movimento contemporâneo de superação da concepção 

individualista do processo civil, reconhecendo a necessidade de instrumentos 

adequados para a defesa de direitos metaindividuais em contextos de 

massificação das relações sociais. 

O processo coletivo brasileiro, conforme Zavascki (2014), organiza-se a 

partir de duas categorias distintas: a tutela de direitos coletivos (abrangendo 

direitos difusos e coletivos em sentido estrito) e a tutela coletiva de direitos 

individuais homogêneos. Os primeiros são essencialmente coletivos, com 

titularidade indeterminada ou ligada por vínculo jurídico comum e objeto 

indivisível, enquanto os segundos são individuais por natureza, mas podem ser 

tratados coletivamente por conveniência processual e política legislativa. Essa 

distinção é central para compreender a forma como o ordenamento jurídico 

brasileiro estrutura os instrumentos de defesa coletiva, que incluem desde a ação 

civil pública até o mandado de segurança coletivo (Zavascki, 2014; Thibau; 

Oliveira, 2016). 

Dessa forma, a tutela coletiva não apenas amplia o acesso à justiça, mas 

também fortalece os mecanismos de participação social e de controle 

democrático, ao permitir que entidades representativas – como associações e 

organizações do Terceiro Setor – atuem na proteção de interesses difusos, 

coletivos e individuais homogêneos. Conforme destaca Leonel (2011), a 

consolidação dessa modalidade processual evidencia uma transformação 

paradigmática na concepção de jurisdição, deslocando seu foco do indivíduo 

isolado para a defesa de grupos, categorias ou classes sociais historicamente 

vulnerabilizadas. 

 

5- Impacto do Tutelas coletivas no combate ao racismo 

religioso 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

587 

Como o Terceiro Setor desempenha um papel vital na mobilização da 

sociedade civil em torno de questões cruciais como os direitos humanos e o 

combate ao racismo, projetos como o Tutelas Coletivas são exemplos claros de 

como essas organizações podem galvanizar a sociedade para lutar contra 

injustiças e promover a igualdade. Segundo Monteiro (2019), o Terceiro Setor 

tem a capacidade única de reunir diferentes atores sociais em torno de uma causa 

comum, utilizando sua autonomia para inovar e criar soluções para problemas 

que afligem comunidades marginalizadas. 

 O Projeto Tutelas Coletivas, demonstra essa capacidade ao focar na 

proteção dos direitos das comunidades de religiões de matriz africana, que 

historicamente têm sido alvo de racismo religioso no Brasil. O projeto atua 

através de ações educativas, oferecendo workshops e seminários sobre direitos 

civis e liberdade religiosa, além de fornecer suporte jurídico e contábil para a 

formalização dessas comunidades religiosas, contribuindo para a legalização de 

terreiros e outras instituições afro-religiosas.  

O impacto das ações realizadas pelo Projeto Tutelas Coletivas pode ser 

observado em várias frentes. Desde 2016, o projeto auxiliou na formalização 

jurídica de diversas instituições religiosas afro-brasileiras, proporcionando a elas 

a segurança necessária para operar legalmente e resistir a atos de intolerância. 

Como podemos ver a seguir: 

Tabela 1 - Classificação das Associações Assistidas 

TIPO 
QUANTIDADE DE 

INSTITUIÇÕES 
ATENDIDAS 

ANO DO 
PRIMEIRO 

ATENDIMENTO 
Associações afro-religiosas 52 2016 

Associações cristãs 10 2018 

Outras denominações religiosas 3 2018 
Associações de apoio a pessoas com 
Transtorno do Espectro Autista-TEA 

3 2017 

Diversidade LGBTQIAPN+5 2 2023 

Diretórios acadêmicos 4 2017 

Outros 31 2018 

Fonte: Relatórios do Escritório da Cidadania de 2016 a 2023. 

 

A partir da Tabela 1, evidenciamos a relevância do Projeto Tutelas 

Coletivas como instrumento estratégico no combate ao racismo religioso. 

 
5 LGBTQIAPN+: sigla que representa Lésbicas, Gays, Bissexuais, Transgêneros, Queer, 
Intersexuais, Assexuais, Panssexuais e Pessoas Não Binárias, incluindo o símbolo “+” 
para abarcar outras identidades de gênero e orientações sexuais que não estão explicitamente 
nomeadas. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

588 

Inicialmente, destaca-se que o atendimento prioritário a 52 associações afro-

religiosas, desde 2016, reflete o foco direcionado às comunidades historicamente 

marginalizadas, cujas práticas e identidades são frequentemente objeto de 

preconceito e violência simbólica. A formalização jurídica dessas instituições não 

só fortalece a segurança e a autonomia dos terreiros e grupos religiosos, mas 

também atua na deslegitimação das práticas discriminatórias enraizadas na 

sociedade brasileira. 

Além do atendimento direcionado às religiões de matriz africana, a 

diversificação dos grupos assistidos – que inclui 10 associações cristãs, 3 de 

outras denominações, 3 entidades voltadas para o Transtorno do Espectro 

Autista (TEA), 2 voltadas para a diversidade LGBTQIAPN+ e 4 diretórios 

acadêmicos, além de 31 organizações categorizadas como “Outros” – demonstra 

uma abordagem intersetorial e inclusiva. Essa variedade evidencia que o projeto 

transcende as barreiras tradicionais de segmentação, ampliando o alcance de 

suas ações e fortalecendo a rede de proteção jurídica e social de diversos grupos 

vulneráveis. 

Do ponto de vista do combate ao racismo religioso, o impacto do projeto 

se manifesta em duas dimensões fundamentais. Em primeiro lugar, a 

regularização e o fortalecimento institucional das associações afro-religiosas 

promovem o reconhecimento e a valorização cultural dessas comunidades, 

contribuindo para a diminuição da marginalização e o enfrentamento de 

preconceitos enraizados nas estruturas sociais e jurídicas. Em segundo lugar, ao 

capacitar alunos e alunas e mobilizar o Terceiro Setor por meio de ações de 

extensão, oficinas e seminários, o Projeto Tutelas Coletivas fomenta a 

conscientização sobre os mecanismos que sustentam o racismo religioso, 

incentivando práticas de inclusão e a implementação de políticas públicas que 

respeitem e protejam a diversidade religiosa. 

Portanto, a atuação do projeto, conforme evidenciada pela análise 

qualitativa do quadro, revela seu papel central na promoção da igualdade e na 

luta contra o racismo religioso. Ao oferecer suporte jurídico e contábil para a 

formalização das instituições e ao estimular uma prática educativa e cidadã 

integrada, o Projeto Tutelas Coletivas contribui significativamente para a 

construção de uma sociedade mais justa, onde o respeito à pluralidade religiosa 

é valorizado e protegido. 

Quadro 1 - Lista de Casas de Matriz Africana atendidas no Projeto 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

589 

Associações Afro-Religiosas Ano de Primeiro 
Atendimento 

Abassa D'obeluayê 2023 
Agrupamento Templo de Umbanda Sagrada Ilê dos Orixas 2020 
Aldeia de Umbanda Caboclo Sultão Das Matas 2017 
Associação Afro Religiosa Ilê Asé Afefe Omó Okam 2016 
Associação Afro-Religiosa Alto de Xangô 2016 
Associação Espírita Pai Cipriano 2019 
Associação Espiritualista Pai Cipriano 2019 
Caminhos de Exu 2019 
Casa de Caridade Caboclo Mata Virgem 2024 
Casa Caminho Caboclo do Mar e Caboclo Arranca Toco 2018 
Casa de Umbanda Boiadeiro Sete Porteira 2023 
Casa de Umbanda Mamãe Oxum 2022 
Cantinho Pai José de Angola 2020 
Centro Espírita Caboclo Folha Seca 2019 
Centro Espírita Caboclo Pena Branca 2021 
Centro Espírita Caboclo Pena Dourada 2021 
Centro Espírita Caboclo Sete Flecha 2023 
Centro Espírita de Ogum Iara 2020 
Centro Espírita Pai João de Aruanda 2019 
Centro Espírita Pai Mané D'Angola 2020 
Centro Espírita Omariô de Jurema 2017 
Centro Espírita Oxossi Reino dos Orixas 2024 
Centro Espírita São Jorge 2017 
Centro Espírita São Jorge - Pirai 2020 
Centro Espírita do Senhor Tranca Rua das Almas 2019 
Centro Espírita Vovó Catarina das Almas e Mamãe Oxum 2018 
Choça Espírita do Cabôclo Aimoré e Tia Maria da Bahia 2019 
Choça Espírita Vovó Cambinda de Aruanda e Cabocla Jupira 2020 
Egbé Aféfé Odé 2021 
Egbé Oba Aare Kankanfo Popo Ojé Orumila 2022 
FEUPHAR- Federação Espírita Unidos pela Harmonia Religiosa 2018 
Ilê Axé Baba Ayra 2018 
Ilê Asé T-onira 2018 
Ilê de Bessem 2022 
Ilê Oladi Aláde Omi 2021 
Ilê Oxum Ominibu 2023 
Inzo Danda Lunda 2023 
Inzo Mazalumy 2023 
Mensageiros da Luz 2022 
Organização Religiosa Egbe Asé Tobi Ode Erinle 2021 
Tenda Espírita Caboclo Cobra-Coral e Vovó Cambinda 2017 
Tenda Espírita Caboclo Ubirajara 2018 
Tenda Espírita Cacique Tupinambá da Mata 2020 
Tenda Espírita Campina de Boiadeiro 2021 
Tenda Espírita Pai Cambinda 2017 
Tenda Pai Joaquim da Cachoeira 2020 
Tenda Espírita Pai Miguel das Almas 2021 
Tenda Espírita Vovó Maria Redonda 2024 
Tenda Umbandista Miguel Arcanjo 2020 
Terreiro de Umbanda de Santo Antonio 2019 
Terreiro de Umbanda Reino dos Orixás 2020 
Barracão do Assis de Oyá 2020 
Vovó Rita de Aruanda 2018 

Fonte: Relatórios do Escritório da Cidadania de 2016 a 2023. 

 

Em 2023, o Escritório da Cidadania do UniFOA intensificou suas 

iniciativas para promover a diversidade étnico-racial e combater o racismo, 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

590 

reforçando seu compromisso com a inclusão e a igualdade. Um destaque foi a 

organização, pelo oitavo ano consecutivo, do Encontro UniFOA das Religiões e 

Tradições das Raízes de Matrizes Africanas e Nações do Candomblé. Esse evento, 

que reuniu pessoas de diversas origens e crenças em um ambiente de diálogo e 

celebração, teve como principal objetivo comemorar o Dia Nacional das 

Tradições das Raízes de Matrizes Africanas e Nações do Candomblé, instituído 

pela Lei 14.519/20236. 

Durante o encontro, diversas atividades foram promovidas, 

proporcionando uma experiência enriquecedora para todos os participantes. Um 

dos destaques foi a exposição fotográfica "Crianças e Re-existências", da 

Professora Doutora Stella Caputo, da UERJ, que também é artista e coordenadora 

do grupo de estudos sobre infâncias de terreiro. A mostra teve como objetivo 

desconstruir os estereótipos negativos associados às religiões de matrizes 

africanas, promovendo uma compreensão mais profunda, sensível e respeitosa 

dessas tradições. 

Além disso, o evento contou com palestras de figuras importantes no 

campo afro-religioso, como mãe Kelly e pai Denissom, do Instituto Céu Estrela 

Guia de São Paulo. Eles compartilharam suas vivências e perspectivas sobre o 

tema "Brasil sem fome: uma experiência de amor e caridade vencendo a 

intolerância religiosa", trazendo uma visão global ao evento, especialmente por 

seu trabalho como consultores da ONU na luta contra a fome e a intolerância 

religiosa. 

Outro ponto alto do encontro foi a apresentação de um representante do 

coletivo MojuBÁ, que discutiu o "impacto social das ações realizadas pelas 

associações e religiões de matrizes afro-brasileiras na região Sul Fluminense". 

Suas observações enfatizaram a importância do trabalho colaborativo das 

comunidades religiosas na promoção da igualdade, da justiça social e do respeito 

à diversidade. 

O encontro não apenas facilitou a troca de ideias e experiências entre os 

participantes, mas também reforçou o compromisso do Escritório da Cidadania 

e de outras instituições com a promoção da tolerância religiosa, do respeito à 

diversidade e da defesa dos direitos humanos. Ao final, ficou claro que o diálogo 

 
6 O Dia Nacional das Tradições das Raízes de Matrizes Africanas e Nações do 
Candomblé é comemorado anualmente no dia 21 de março, conforme estabelecido pela Lei 
nº 14.519, de 5 de janeiro de 2023. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

591 

inter-religioso é essencial para a construção de uma sociedade mais inclusiva, 

justa e harmoniosa. (Relatório Geral do Escritório da Cidadania, 2023). 

O Projeto promoveu, em 2023, a IX Semana da Promoção da Igualdade 

Racial, com atividades como palestras e exposições, que tiveram a participação 

de figuras importantes como a presidente da ACQUILERJ e o Cacique da Aldeia 

Itaxim Guarani. O objetivo do evento foi sensibilizar a comunidade acadêmica e 

a sociedade em geral sobre a importância do respeito à diversidade étnica e 

cultural. Outra ação significativa foi a participação dos alunos e alunas do 

UniFOA na 16ª Caminhada em Defesa da Liberdade Religiosa, onde os 

estudantes de Enfermagem realizaram atendimentos de saúde, e os alunos e 

alunas de Jornalismo e Publicidade cobriram o evento, reforçando o 

compromisso da instituição com a promoção da liberdade religiosa e a inclusão 

social. 

Essas iniciativas demonstram o engajamento do Projeto Tutelas Coletivas 

do UniFOA em promover a inclusão, a diversidade e a defesa dos direitos 

humanos, tanto dentro quanto fora do ambiente acadêmico, contribuindo para a 

formação de cidadãos conscientes e comprometidos com a construção de uma 

sociedade mais justa e respeitosa. 

Como podemos observar nesse relato retirado da página do Centro 

Espírita Omariô de Jurema:  

[...] o Omariô de Jurema ainda não estava regulamentado no 
âmbito legal, o que é uma realidade da maioria das casas 
praticantes das religiões de matriz africana, por conta de todas as 
dificuldades que normalmente enfrentam e que são comuns aos 
terreiros. Entretanto, em 2019, por meio do Projeto Tutelas 
Coletivas do Escritório da Cidadania, criado para funcionar como 
um núcleo de prática profissional dos cursos do UniFOA (Centro 
Universitário de Volta Redonda), e que oferece um trabalho de 
consultoria jurídica, contábil e administrativa para associações e 
instituições sem fins lucrativos, a Comunidade Omariô de 
Jurema conseguiu a tão sonhada legalização, passando, então, a 
existir de fato no âmbito legal, possuindo Estatuto e CNPJ. Com 
essa documentação e organização legal, foi possível participar - e 
ser classificada com nota máxima - do edital Povos Tradicionais 
Presentes RJ, promovido pela Secretaria de Estado de Cultura e 
Economia Criativa do Governo do Estado, cujo principal objetivo 
é fomentar a manutenção da cultura de Povos e Comunidades 
Tradicionais, assim como mobilizar e aplicar recursos para a 
valorização e a preservação da memória, da ancestralidade e do 
patrimônio cultural fluminense, de acordo com o Programa 
Estadual de Fomento e Incentivo à Cultura, constante na Lei nº 
7.035/2015. (Centro Espírita Omariô de Jurema, 2024)  
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

592 

Outra experiência exemplifica os impactos positivos da regularização 

jurídica e fiscal de entidades do Terceiro Setor promovida pelo Projeto Tutelas 

Coletivas do UniFOA. A Tenda Espírita Pai Cambinda foi contemplada em dois 

editais públicos — um da Política Nacional Aldir Blanc de Fomento à Cultura 

(PNAB), no município de Barra Mansa, e outro da Secretaria de Cultura e 

Economia Criativa do Estado do Rio de Janeiro — a partir da consolidação de sua 

personalidade jurídica e da adequação documental viabilizada pelo suporte 

técnico oferecido pelo Escritório da Cidadania. Para Pedro Rogério dos Santos de 

Souza, presidente da Tenda Espírita, “a parceria com o Escritório da Cidadania 

foi muito importante para conseguirmos ganhar esses editais, já que a casa estava 

organizada quanto a receita federal, legalizada e com as atas em dia. Dessa forma, 

conseguimos um passo importante para dar prosseguimento nos projetos sociais 

que realizamos na Tenda, como o Café Cultural e Oficina de arte afro-brasileira.” 

(Souza, 2025)  

Destarte, o Projeto Tutelas Coletivas tem se consolidado como um 

instrumento decisivo no combate ao racismo religioso, ao contribuir diretamente 

para o fortalecimento institucional das religiões de matriz africana e para a 

ampliação do acesso a direitos por parte de comunidades historicamente 

marginalizadas. A atuação do projeto vai além da assistência jurídica: ao 

promover oficinas, seminários e atividades de formação cidadã, ele enfrenta não 

apenas os entraves legais, mas também os obstáculos simbólicos que 

historicamente associaram os terreiros à clandestinidade ou à criminalização. A 

regularização documental dessas casas permite sua participação em editais, 

convênios e parcerias institucionais, abrindo caminho para a obtenção de 

recursos e a consolidação de sua presença nos espaços públicos e nas políticas 

culturais. Apenas considerando as 52 instituições afro-religiosas atendidas desde 

2016, pode-se afirmar que ao menos 78% das entidades religiosas apoiadas pelo 

projeto pertencem a esse segmento, o que demonstra seu foco e impacto 

estratégico. Com base em relatos como os do Centro Espírita Omariô de Jurema 

e da Tenda Espírita Pai Cambinda, observa-se que esse apoio tem resultado direto 

na conquista de editais públicos, no fortalecimento de redes locais e no 

reconhecimento da legitimidade dessas expressões religiosas. Ao integrar ações 

de extensão universitária à promoção de direitos, o Projeto reafirma o papel social 

da universidade e contribui para a reparação de desigualdades históricas 

baseadas em raça, fé e classe social. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

593 

6- Considerações Finais 

 

Este artigo explorou o papel fundamental do Projeto Tutelas Coletivas, 

desenvolvido pelo Escritório da Cidadania do UniFOA, no combate ao racismo 

religioso e na promoção dos direitos das religiões de matriz africana na região Sul 

Fluminense. Ao longo da análise, ficou evidente que o racismo religioso é uma 

forma persistente de discriminação no Brasil, enraizada em um histórico de 

opressão que ainda se manifesta de maneira estrutural em nossa sociedade. As 

religiões afro-brasileiras, como o Candomblé e a Umbanda, continuam a 

enfrentar marginalização, violência e preconceito, apesar das proteções legais que 

garantem a liberdade de culto. 

O Projeto Tutelas Coletivas se destaca como uma iniciativa exemplar para o 

Terceiro Setor, não apenas ao fornecer suporte jurídico para a regularização das 

instituições religiosas afro-brasileiras, mas também educacional ao sensibilizar a 

sociedade para a importância da diversidade religiosa e do respeito às tradições 

culturais afrodescendentes. Ao longo de sua trajetória, o projeto tem alcançado 

resultados concretos, como a formalização jurídica de diversas instituições 

religiosas, fortalecendo-as para que possam exercer suas práticas sem medo de 

represálias. 

Além disso, o projeto desempenha um papel crucial na formação dos alunos e 

alunas do UniFOA, proporcionando-lhes experiência prática e engajamento 

cívico, preparando-os para atuar em um contexto social complexo e dinâmico. As 

ações realizadas, como a organização do Encontro UniFOA das Religiões e 

Tradições das Raízes de Matrizes Africanas e Nações do Candomblé e a 

participação na Caminhada em Defesa da Liberdade Religiosa, reforçam o 

compromisso da instituição com a inclusão e a justiça social. 

 Dessa forma, o Projeto Tutelas Coletivas exemplifica como a academia 

pode transcender seus muros, impactando positivamente a comunidade ao 

promover a cidadania, a igualdade e a defesa dos direitos humanos. Para o futuro, 

é essencial que projetos como este continuem a ser apoiados e expandidos, 

contribuindo para a construção de uma sociedade mais justa, inclusiva e 

respeitosa. O caminho para a eliminação do racismo religioso no Brasil é longo, 

mas iniciativas como o Projeto Tutelas Coletivas são passos significativos na 

direção certa, promovendo a dignidade e o respeito por todas as expressões 

religiosas 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

594 

7-  Referências  

 

ALCÂNTARA, Ana Carolina Monteiro dos Santos; SILVA, Maria de Nazareth 
Rodrigues Malcher de Oliveira.  Revisão integrativa sobre intolerância religiosa 
em povos de matriz africana. Research, Society and Development,v.  10, n.  
11, p.  1-9, 2021.  Disponível em: 
https://rsdjournal.org/index.php/rsd/article/download/19634/17844/244258. 
Acesso em: 22/09/2023. 
 
BRASIL. Decreto-Lei 2.848, de 07 de dezembro de 1940. Código Penal. 
Diário Oficial da União, Rio de Janeiro, 31 dez. 1940. 
 
BRASIL. Lei nº 7.347, de 24 de julho de 1985. Dispõe sobre a ação civil 
pública de responsabilidade por danos causados ao meio ambiente, ao 
consumidor, a bens e direitos de valor artístico, estético, histórico, turístico e 
paisagístico e dá outras providências. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, 
DF, 25 jul. 1985.  
 
BRASIL. Lei nº 8.078, de 11 de setembro de 1990. Dispõe sobre a proteção 
do consumidor e dá outras providências (Código de Defesa do Consumidor). 
Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 12 set. 1990. 
 
BRASIL. Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989. Define os crimes resultantes 
de preconceito de raça ou de cor. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 6 jan. 
1989.  
 
BRASIL, Lei 12.288/10. Estatuto da Igualdade Racial. Brasília, DF: 
Presidência da República, 2010. 
 
BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do 
Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidente da República, 2016. 
 
BRASIL. Lei nº 14.532 de 11 de janeiro de 2023. Brasília, DF: Presidente 
da República, 2023. 
 
BRASIL. Lei nº 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Institui o Código Civil. 
CENTRO ESPÍRITA OMARIÔ DE JUREMA. História do Omariô de 
Jurema: Mais de meio século de resistência. Site oficial do Centro 
Espírita Omariô de Jurema. Disponível em: 
https://www.omariodejurema.com.br/hist%C3%B3ria Acessado em: 03 de 
julho de 2024. 
 
CFC – Conselho Federal de Contabilidade. Manual de Procedimentos 
Contábeis para Fundações e Entidades de Interesse Social. Brasília: 
CFC, 2004. 176 p. 
 
COSTA NETO, Antonio Gomes da. Racismo religioso: diálogos de um conceito. 
Contribuciones a las Ciencias Sociales, São José dos Pinhais, v. 16, n. 7, p. 
5323–5342, 2023. DOI: 10.55905/revconv.16n.7-009. Disponível em: 
https://revistacontribuciones.com. Acesso em: 24 ago. 2024. 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

595 

FUNDAÇÃO OSWALDO ARANHA. Estatuto do Escritório da Cidadania. 
Volta Redonda: UniFOA, 2014. 
LANGER, Octaviano. A tutela coletiva como instrumento de acesso à justiça. 
Revista Eletrônica Direito e Política, Itajaí, v. 5, n. 2, 2º quadrimestre de 
2010. Disponível em: https://periodicos.univali.br/ 
index.php/rdp/article/download/6111/3378/16499. Acesso em 9 de julho de 
2024. 
 
MARINHO, Paula Márcia de Castro. Intolerância religiosa, racismo epistêmico e 
as marcas da opressão cultural, intelectual e social. Revista Sociedade e 
Estado, v. 37, n. 2, p. 489-514, maio/ago. 2022. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/s0102-6992-202237020005. Acesso em: 11 mar. 2025. 
 
MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Lisboa: Antígona: 2014. 
 
MILANI FILHO, Marco Antônio F.; CORRAR, Luiz João; MARTINS, Gilberto 
de A. O voluntariado nas entidades filantrópicas paulistanas: o valor não 
registrado contabilmente. Contabilidade, Gestão e Governança, Brasília, v. 
6, n. 1, p.153-171, 2003. Disponível em: 
http://www.spell.org.br/documentos/ver/20272/o-voluntariado-nas-
entidadesfilantropicas- paulistanas-- o-valor-nao-registrado-
contabilmente/i/pt-br. Acesso em 10  ago 2022. 
 
NOGUEIRA, Sidney. Intolerância religiosa. São Paulo: Pólen: 2020. 
 
PILÃO, Valéria; FALEIROS, Juliana Leme. Racismo Religioso na 
Sociedade Brasileira: Reflexo da Democracia Restrita. Revista 
Brasileira de História das Religiões, 2024. 
 
ROCHA, Matheus Barbosa da; NOBRE, Maria Teresa. Estátuas decepadas e 
degoladas: racismo religioso, uma questão para a psicologia? Revista da 
ABPN, v. 16, Edição Especial, p. 1155-1183, set. 2023. Disponível em: 
https://doi.org/10.31418/2177-2770.2023.v16.c.1.p1155-1183. Acesso em: 07 jul. 
2024. 
 
RUFINO, Luiz; MIRANDA, Marina Santos de. Racismo religioso: política, 
terrorismo e trauma colonial. Outras leituras sobre o problema. 
Problemata: Revista Internacional de Filosofia, v. 10, n. 2, p. 229-242, 2019. 
Disponível em: https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7856554.pdf. 
Acesso em: 10 mar. 2025. 
 
SALAMON, Lester; ANHEIER, Helmut. Defining the REFERÊNCIAS 
nonprofit sector: a cross-national analisys. Manchester: Manchester 
University Press, 1997. 
 
SOUZA, Pedro Rogério dos Santos de. Presidente da Tenda Espírita Pai 
Cambinda. Entrevista concedida a Augusto Felipe de Souza Leão. Volta 
Redonda, 04 mar. 2025. 
 
THIBAU, Tereza Cristina Sorice Baracho; OLIVEIRA, Izabela Cristina de. Tutela 
jurisdicional coletiva: aspectos históricos e o microssistema de tutela dos 
direitos coletivos no direito brasileiro. Revista Paradigma, Ribeirão Preto-
SP, v. 25, n. 1, p. 102–124, jan./jun. 2016. Disponível em: 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 572-
596, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

596 

https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/39324/2/Tutela%20jurisdicional%
20coletiva%20aspectos%20hist%C3%B3ricos....pdf Acesso em: 14 set. 2024 
TOMÉ DE SOUZA, Fabíola Amaral; ARAGÃO NETO, Dario. Promovendo a 
Diversidade e a Solidariedade: A Importância das Questões Étnico-
Raciais na Universidade e o Papel do Escritório da Cidadania do 
UniFOA. Participação, [S. l.], v. 1, n. 41, p. 24–38, 2024. Disponível em: 
https://periodicos.unb.br/index.php/participacao/article/view/53435. Acesso 
em: 6 ago. 2024. 
 
UniFOA. Relatório Geral do Escritório da Cidadania do UniFOA. 
Centro Universitário de Volta Redonda, 2021. 
 
ZAVASCKI, Teori Albino. Processo coletivo: tutela de direitos coletivos e 
tutela coletiva de direitos. 6. ed. São Paulo: Revista dos Tribunais, 2014. 
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/4574 acesso em 10 ago. 2022. 
 
 
 


