
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 432-
438, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

432  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
 

QUAL A PRÓXIMA PORTA ABERTA? 
 QUE SABER DE MESTRE SE FAZ PRESENTE 

AO CHEGAR AO GRANDE AUDITÓRIO? 
 

Makota Kidoialê – Cassia Cristina da Silva1 

 
Resumo 

 
Trago uma reflexão sobre minha trajetória de professora e Mestra na formação do 
programa Transversal do Saber Tradicional da Universidade Federal de Minas Gerais 
(UFMG). Pensar que o amor sempre volta para casa, traz a certeza que todos os dias 

 
1 Makota Kidoiale é filha carnal de Mãe Efigênia Maria da Conceição (Mametu Muiandê), 
fundadora do Quilombo Manzo Ngunzo Kaiango, comunidade tradicional de matriz africana de 
nação bantu localizada no bairro Santa Efigênia, região metropolitana de Belo Horizonte (MG). 
Como militante, mulher negra, liderança quilombola e de terreiro de axé, ela tem experiência na 
articulação e mobilização de diferentes seguimentos representativos da população afro-
descendente de Belo Horizonte – capoeira, Umbanda, Reinado, Candomblé, quilombos – em 
torno das lutas por igualdade racial, contra a intolerância religiosa e todas as formas de 
discriminação. Kidoiale é presidente da Associação de Resistência Cultural da comunidade 
quilombola Manzo Ngunzo Kaiango, certificada via autorreconhecimento como Remanescente de 
Quilombo pela Fundação Palmares no ano de 2004. Também é diretora de mobilização do Centro 
Nacional de Africanidade e Resistência Afro-Brasileira (CENARAB). Atua ainda como 
coordenadora cultural do Projeto Kizomba, iniciativa sociocultural desenvolvida por membros do 
Manzo e direcionada para as crianças e jovens negros, associando capoeira, canto, dança, 
percussão, estética e identidade étnico-racial. Deste modo, a trajetória de Kidoiale encontra-se 
estreitamente ligada à luta pelas ações afirmativas, ao combate à intolerância, ao racismo e ao 
preconceito, bem como à busca pelo reconhecimento e valorização da diversidade religiosa 
afrobrasileira, dentro do terreiro e fora dele. Sua atuação e capacidade de articulação política têm 
se tornado visível a partir da sua participação em diversos espaços públicos e projetos, nos quais 
ela vem contribuindo de maneira decisiva para apontar alternativas na construção de um novo 
olhar com relação à diversidade e à diferença. Participou como assistente de Mametu Muiandê na 
UFMG em 2016 e 2017 na disciplina “Catar folhas: saberes e fazeres do povo de axé”; e como 
mestre em 2017 na disciplina “Pensamento e ação comunicacional em comunidades tradicionais”. 
E-mail: kidoiale@hotmail.com  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:kidoiale@hotmail.com


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 432-
438, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

433 

dentro da universidade, eu embebeço do saber do meu povo e gozo de prazer por saber 
onde brota esse conhecimento. 

 
Palavras-chave 

 
Kilombo Manzo. Saberes tradicionais. Encontro dos saberes. Pensamento 
contracolonial.  

 
 
 

Recebido em: 30/03/2025 
Aprovado em: 11/06/2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 432-
438, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

434 

WHAT IS THE NEXT DOOR THAT OPENS?  
WHAT MASTER KNOWLEDGE IS PRESENT 

WHEN YOU ARRIVE AT THE LARGE 
AUDITORIUM? 

 

 

Abstract 
 

I bring a reflection on my trajectory as a teacher and Master in the training of the 
Transversal Program of Traditional Knowledge at the Federal University of Minas 
Gerais (UFMG). Thinking that love always returns home, brings the certainty that 
every day within the university, I soak up the knowledge of my people and enjoy 
the pleasure of knowing where this knowledge springs. 
 

Keywords 
 

Kilombo Manzo. Traditional knowledge. Meeting of knowledge. Countercolonial 
thought. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 432-
438, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

435 

 
Assim me vale sempre saber: “O amor sempre volta pra 
casa”  
 

No início do programa Transversal dos Saberes Tradicionais da UFMG, fui 

convidada por uma mestranda: Fernanda Oliveira, ela fazia parte do Núcleo de 

Estudo Quilombola (NUQ), que conheci durante um pedido de ajuda contra a 

intervenção violenta e racista da prefeitura de Belo Horizonte contra a minha 

comunidade Kilombo Manzo Ngunzo Kaiango - Kilombu Manzo, localizado no 

bairro Santa Efigênia – BH. Vivenciamos todos os medos, misturado a vergonha 

de sermos uma família negra de terreiro. Fernanda me convida para participar da 

primeira disciplina do Saberes Tradicionais da UFMG, eu nunca havia entrado 

em uma universidade, mas precisava entrar por essa porta, por sentir que já não 

havia qualquer saída. A sensação era de que a prefeitura construiu um muro 

invisível e muito alto, que só era visto de dentro da comunidade. Nesse convite 

iria eu e minha mãe, e mesmo Fernanda nós acalmando, e toda a equipe da 

coordenação do curso terem criado uma aproximação de nós, a gente ainda sentia 

insegura. 

Nós não foi feita pra esse lugar não, o que que a gente vai falar lá, acho 
que num vou não, minha filha, você inventa que passei mal, pra eu não 
ir, tô com medo desse povo, isso está muito bom pra gente, onde se viu, 
eu nem estudei direito, você também não minha filha, eles estão 

dizendo até que vai pagar a gente, o que que Fernanda tá inventando. 
 

Foi essa a frase repetitiva de minha mãe, mas eu com o mesmo medo, 

encorajava ela, porque essa era a única porta aberta para nós, e tínhamos que ser 

rápidas, porque muitas outras pessoas como nós, poderia passar por essa porta, 

e ela fechar, e nunca mais abrir para nós. Eu já ouvia da equipe, um burburinho 

de que estava difícil levar os mestres de BH para o programa, era mais fácil 

convidar os mestres de longe. Mas o medo sempre foi nosso maior sentimento 

pelas as pessoas de fora, me nutri de coragem, e lembrei da fala do preto velho 

Pai Benedito, de que era preciso falar a língua do branco, pra eles entender que 

esse território é terra de pretos.  

Lembrei também das vezes que queria estudar, frequentar escola, mas 

nunca ninguém quis aprender o meu saber de tradição, nunca consegui contar as 

nossas histórias, apresentar a nossa ciência, nem pude falar dos cantos, danças, e 

dos batuques, que despertavam nossa ancestralidade em nosso corpo, nunca 

pude falar do bem das ervas, a escola me silenciou, até que um dia eu decidi sair, 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 432-
438, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

436 

voltei já na adolescência, e percebi que tudo na ciência muda, menos a ciência da 

escola.  

Nessa época, eu falava muito de minhas mandingas, a escola fazia sinal 

cristão pelas minhas costas, então percebi que a escola era como as pessoas eram, 

uni, enquanto nós pluri. Ir a universidade seria também o caminho de volta à 

educação, para fazermos um acerto de contas, e ela devolver ao nosso povo, os 

valores e reconhecimentos do que acreditamos como princípios para nos 

evoluirmos enquanto humanos. 

Assim gente foi, eu de mãos dadas a minha mãe, invertendo a lógica de que 

a mãe leva a filha, segurei firme as mãos de minha mãe e a levei, sem deixar ela e 

ninguém perceber o meu medo. Entrei nesse universo que é a UFMG, não 

vencemos o medo dela até hoje, mas criamos uma coragem de búfalo, e 

permanecemos ali, fizemos elos, com professores e estudantes, aos poucos, 

começamos a nos abrir, ainda meio desconfiadas, porque só sabia que estávamos 

ali, não sabia para mais aonde a gente podia ir. Encontrei vários mestres e 

mestras, com as mesmas inseguranças, mas a gente trocava olhares e uma 

passava força para a outra.  Voltei outras vezes, conheci o professor José Jorge de 

Carvalho, a quem agradeço muito essa iniciativa, até pensei que ele era um 

homem Negro, porque foi muito importante a gente chegar naquele momento ali.  

Não sou prepotente, mas a gente salvou muitas vidas ali dentro, cada 

mestre com sua mandinga, a gente fez muito batuque, não agradamos a todos, 

mas muitos vieram nesse encanto e foi possível acreditar que o saber científico, 

sempre buscou pelos saberes tradicionais dos territórios. Já não adiantava mais 

estudar os corpos negros, nossa mandinga era estar na nossa terra em contato 

com nosso povo, "Paulo Freire comprovou isso, só não disse com as nossas 

oralidades, porque seria ignorado" e colocava em risco todo seu saber científico 

pesquisado em África. Ele descobriu a essência na transmissão de nossos saberes, 

mas não sabia explicar sobre a territiedade, com nossa ancestralidade.  

E difícil a academia aceitar que os pretos velhos continuam existindo, e 

que são eles que vão retomar a nossa história, para a universidade, somos mestres 

e mestras, mas o que me dá a possibilidade dessa escrita, é a minha 

ancestralidade, é o saber, as mandingas aprendidas sentada aos pés de Pai 

Benedito. Não aprendi muito na sala de aula, fui adestrada para ler e escrever, 

não vincularam a minha escrita a oralidade, minhas escritas foram para me 

doutrinar as regras e conceitos de um outro povo, e quando saí da escola retomei 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 432-
438, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

437 

meu lugar no território e hoje está me fazendo doutora de saber notório de um 

preto velho.  

Fernanda continuou e continua até hoje nos incentivando a não retroceder 

jamais, estou avançando, mas quero chegar até aonde a universidade permitir, e 

não quero limites, porque meu saber vai longe, e quero nossa educação seja 

reconhecida pela pedagogia que os tambores desenvolvem na ausência de uma 

educação formal, quero eu mesma descobrir tudo sobre meu povo, quero ir até a 

África e mostrar que resisti. Quero sentar com meu povo, e falar para eles, que os 

pretos velhos nunca nos abandonou desde quando foram atracados de lá, essa é 

minha conta com a educação. 

Para nós mestras e mestres, ainda vemos muros invisíveis, sem saber qual 

a próxima porta que a universidade vai se abrir para nós, estou com muita 

dificuldade para preparar meu dossiê, não vejo nenhum empenho de doutores, 

ou pesquisadores, para com nós, em nos ajudar, parece que eles não perceberam 

ou não querem perceber que temos pressa. Eles não se preocupam se essa porta 

um dia pode fechar, para garantir o ir e o vim dos mestres para dentro da 

universidade. 

Estar diante da escrita desse memorial e estar de novo lá na porta criando 

coragem para entrar, sem saber para onde vamos, em um lugar ainda muito 

estranho, meu receio é que nessa corrida de reconhecimento, nossos mais velhos 

não esteja mais aqui, nem mais o nosso povo, se ainda estamos no índice das 

pesquisas sobre o extermínio do nosso povo, morremos de morte matada, 

morremos de morte sofrida, para além, corremos de novo o risco de essas portas 

serem fechadas pela ganância do poder. 

Estamos ainda vivenciando o medo, medo dessa busca por conhecimento, 

que vem destruído a nossa ciência, queremos ser livres sem medo dos doutores, 

queremos dar as mãos, e seguir esse caminho que nos permite acreditar que todos 

os dias, podemos voltar para casa, porque as portas vão estar sempre abertas. Nós 

precisamos perder o medo da escrita, que deveria ser a nossa oralidade, mas não 

podemos arriscar, mais esquecimento de quem somos, e o que somos, daí 

precisamos dos acadêmicos, para fazer com que a universidade, nos reconheça, 

nos fazer reconhecidas como doutoras. Eu não deveria ter que sair do meu lugar, 

correr o risco de perder meu eu e chegar nessa escrita exigida pela acadêmica, 

porque quem vai ler, sempre encontrou a porta aberta, porque não entrou como 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 432-
438, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

438 

mestres dos saberes tradicionais, entrou como estudante para ser mestres dos 

saberes acadêmicos científicos.  

E assim estamos, eu e vários outros, à espera dessa bondade, de doutores 

e doutoras da ciência acadêmica escolherem um ou uma para sermos certificados 

pela academia pelos conhecimentos da ciência nos territórios tradicionais. 

Queremos que outras portas se abram para nos sentirmos livres para fazer as 

escolhas com nosso saber. Eu não quero só chegar ao grande auditório e receber 

o meu título. Eu quero trazer ele para o meu território e começar a desfazer esse 

muro, construído pelo medo de quem estar atrás dele.  

Assim como derrubamos o muro racista no super mercado, na vizinhança, 

nas escolas, até nos postos de saúde, passamos a serem reconhecidas como 

mestras da UFMG. Agora preciso que o mundo nos permita também e derrube 

esses muros e nos reconheça como doutoras. Assim a sociedade, os governantes, 

vão nos respeitar, e haverá um dia, que vamos sentar à mesa e vamos conversar 

sobre reparação, sobre um observatório afro-indígena-Pindorama, para que os 

nossos enquanto alunos, possa se sentir inclusos. 

 Nossos títulos são para isso, para voltar para nosso território e continuar 

a nossa ciência, para continuar a compartilhar com a universidade, que pode até 

continuar com seus muros, mas ninguém lá dentro será como antes, porque as 

portas vão estar sempre abertas e teremos nossos campus floridos, com cheiro de 

fumaça, evocando nossos ancestrais também. Nosso território será reconhecido 

pela ciência plural. 

Então eu volto no início e pergunto, após o auditório, quantas portas irão 

se abrir na universidade e quem dos doutores se arriscam a nos convidar para 

subir ao palco, botar a nossa banca, e sermos certificados? Quem se arrisca, a nos 

convidarem a sair da pluralidade e entrar por essa porta da universidade? Qual 

porta se abre daqui para frente?  

Queremos um mundo que as pessoas não sejam distanciadas pela cor, 

religião ou reconhecimento. Acreditamos que hoje, a universidade tem muitos 

doutores que querem derrubar esses muros, e juntos todos mestres e mestras, 

possamos construir pontes, e evoluir nossos conhecimentos.  


