
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

708  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
A Modernidade: uma narrativa a serviço do 

colonialismo 
 

Alessandro Domingos de Souza1 
Daniel Santos Braga2 

 

Resumo 
 
O presente ensaio configura-se como uma discussão de natureza teórico-

bibliográfica, desenvolvida por meio de uma revisão narrativa. Não se ambiciona, 

com isso, esgotar o tema em todas as suas nuances e complexidades, mas sim 

tecer uma reflexão crítica a partir do diálogo com referências seminais do campo. 

Desta forma, o percurso argumentativo que se segue busca explorar perspectivas 

específicas para o debate acadêmico sobre o assunto. A discussão aborda a 

Modernidade em seus aspectos ideológicos, tratando-a como uma narrativa 

evolucionista que se posiciona como ápice da experiência humana para justificar 

os empreendimentos coloniais europeus. A análise explora conceitos 

fundamentais como colonialidade e decolonialidade para demonstrar a 

dependência da empresa colonial de uma epistemologia eurocentrada. 

Argumenta-se que essa epistemologia exigia o monopólio da razão sustentado 

pela suposta neutralidade dos métodos científicos, e promovia a divisão dos seres 

humanos em raças como fundamento para o escravismo, base das forças 

produtivas coloniais. O trabalho apresenta, ainda, o conceito de afrocentricidade, 

uma epistemologia das margens, como contraponto às epistemologias 

 
1 Possui graduação em Teologia pela Faculdade Evangélica de Teologia - FATE-BH (2009) e 
graduação em Ciências Sociais pela Universidade Metodista de São Paulo (2012). Especialista em 
História e Cultura Afro-brasileira e Africana - Centro Universitário Claretiano (2019). Atualmente 
é professor - Secretaria de Estado da Educação de Minas Gerais. Mestrando em Educação e 
Formação Humana pela Universidade do Estado de Minas Gerais (FaE/UEMG). E-mail: 
alessandrodom.21@gmail.com 
2 Doutor em Educação pela Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais. 
Docente no Programa de Pós-Graduação em Educação e Formação Humana da FaE/UEMG e do 
Mestrado Profissional em Educação Inclusiva (PROFEI/UEMG Ibirité). E-mail: 
daniel.braga@uemg.br 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

709 

eurocentradas. Como resultado espera-se o apontamento das possíveis 

contribuições do conceito para a construção de uma educação antirracista. 

 
Palavras-chave 
 
Colonialidade; Decolonialidade; Epistemologias; Afrocentricidade. 

 
 
 

Recebido em: 31/03/2025 
Aprovado em: 01/10/2025 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

710 

Modernity: A Narrative in Service of 

Colonialism 

 Abstract 

 
This essay presents a theoretical-bibliographical discussion framed as a narrative 
review. It does not aim to exhaust the subject in all its nuances and complexities, 
but rather to foster a critical reflection through engagement with seminal works 
within the field. Accordingly, the following line of argument seeks to explore 
specific perspectives to contribute to the academic debate. The discussion 
approaches Modernity in its ideological aspects, portraying it as an evolutionist 
narrative that establishes itself as the pinnacle of human experience in order to 
justify European colonial ventures. The analysis delves into fundamental 
concepts such as coloniality and decoloniality to demonstrate the colonial 
project's reliance on a Eurocentric epistemology. It is argued that this 
epistemology required a monopoly on reason—upheld by the purported 
neutrality of scientific methods—and advanced the division of human beings into 
races as the foundation for enslavement, the bedrock of colonial productive 
forces. Furthermore, the paper introduces the concept of Afrocentricity, an 
epistemology from the margins, as a counterpoint to Eurocentric epistemologies. 
The expected outcome is to highlight the concept's potential contributions to the 
construction of an anti-racist education. 
 

Keywords 
 
Coloniality; Decoloniality; Epistemologies; Afrocentricity. 

 
 
 

  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

711 

A Modernidade3, um fenômeno cultural localizável geograficamente 

(Europa) e temporalmente (séc. XVII), representa uma ruptura sem precedentes 

com as formas de organização social anteriores. Transformações na economia, 

impulsionada pelo aumento da capacidade produtiva proporcionada pelo 

incremento tecnológico. O avanço da secularização que representou a autonomia 

das mais diversas áreas do conhecimento que podem, agora, se desenvolver de 

forma autônoma, sem a tutela da religião. A emergência de um novo modelo de 

humanidade, não mais submisso aos deuses, mas possuidor de conhecimentos 

que lhe permitem dominar a natureza, que pode ser controlada e posta a seu 

serviço. O surgimento de um sujeito não mais limitado nem mesmo pela vastidão 

atlântica.  Concebida como resultado de um longo processo de evolucionismo 

cultural, a Modernidade é, consequentemente, um paradigma a ser difundido 

entre outros povos e continentes, “um monopólio sobre a própria ideia de futuro” 

(Mbembe, 2019, p. 11), que sob o manto da neutralidade tecno-científica torna-se 

mola propulsora e substrato ideológico a justificar a expansão ultramarina 

europeia. 

Há mudanças concretas trazidas pela Modernidade, não se trata, portanto, 

de uma ficção, mas os eventos, transformações e avanços são organizados de 

forma a montar um quadro. Trata-se, como afirma Mignolo (2017, p. 2), “de uma 

narrativa complexa, [...] uma narrativa que constrói a civilização ocidental ao 

celebrar suas conquistas enquanto esconde ao mesmo tempo o seu lado mais 

escuro, a ‘colonialidade’”. A colonialidade, elemento constitutivo da Modernidade 

molda o mundo ocidental, ao mesmo tempo em que se mostra uma força 

destruidora de outras cosmovisões. Ergue-se como polo único, enquanto 

desconfigura um mundo não capitalista e com múltiplos centros de poder 

coexistentes que se espalhavam, para muito além da Europa, pela Ásia, África e 

América – um mundo multipolar (Mignolo, 2017). 

Se o colonialismo é a ocupação física dos territórios, a colonialidade é um 

dispositivo de poder, um mecanismo de controle social e de dominação 

econômica que se faz a partir daquilo que Quijano (2005) denomina como matriz 

colonial de poder e que se sustenta, segundo Mignolo (2017, p. 5), em “quatro 

domínios inter-relacionados: controle da economia, da autoridade, do gênero e 

da sexualidade, e do conhecimento e da subjetividade”. Destes interessa-nos, 

 
3 Neste ensaio entendemos a Modernidade tal como definida por Giddens (1991, p.11) que se refere 
a ela como “estilo, costume de vida ou organização social que emergiram na Europa a partir do 
século XVII e que [...] se tornaram mais ou menos mundiais em sua influência”. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

712 

aqui, o domínio do conhecimento, tal como afirma Quijano (2005, p.126), como 

“uma específica racionalidade ou perspectiva de conhecimento que se torna 

mundialmente hegemônica colonizando e sobrepondo-se a todas as demais, 

prévias ou diferentes, e a seus respectivos saberes concretos”.  

Atravessado por questões teológicas, o tema do conhecimento/razão 

perpassa a obra de vários autores - de Platão a Kant - encontrando em Descartes, 

conforme aponta Quijano (2005, p, 129), “uma radical separação entre 

‘razão/sujeito’ e ‘corpo’”. Essa cisão converte o corpo em objeto a ser conhecido. 

A imposição da cosmovisão eurocêntrica opera a partir da transformação dos 

corpos colonizados em objeto, destituídos de racionalidade, mais próximos da 

natureza podendo, portanto, tornarem-se objeto de estudos sendo encarados, 

primeiro, como objetos a serem conhecidos e, subsequentemente, como alvo de 

dominação e exploração pelos europeus (Quijano, 2005). 

Este deslocamento do corpo para o domínio, exclusivamente, da natureza 

molda a definição eurocêntrica de conhecimento e abre o precedente para 

classificar os seres humanos como dotados ou não de razão. Uma epistemologia, 

portanto, intimamente relacionada à construção da noção moderna de raça e 

instrumentalizada pelo projeto colonialista. O projeto colonialista amparou-se no 

conceito de raça como fator de legitimação e de naturalização das relações de 

dominação. A partir da experiência colonial se estabeleceram novas identidades 

culturais para os territórios, América e Europa, sendo a perspectiva 

epistemológica eurocêntrica, bem como o desenvolvimento teórico da ideia de 

raça, resultados da expansão da empresa colonial (Quijano 2005).  

O controle sobre o domínio do conhecimento possibilitou a racialização, 

bem como o monopólio da produção de subjetividades. Para Mazama (2009, p. 

112) “a tomada do espaço mental [...] ocorre por meio do disfarce de ideias, teorias 

e conceitos europeus como universais, normais e naturais. Todos são ‘étnicos’, 

menos os europeus”.  

Definida por Mondin (1980, p.29) como uma “crítica metodológica da 

ciência” e por Mora (2001, p. 216) como uma “teoria do conhecimento científico”, 

a abordagem epistemológica eurocêntrica é considerada neutra, asséptica e 

objetiva. Ani (1994 apud Ladson-Billings, 2006, p. 260), porém, a classifica como 

um “modo efetivamente agressivo” e Ladson-Billings (2006 p, 259) considera que 

uma “epistemologia é mais do que uma forma de conhecer. Uma epistemologia é 

um sistema de conhecer que possui uma lógica interna e uma validação externa”. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

713 

Não é possível a existência de uma epistemologia neutra, pois toda e qualquer 

epistemologia é produto de condições materiais e de contextos culturais 

específicos, sendo, ao mesmo tempo, geradora de cosmovisões determinadas. 

Ladson-Billings (2006, p. 260) afirma ainda que 

a epistemologia está intimamente ligada à visão de mundo [...], ou seja, 
o modo como o indivíduo observa o mundo é influenciado por sua visão 
de mundo. Dessa forma, as condições nas quais as pessoas vivem e 
aprendem influenciam tanto seu conhecimento quanto suas visões de 
mundo. [...] A escola, a sociedade e a estrutura e produção do 
conhecimento são planejadas de forma a criar indivíduos que 
internalizem a visão de mundo. 

A colonialidade constitui-se num projeto homogeneizador, numa força 

desfragmentadora de identidades culturais, ancorando-se, sobretudo, na 

universalização do particular. Seu avanço se faz às custas da destruição de 

culturas, identidades e saberes que foram suprimidos, apagados ou 

descredibilizados para serem substituídos por uma única forma de conhecimento 

válida e validadora de todos os saberes. Esta imposição epistemológica é geradora 

de uma dupla imagem distorcida, pois se de um lado o colonizador olha para o 

colonizado e não vê um semelhante, por outro, o colonizado por mais que se 

esforce para assimilar o que lhe é imposto, por mais que seja influenciado, jamais 

será como o colonizador. 

Tecer tais considerações não significa a opção pela pura e simples rejeição 

do instrumental tecno-científico legado pela Modernidade nem a ingênua 

expectativa por tentativas impossíveis de reconstrução dos sistemas 

epistemológicos dos povos colonizados, porque se por uma lado, como afirma 

Quijano (2005, p.129-130) , “possuímos tantos e tão importantes traços 

históricos europeus em tantos aspectos, materiais e intersubjetivos”, por outro, 

como denúncia Hilliard III (2009, p.318) houve uma “destruição de [...] 

estruturas e processos educacionais tradicionais altamente eficientes”. O que 

consideramos é a existência e as contribuições de outras epistemologias e de 

outros sujeitos históricos. Significa o reconhecimento, tal qual como apontado 

por Gomes (2012), de 

que não há hierarquias entre conhecimentos, saberes e culturas, mas, 
sim, uma história de dominação, exploração, e colonização que deu 
origem a um processo de hierarquização de conhecimentos, culturas e 
povos. Processo esse que ainda precisa ser rompido e superado e que se 
dá em um contexto tenso de choque entre paradigmas no qual algumas 
culturas e formas de conhecer o mundo se tornaram dominantes em 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

714 

detrimento de outras por meio de formas explícitas e simbólicas de 
força e violência. Tal processo resultou na hegemonia de um 
conhecimento em detrimento de outro e a instauração de um 
imaginário que vê de forma hierarquizada e inferior as culturas, povos 
e grupos étnico-raciais que estão fora do paradigma considerado 
civilizado e culto, a saber, o eixo do Ocidente, ou o “Norte” colonial.  (p. 
102). 

De forma semelhante a qualquer produto cultural, mediado pela 

linguagem, a Modernidade deve ser considerada um produto de natureza 

discursiva e de caráter local, histórica e socialmente situado. A ciência, uma de 

suas expressões não é, ao contrário de suas reivindicações, uma verdade absoluta, 

apenas o conhecimento produzido pelos legitimamente autorizados (Mignolo, 

Pinto, 2015). Como todas as formas de conhecimento constitui-se em um saber 

local, mas com pretensões universais. Como todas as formas de saber é um 

conhecimento étnico, mas que se apresenta como se não o fosse. Sua validade é 

percebida como sem fronteiras, enquanto as outras formas de conhecimento 

(epistemologias africanas, dos povos originários da Ámerica etc) são classificadas 

por ela como conhecimentos étnicos cuja validade está circunscrita às etnias que 

as produziram. 

A Modernidade, enquanto narrativa totalizante e sustentáculo do colonialismo, 

tem sido questionada, enfrentando, para muitos, um processo de esgotamento. 

Mignolo (2023), por exemplo, acredita que o século XXI assiste, “o colapso da 

unipolaridade da ordem mundial e da universalidade do conhecimento”. Esse 

colapso, porém, também representa a “afirmação da multipolaridade e da 

decolonialidade”.  Considerar a existência, a validade e as contribuições de outras 

epistemologias na construção de uma razão, enfim, decolonizada é mais do que 

uma necessidade é uma imposição histórica, etapa ainda incompleta das lutas 

pela independência, principalmente na América Latina e em África. Derrota final 

de uma estrutura complexa habituada, segundo Mbembe, (2019, p.18) “a vencer 

sem ter razão”. 

Empreender a construção de uma epistemologia decolonizada e decolonial 

não é de uma tarefa simples. Não se trata, como já nos referimos, nem da simples 

rejeição nem da busca ilusória por algo que possa ser encontrado cristalizado 

esperando para ser resgatado. Trata-se da construção de subjetividades novas a 

partir de um processo dialético, tendo como palco as condições concretas de 

existência e aceitando como substrato abordagens epistemológicas diversas, 

distintas das perspectivas eurocentradas. Ladson-Billings (2006) assinala a 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

715 

necessidade de “uma estrutura epistemológica diferente para descrever as 

experiências e os sistemas de conhecimento dos indivíduos que estão fora desse 

paradigma dominante”, sugerindo a emergência de paradigmas epistemológicos 

nos quais os discursos “racializados e as epistemologias étnicas ou a perspectiva 

limiar [possam] ser efetivamente empregados” (Ladson-Billings, 2006, p. 262 e 

265). Uma dessas abordagens é a afrocentricidade que para Molefi kete Asante 

(2009) 

Refere-se à proposta epistemológica do lugar. Tendo sido os africanos 
deslocados em termos culturais, psicológicos, econômicos e históricos, 
é importante que qualquer avaliação de suas condições em qualquer 
país seja feita com base em uma localização centrada na África e sua 
diáspora. Começamos com a visão de que a afrocentricidade é um tipo 
de pensamento, prática e perspectiva que percebe os africanos como 
sujeitos e agentes de fenômenos atuando sobre sua própria imagem 
cultural e de acordo com seus próprios interesses humanos. [...] A 
afrocentricidade é uma questão de localização precisamente porque os 
africanos vêm atuando na margem da experiência eurocêntrica. (p. 93). 

Partindo da cosmovisão dos bantos, grupos étnicos cujas línguas 

compartilham um mesmo tronco linguístico e que representam um dos maiores 

contingentes entre os escravizados trazidos para o Brasil, Vicent Mulago (2011) 

afirma que, para o banto, a vida se manifesta na existência da comunidade e na 

participação na vida sagrada, sendo toda a vida considerada sagrada. Obenga 

(1985) observa a dimensão integradora da vida para esses povos, destacando que 

tudo é percebido como arte: a fala, o canto, o ato de cozinhar bem, o cumprimento 

dos rituais, cerimônias e festas, tocar tambor ou esculpir imagens dos ancestrais. 

Os povos bantos compartilham, ainda que com pequenas variações, concepções 

estéticas nas quais a beleza está intrinsecamente ligada às ideias de Bem, Vida e 

Verdade. Assim, em toda a África banta, o que é considerado belo é aquilo que é 

bom, vivo e verdadeiro, e que carrega consigo uma tradição de ancestralidade. 

Lopes e Simas (2020) asseveram que nas cosmogonias africanas o ser humano se 

define pelo pertencimento a uma comunidade. Todos os recursos, materiais e 

imateriais, destinam-se ao uso da sociedade humana para o bem coletivo. 

Contudo, esse uso difere do utilitarismo presente na concepção de natureza 

desenvolvida pelas sociedades europeias, especialmente após a revolução 

industrial no século XIX, que viam o mundo natural como algo a ser dominado e, 

eventualmente, destruído para servir aos interesses das forças produtivas e da 

circulação de capitais. Para os africanos, o uso está integrado à vida e se manifesta 

na dimensão de doação e restituição entre o ser humano, as forças da natureza e 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

716 

as espiritualidades. A destruição da natureza, nessa perspectiva, é inconcebível, 

pois dispersa força e vitalidade. 

Sendo esta concepção, sem dúvida, um bom contraponto à cultura 

patriarcal, que segundo Maturana (2021), se caracteriza pelas coordenações de 

ações e emoções que moldam nossa coexistência, valorizando a guerra, a 

competição, a luta, as hierarquias, a autoridade, o poder, a procriação, o 

crescimento, a apropriação de recursos e a justificação racional do controle e da 

dominação dos outros por meio da apropriação da verdade. 

Os africanos desenvolveram técnicas de sobrevivência, criaram 

conhecimento e o transmitiram por incontáveis gerações. A maioria das 

sociedades e comunidades africanas eram ágrafas, o que foi imediatamente 

interpretado como sinônimo de ignorância. Saber viver e transmitir 

conhecimento não foi suficiente. A ausência de letramento foi considerada uma 

falha imperdoável. Vansina (2010, p.140), porém, aponta o erro desse tipo de 

julgamento ao afirmar que “a oralidade é uma atitude diante da realidade e não a 

ausência de uma habilidade”. Para além do uso político (justificar a dominação), 

da atitude etnocêntrica (desvalorizar o diferente), ousamos afirmar que o 

menosprezo pela tradição oral tem origem na incapacidade de alguns letrados em 

lidar com ela. Para Vansina (2010), quem quiser se aproximar da tradição oral 

deve adotar uma abordagem mais lenta e reflexiva, imergindo em uma 

representação coletiva, pois o corpo da tradição é a memória social que se 

autoexplica. É fundamental, primeiramente, compreender os modos de pensar 

da sociedade oral antes de interpretar suas tradições. 

Diante do que Muniz Sodré (2017, p.88) classifica como “um paradigma 

civilizatório, diferencialmente distante do modelo europeu centrado nos poderes 

da racionalidade dos signos”, a tradição e a transmissão oral do conhecimento 

foram rotuladas como primitivas. A busca individual e solitária pelo acúmulo de 

informação foi incapaz de compreender como virtuosa a construção coletiva do 

conhecimento e o retorno constante àqueles que são depositários do 

conhecimento, uma exigência das sociedades ágrafas. A tradição se transformou 

em conto de fadas e os métodos de aprendizagem foram descartados. 

Ao contrário da compartimentalização do saber, adotada pelo Ocidente 

para organizar o conhecimento, na “tradição africana”, da qual uma enorme 

parcela da população brasileira descende, “não [se] corta a vida em fatias” (Ki-

Zerbo 2010, p. 175.), como aponta Hampaté Bá (2010). A educação africana não 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

717 

é mera teoria, antes como afirma Bá, “liga-se a experiência e integra a vida”, 

prossegue 

o ensinamento não é sistemático, mas ligado às circunstâncias da vida. 
Este modo de proceder pode parecer caótico, mas, em verdade, é prático 
e muito vivo. A lição dada na ocasião de certo acontecimento ou 
experiência fica profundamente gravada na alma da criança. Ao fazer 
uma caminhada pela mata, encontrar um formigueiro dará ao velho 
mestre a oportunidade de ministrar conhecimentos diversos, de acordo 
com a natureza do ouvinte (Bá, 2010, p. 182). 

A vida e a educação estão interligadas, educa-se para a vida. Trata-se de 

uma educação fundada na experiência. A escola não se constitui num tempo e 

num espaço isolados, que nada tem a ver com o resto da vida. Não são saberes 

desconectados, antes como afirma Hampaté Bá (2010), na África, tudo é 

“História”. O ser humano ocupa lugar central nesta História que é contada, 

segundo Bá, para ensiná-lo qual é o “seu lugar e papel no universo [...], revelando 

qual deve ser sua relação com o mundo. [...]. A iniciação o fará descobrir a sua 

própria relação com o mundo [...] e pouco a pouco o conduzirá ao autodomínio, 

sendo a finalidade última tornar-se, [...] um homem completo” (Bá, 2010, p. 184-

185). 

A abordagem afrocentrada não possui nenhuma reivindicação de ordem 

biológica, refere-se antes, ao fato de que nossa compreensão de um fenômeno 

está condicionada pelo lugar de onde o observamos e ligada, portanto, à 

identidade dos sujeitos (Nascimento, 2009). Trata-se na verdade de uma 

perspectiva centrada nas experiências dos africanos e dos africanos em diáspora. 

O afrocentrismo reivindica uma nova narrativa sobre o papel e importância da 

África e para a História da humanidade. Não se apresenta, porém, como verdade 

universal, mas como uma abordagem crítica e situacional. Multicultural, 

portanto, uma vez que são diversos os lugares (a própria África, América e várias 

partes do mundo) e variadas às experiências daqueles que defendem a valorização 

da contribuição africana para a humanidade. Seus objetivos são recentrar e 

reorientar as pessoas negras acerca não apenas das razões de suas opressões, mas 

também de suas lutas e resistência históricas (Asante, 2009).  

Apresenta-se como um processo de conscientização do povo negro, tendo 

como um de seus objetivos a retomada da agência – entendida aqui como o acesso 

aos recursos necessários a emancipação humana – por parte dos africanos e de 

seus descendentes espalhados pelo mundo. A proposta é trazer para o centro 

aqueles que sempre viveram às margens da sociedade (Asante, 2009). Ao se 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

718 

estabelecer como um projeto conscientizador a afrocentricidade se apresenta 

também como projeto educador. A aproximação entre a educação e a 

afrocentricidade se mostra necessária, já que esta se coloca como um contraponto 

à narrativa epistemológica hegemônica do eurocentrismo, tensionando com o 

paradigma europeu e contribuindo para a valorização e reconhecimento das 

identidades negras.  

Para que as leis que regem a educação étinico racial - Lei nº 10.639/2003 

e a Lei nº 11.645/2008 - se efetivem é necessário a inserção de novas 

epistemologias no campo educacional brasileiro, contribuição que pode ser dada 

pela perspectiva afrocêntrica. Uma das contribuições mais relevantes que o 

afrocentrismo pode prestar a educação brasileira é ressignificar o lugar da África, 

dos africanos e por consequência do (as) estudantes negros e negras. A noção de 

recentramento exige uma nova dinâmica a de trazer para o centro quem 

historicamente sempre esteve à margem. Trata-se de reposicionar a História, a 

cultura e os afrodescendentes trazendo-os para o centro da prática pedagógica, 

subvertendo a lógica de uma educação estabelecida a partir da ocupação de um 

lugar de subalternidade por parte da população negra (Silva 2016).  O centro é o 

lugar cultural, em educação a afrocentricidade significa ensinar a partir dos 

referenciais culturais, políticos e epistemológicos que fazem parte das 

experiências africanas e afrodiásporicas (Sacramento e Saturno, 2020). 

A proposta de universalização a partir de pressupostos eurocêntricos 

representou a imposição de um corpo de conhecimentos que se pretende o único 

válido, que se coloca como suficiente para interpretar todos os fenômenos da vida 

humana em sua enorme diversidade e complexidade. Isto significou também a 

imposição de um modelo muito específico de humanidade, modelo que não 

abarcava a maior parte dos seres humanos. À descolonização dever seguir a 

decolonialidade e a essa devem seguir outras perspectivas epistemológicas que 

não tenham pudores em se declarar epistemologias étnicas, declarando 

claramente sua origem e o lugar de onde enunciam seus discursos, contribuindo 

para a formação de um ‘pluriverso’ (Mignolo 2023) constituído de múltiplas 

singularidades. Pois “a ideia de uma única civilização para todos, implícita no 

culto do progresso e da técnica, nos empobrece e nos mutila” (Paz, 1961 apud 

Ladson-Billings, 2006, p. 262).  

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

719 

Referências 

 

ANI, Marimba. Yurugu: an african-centered critique of European cultural 
thought and behaviour. Trenton, NJ: Africa World Press, 1994. 
 
ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade: notas sobre uma posição disciplinar. In: 
NASCIMENTO, Elisa Larkin (org.). Afrocentricidade: uma abordagem 
epistemológica inovadora. São Paulo: Selo Negro, 2009. 
 
LADSON-BILLINGS, Gloria. Discursos racializados e epistemologias étnicas. In: 
DENZIN, Norman K.; LINCOLN, Yvonna (org.). O planejamento da pesquisa 
qualitativa: teorias e abordagens. Porto Alegre: Artmed, 2006. 
 
GIDDENS, Anthony. As consequências da modernidade. São Paulo: 
UNESP, 1991. 
 
GOMES, Nilma Lino. Relações Étnico-Raciais, Educação e Descolonização dos 
Currículos. Currículo sem Fronteiras, v.12, n.1, pp. 98-109, jan./abr., 2012.  
 
HILLIARD III, Asa G. O rabequista e a festa: uma crítica africana à ‘educação 
multicultural’ dos Estados Unidos. In: NASCIMENTO, Elisa Larkin (org.). 
Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica inovadora. São Paulo: Selo 
Negro, 2009. 
 
KI-ZERBO, Joseph (org.). História Geral da África – I: Metodologia e pré-
história da África. 2ª ed. Brasília: UNESCO: 2010. 
LOPES, Nei. Bantos, Malês e identidade negra. 3. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2011. 
 
LOPES, Nei; SIMAS, Luiz Antonio. Filosofias Africanas: Uma introdução. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 2020. 
 
MATURANA, Humberto R. Amar e brincar: fundamentos esquecidos do 
humano. 6. Edição. São Paulo: Palas Athena, 2021. 
 
MAZAMA, Ama. A Afrocentricidade como um novo paradigma. NASCIMENTO, 
Elisa Larkin (org.). Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica 
inovadora. 1ª. ed. São Paulo: Selo Negro, 2009. 
 
MBEMBE, Achille. Sair da Grande Noite: Ensaio sobre a África descolonizada. 
Petrópolis, Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2019. 
 
MIGNOLO, Walter D. Colonialidade: O lado mais escuro da modernidade. 
Revista Brasileira de Ciências Sociais. São Paulo, v. 32, n. 94. jun. 2017. 
 
MIGNOLO, Walter. Século XXI: o colapso da modernidade, a ascensão da 
multipolaridade e os desafios da pluriversalidade. Disponível em 
https://www.ihu.unisinos.br/623338-seculo-xxi-o-colapso-da-modernidade-a-
ascensao-da-multipolaridade-e-os-desafios-da-pluriversalidade-entrevista-
especial-com-walter-mignolo. Acesso em 9 de setembro de 2024.  
 

https://www.ihu.unisinos.br/623338-seculo-xxi-o-colapso-da-modernidade-a-ascensao-da-multipolaridade-e-os-desafios-da-pluriversalidade-entrevista-especial-com-walter-mignolo
https://www.ihu.unisinos.br/623338-seculo-xxi-o-colapso-da-modernidade-a-ascensao-da-multipolaridade-e-os-desafios-da-pluriversalidade-entrevista-especial-com-walter-mignolo
https://www.ihu.unisinos.br/623338-seculo-xxi-o-colapso-da-modernidade-a-ascensao-da-multipolaridade-e-os-desafios-da-pluriversalidade-entrevista-especial-com-walter-mignolo


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 2, p. 708-
720, jul./dez. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

720 

MONDIN, Batista. Introdução a Filosofia: Problemas, sistemas, autores, 
obras. São Paulo: Paulus, 1980.  
 
MORA, José Ferrater. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 
2001.  
 
MULAGO, Vicent. Un Visage Africain du Christianisme. Paris; Dakar: 
Prèsence Africaine, 1962. 
 
OBENGA, Theophile. Les bantu: langues, peuples, civilisations. Paris; Dakar: 
Presénce Africaine, 1985. 
 
QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América 
Latina. CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, 2005. 
 
SATURNO, Rosemeire de Oliveira; SACRAMENTO, Crislaine Batista do. 
Afrocentricidade na Educação: Reflexões Sobre o Currículo da Escola 
Pública. In: SEMINÁRIO NACIONAL DE SOCIOLOGIA, 3., 2020, [Aracaju]. III 
Seminário Nacional de Sociologia - Distopias dos Extremos: Sociologias 
Necessárias. [S. l.: s. n.], 2020. Disponível em: 
https://www.denison.edu/files/assets/site_assets/pdf/academics/black-
studies/afrocentricity.pdf 
 
SILVA, M. Afrocentricidade: um conceito para a discussão do currículo 
escolar e a questão étnico-racial na escola. Revista de Educação PUC-
Campinas, v. , n. , p. -. Disponível em: 
https://www.redalyc.org/journal/5720/572061625010/html/. Acesso em 
26/09/2025 
 
SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Petrópolis, Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2017. 
 
VANSINA, Jan. A tradição oral e sua metodologia. In: KI-ZERBO, Joseph. 
História geral da África, I: Metodologia e pré-história da África. 2.ed. rev. 
Brasília: UNESCO, 2010. Brasília: UNESCO, 2010. Cap. 7, p. 139/166. 
 
PAZ, Octavio. The labyrinth of solitude: life and thougth in Mexico. New 
York: Bantam, 1961. 
 

https://www.denison.edu/files/assets/site_assets/pdf/academics/black-studies/afrocentricity.pdf
https://www.denison.edu/files/assets/site_assets/pdf/academics/black-studies/afrocentricity.pdf
https://www.redalyc.org/journal/5720/572061625010/html/

