
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

256  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
 

CORPOGRAFIAS NEGRAS:  
AFETIVIDADES E PEDAGOGIAS 

EMANCIPATÓRIAS EM PRÁTICAS 
ANTIRRACISTAS 

 
Fabiana Rodrigues da Silva1 

 
Resumo 

 
Este artigo objetiva ampliar o debate acerca da construção de narrativas de 
reexistências, destacando a pluralidade e os valores positivos na constituição de 
imagens, referências e identidades de corpos racializados. Trata-se de refletir 
sobre e com corporeidades negras, em relação às possibilidades de ser, viver, 
sentir e aprender, desde manifestações afrodiaspóricas, nas quais valores de 
pertencimento, musicalidade, corporeidade e mobilidade são entendidos como 
motrizes de experiências diversas e de potências ancestrais. Propondo-se, assim, 
contra-narrar, a partir de uma experiência pessoal como discente com análises 
em corpografias negras, e costura teórica em bell hooks, Conceição Evaristo, Leda 
Maria Martins, Nilma Lino Gomes, entre outros. Fornecendo referências teóricas 
e práticas que possibilitam realizar plenamente o sentido de Ser da negritude, 
para além das imagens, práticas e narrativas de violência.  Entendendo assim, 
como o corpo racializado vive atravessamentos pela pele que habita e, por meio 
dela, inscreve novas experiências no mundo.  

 
 
 

 
1 Mestre pelo Programa de Pós-Graduação Humanidades, Direitos e Outras Legitimidades 
(FFLCH/USP). Licenciada em Pedagogia (PUC-SP). Integrante do Travessias - Grupo de Pesquisa 
em Filosofia, Educação e Decolonialidade (UFPB/CNPq). E-mail: contatofabisilva@gmail.com  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:contatofabisilva@gmail.com


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

257 

 
Palavras-chave 

 
Corpografias negras; Pedagogias emancipatórias; Afetividades; Relações étnico-
raciais. 

 
 

Recebido em: 01/04/2025 
Aprovado em: 08/07/2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

258 

BLACK CORPOGRAPHIES: 
AFFECTIVITIES AND 

EMANCIPATORY PEDAGOGIES IN 
ANTI-RACIST PRACTICES 

 
 

Abstract 
 

This article aims to broaden the debate on the construction of narratives of re-
existences, highlighting the plurality and positive values in the constitution of 
images, references and identities of racialized bodies. It is about reflecting on and 
with black corporealities, in relation to the possibilities of being, living, feeling 
and learning, from Afro-diasporic manifestations, in which values of belonging, 
musicality, corporeality and mobility are understood as drivers of diverse 
experiences and ancestral powers. Thus, proposing to counter-narrate, based on 
a personal experience as a student with analyses in black corpographies, and 
theoretical stitching in bell hooks, Conceição Evaristo, Leda Maria Martins, 
Nilma Lino Gomes, among others. Providing theoretical and practical references 
that make it possible to fully realize the meaning of Being of blackness, beyond 
the images, practices and narratives of violence. Thus, understanding how the 
racialized body experiences crossings through the skin it inhabits and, through it, 
inscribes new experiences in the world. 
 

 

Keywords 
 

Black corpographies; Emancipatory knowledge; Affections; Ethnic-racial 
relations. 

 

 
 

  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

259 

CORPOGRAFIAS NEGRAS: Afetividades e pedagogias 

emancipatórias em práticas antirracistas 

 

O impacto do racismo na vida e na construção das subjetividades de cada 

pessoa negra, afetadas de forma violenta por esta estrutura e suas práticas 

naturalizadas, é imensurável. Na escolarização formal, são vivenciados episódios 

cotidianos de racismo. Para muitas crianças, é na educação infantil que terão as 

primeiras experiências racistas. É importante falar sobre racismo e antirracismo 

na escola, e é necessário implementar esse tema e práticas antirracistas na 

educação. Quando entendemos que cada ser é único, e geramos práticas 

pedagógicas que potencializam suas habilidades, identidades e afetos, individuais 

e coletivos, colaboramos para a construção de uma perspetiva autônoma, mais 

humana e crítica. Desenvolver habilidades socioemocionais constitui parte 

importante desse processo, e isto está relacionado a aspectos individuais, mas 

também, sublinho, coletivos. Eliane Cavalleiro afirma que:  

A despreocupação com a questão da convivência multiétnica, quer 
na família, quer na escola, pode colaborar para a formação de 
indivíduos preconceituosos e discriminadores. A ausência de 
questionamentos pode levar inúmeras crianças e adolescentes a 
cristalizar aprendizagem baseadas, muitas vezes, no 
comportamento acrítico dos adultos à sua volta (Cavalleiro, 2000, 
n,p.).  

 Nilma Lino Gomes e Marlene de Araújo no livro Infâncias negras: negras: 

vivências e lutas por uma vida justa (2023, n.p.) afirmam que “diante dos complexos 

desafios do racismo sistêmico em que vivemos no espaço escolar, as crianças revelam 

consciência e reagem diante de situações injustas e descabidas”. Nisto incluo a 

necessidade de valorizarmos o que a criança sente e expressa, e não negligenciar a 

comunicação de incômodo e sofrimento no ambiente escolar, assim como nas relações 

que são relatadas nesses contextos. 

O antirracismo é uma prática cotidiana cuja importância se materializa 

também, de forma obrigatória, no currículo escolar. A partir do compromisso 

firmado com a alteração da Lei de Diretrizes e Bases (LDB) pelas leis 

10.639/2003 e 11.645/2008 (BRASIL 2003; 2008), que incluem no currículo 

oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-

Brasileira e Indígena”, a educação antirracista se estabelece com proposição de 

debates que melhorem a compreensão dos/as estudantes sobre temas 

relacionados ao racismo e seus impactos sociais, mas também os impactos nas 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

260 

relações e na construção das identidades e subjetividades, sobretudo por meio da 

valorização e exaltação da cultura e história africana, afro-brasileira e indígena, 

permitindo que seja possível conhecer mais sobre as nossas raízes e gerar ações e 

representações positivas nas relações e existências de todas as pessoas, sobretudo 

as pessoas negras.  

Cintia Cardoso (2018, p. 63) traz um questionamento importante ao 

afirmar em seu livro Branquitude na educação infantil, que “a efetivação de 

políticas de promoção da igualdade racial na prática envolve um conjunto de elementos 

que se inicia primordialmente na oferta de formação inicial e continuada para 

profissionais da educação infantil”. Ter uma equipe docente comprometida e 

qualificada é essencial para o desenvolvimento de ações continuadas e planejadas 

que permeiam todos os ciclos do currículo escolar e seus cotidianos. Quando bell 

hooks (2020, p. 123) fala sobre valores para viver segundo uma ética amorosa, 

ela afirma que “despertar para o amor só pode acontecer se nos desapegarmos da 

obsessão pelo poder e pela dominação”, e isso envolve todo tipo de relação, em 

todas as áreas das nossas vidas. É desafiador, e essa ação nos convida a estar em 

movimento de forma coletiva, envolvendo gestão, docentes, famílias e 

comunidade. Não é esperado aqui culpabilizar docentes pelos pontos de fracasso 

da estrutura educacional, mas sim, descobrir e desbravar caminhos possíveis 

para que as experiências no ambiente escolar sejam positivas e afirmativas para 

as pessoas negras que estão diariamente nesses espaços.  

Incansavelmente, com bell hooks, repito para mim mesma que o amor não 

é apenas um sentimento, mas sim uma ação. Depois que aprendi isso com a 

intelectual negra, sempre penso em quais ações o conhecimento que acesso 

produz, pois também acredito que o compromisso com uma ética amorosa 

transforma nossa vida e daquelas que passam por nós. É importante, alinhavar o 

que estamos entendendo como amor aqui e, para isso, referencio Sobonfu Somé 

(2003) que, segundo suas vivências, vê o amor como algo coletivo, que é 

construído nas vivências, ao olhar para as nossas necessidades, mas também para 

as outras pessoas que vão nos ajudar a encontrar o nosso caminho. Ela nos ensina 

que toda pessoa é um espírito com propósito, nesse caso, podemos interpretar 

essa correlação com a importância de ter uma escuta ativa, para caminhar junto 

com o/a estudante, possibilitando o desenvolvimento das suas potencialidades. 

Nessa jornada, teremos uma aproximação que irá nos facilitar reconhecer quem 

eles são e, a eles/as mesmos/as, construir uma identidade positiva.  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

261 

Rosângela Hilário (2023) propõe a afetividade como estratégia 

metodológica de transgredir para (re)existir, ação essa que mulheres negras 

precisam se apoderar o quanto antes, pois o fluxo das nossas existências e 

relações são fortemente influenciadas pelo racismo/machismo. Às mulheres 

negras, não são destinados o afeto, o cuidado e o reconhecimento merecidos. 

Temos, então, as dimensões do amor propostas por bell hooks e essa pode ser 

uma bússola para a construção de ações e relações comprometidas com o coletivo, 

analisando aquilo que damos e o que recebemos – “cuidado, compromisso, 

confiança, responsabilidade, respeito e conhecimento".  

Pode-se pensar ou dizer que na teoria tudo é mais fácil, mas que, na 

prática, a realidade é outra. Aqui, o convite é para que sejamos agentes 

transformadoras/es, e que possamos, a partir das práticas educativas-afetivas e 

do desejo de fazer, criar experiências que gerem e mobilizem pedagogias 

emancipatórias.  

Neste trabalho, adoto corpografias negras como um conceito, articulando 

as várias histórias que me constituem e tantas outras que meu corpo representa 

socialmente, a partir das leituras que as pessoas fazem e das memórias que em 

mim estão ancoradas (Martins, 1997). Pensar os territórios e narrativas 

construídos com as representações de corpos negros nas cidades e aquelas que 

ainda são necessárias de serem construídas, considerando quem é o sujeito que 

produz essas narrativas, requer entender a educação e a cultura como pilares 

fundamentais de produção e reprodução de imaginários coletivos, impactando 

diretamente nas dinâmicas sociais.  

Referencio a escrevivência, de Conceição Evaristo (2009), como elemento 

para reconstrução de memórias sociais históricas, individuais e coletivas, 

produzindo outras percepções para os territórios negros e quem os ocupa, 

especialmente as mulheres negras e suas narrativas. Vozes que se pronunciam 

trazendo junto a experiência coletiva de muitas outras. Tecendo essa costura, 

referencio também as afrografias e a oralitura, de Leda Maria Martins, “para 

entrelaçar a dicção da oralidade e a letra da escritura, formando a coreografia 

lacunar da memória e os rituais da linguagem” (Martins, 2021, n.p).  

Rituais da linguagem e do corpo. Essa retomada, mais uma vez, se conecta 

a essas duas grandes referências que contêm, de forma intrínseca, a ação de 

reivindicar a autoria que coloca o corpo em movimento de forma integral, com 

tudo que ele representa, coreografando escritas, movimentos e resistências. O 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

262 

artigo Performances da oralitura: Corpo, lugar da memória, foi um dos primeiros 

que me fez refletir sobre corpografias negras, sobretudo no trecho que diz que: 

 

                                               A oralitura é do âmbito da performance, sua âncora; uma grafia, uma 
linguagem, seja ela desenhada na letra performática da palavra ou dos 
volejos do corpo. Como já grifamos, em uma das linguas bantu do 
Congo, o mesmo verbo, tanga, designa o ato de escrever e de dançar, de 
cuja raiz deriva-se, ainda, o substantivo, ntangu, uma das designações 
do tempo, uma correlação plurissignificativa, insinuando que a 
memória dos saberes, inscreve-se, sem ilusórias hierarquias, tanto na 
letra caligrafada no papel, quanto no corpo em performance. 
(MARTINS, 2003, p.77) 

 

Corpografias negras podem ser entendidas, então, como as memórias e 

tecnologias de si e de nós que constituem sujeitos, mas também compõem 

imaginários coletivos, por meio de corpos racializados em movimentos e por meio 

dos movimentos de outros corpos que fazem leituras e geram ações diversas, 

assim resultando em modos de vida, bem como em epistemologias e práticas que 

promovem a presença e o pertencimento em diferentes espaços da sociedade.  

É importante registrar que as corpografias negras são os registros 

circunscritos em letras ou em movimento, transformados em linguagem, pois é a 

partir do corpo que a ação é gerada, que são produzidas nos diferentes espaços 

sociais, nas narrativas produzidas por pessoas pretas, mas também imaginários 

coletivos produzidos sobre corpos pretos, por pessoas não negras, pois essas 

narrativas são disseminadas socialmente e também determinam não acessos a 

direitos, recusa ao pertencimento ou exclusão de espaços sociais. 

 Diná Alves, aponta em sua tese de doutorado (2021, p.13 ) que 

“corpografias raciais nos parece uma preciosa pista para compreender as 

experiências que se expressam numa espécie de mapa produzido pelo e no 

próprio corpo”. Todas as narrativas construídas sobre nós, sobretudo aquelas 

produzidas por nós, são importantes para articularmos estratégias de 

reexistências, a partir das realidades de cada território que se apresentam 

diariamente. Reforço aqui alguns elementos fundamentais nesse conceito: o 

corpo que se inscreve e que gera leituras sobre si, a escrita que reforça narrativas, 

a oralidade que produz memórias, e os movimentos que mobilizam arte e 

transformação social. 

Em seu livro Erguer a voz, bell hooks traz reflexões sobre o conceito de 

autorrecuperação, afirmando repetidas vezes que “a linguagem é um lugar de 

luta” (hooks, 2023, p. 73), e que a linguagem encontrada nos meios acadêmicos, 

é “essa linguagem que me permitiu terminar a pós-graduação, escrever uma 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

263 

dissertação, falar em entrevistas de emprego carrega o cheiro da opressão”. Esse 

cheiro que traz sentidos e significados, que traz lembranças e fortalece as 

memórias que guardamos e como nós guardamos. A autorrecuperação contém 

processos de reescrever, reconciliar e renovar.  

Penso na quantidade de pessoas que tem as suas potencialidades 

soterradas e as suas subjetividades estilhaçadas, em repetidos processos violentos 

vivenciados ao longo da vida. No tempo roubado de nós mesmos, em consecutivas 

horas no transporte público, em abrir mão do que se quer para garantir a 

sobrevivência, em escalas exaustivas de trabalho. A narrativa do esforço 

triplicado nos cerca, e muitos de nós chegam a sentir culpa ao pensar em 

momentos de descanso, como se não fosse de direito. Em Irmãs do Inhame 

(2023, pág. 23), bell hooks diz que “É importante que as pessoas negras 

conversem entre si… pois o ato de contar nossas histórias nos permite nomear 

nossa dor, nosso sofrimento, nos permite buscar a cura”. 

Entender os espaços de disputa exige de nós novas estratégias e 

aprendizados, ao passo que as violências cotidianas não cessam e normalmente 

não há rede de apoio para que possamos passar por cada processo e superar cada 

obstáculo com exclusividade. Nosso primeiro e maior espaço de disputa segue 

sendo pelo direito à vida. 

Nesse contexto, de disputa pelo direito à vida, permanência e 

pertencimento, trago as memórias que me fizeram ver nitidamente o 

compromisso docente com uma ética amorosa e as dimensões do amor na prática. 

Este artigo objetiva-se então, a ampliar o debate acerca da construção de 

narrativas de reexistências, destacando a pluralidade e os valores positivos na 

constituição de imagens, referências e identidades de corpos racializados. Trata-

se de refletir sobre e com corporeidades negras, em relação às possibilidades de 

ser, viver, sentir e aprender, desde manifestações afrodiaspóricas, nas quais 

valores de pertencimento, musicalidade, corporeidade e mobilidade são 

entendidos como motrizes de experiências diversas e de potências ancestrais. 

Propondo-se, assim, contra-narrar, a partir de análises em corpografias negras 

de uma experiência pessoal como discente durante o curso de mestrado.  



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

264 

Esperançar: Experiências afetivas e efetivas como discente 

 

As experiências que tive no ensino superior até aqui faziam ser impossível 

experimentar vivências positivas nesse espaço de formação enquanto discente, 

mas, desde o primeiro encontro dos componentes curriculares “Terra, Terreiro, 

Território: deslocamentos para uma cosmologia negro-brasileira” e 

“Epistemologias Negras: Clássicos da Resistência”, chamou-me a atenção a 

ementa, o conteúdo programático, a forma com que foram conduzidas as 

partilhas de saberes diversos, assim como as referências bibliográficas 

afrorreferenciadas, que já eram prioritárias no meu processo de pesquisa e escrita 

da dissertação. 

Presenciei professores/as ativos/as, sensíveis e atentos/as, colocando a 

ginga nas palavras para possibilitar que a teoria se encontrasse com as práticas. 

Com diferentes pessoas pesquisadoras convidadas a cada encontro, havia 

também entre estas pessoas que eram alunas desse mesmo componente 

curricular. Me senti pertencente a essa comunidade educacional que se formou 

desde o primeiro momento. As apresentações eram seguidas de espaço de troca 

para que todas as demais pessoas participantes pudessem compartilhar suas 

práticas e percepções. Ali foi proporcionada uma das experiências pedagógicas e 

de acesso ao conhecimento mais potentes que já vivenciei na vida.  

Reforço da potência do coletivo, de que nos fala Nêgo Bispo, em seu ensaio Somos 

da terra, publicado na revista Piseagrama, em 2018:  

 

                                               Nosso pensamento é um pensamento que nos permite dimensionar 
melhor as coisas, os movimentos e os espaços. Nos espaços circulares 
cabe muito mais do que nos espaços retangulares. E isso nos permite 
conviver bem com a diversidade e nos permite sempre achar que o outro 
é importante, que a outra é importante. A gente sempre compreende a 
necessidade de existirem as outras pessoas (Bispo, 2018, p. 4).  

 

Nos encontros, identifiquei na chegança com música e nos alinhavos os 

primeiros momentos para gerar o acolhimento das pessoas participantes. Chegar 

em um lugar preenchido pela música e sonoridade negra possibilita conexões com 

a letra, o ritmo, as imagens, com as outras pessoas que ali se encontravam. Os 

alinhavos teóricos, por sua vez, nos aproximavam dos temas de cada dia, de uma 

forma muito especial e sensível.  

Em todo encontro havia uma pessoa convidada para compartilhar sua 

vivência e pesquisa sobre o tema previamente traçado. Além de romper a imagem 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

265 

e representação do professor como detentor de todos os conhecimentos, o único 

que pode e deve falar, isso nos conecta ao lugar do coletivo na construção, na 

valorização do saber e da existência do outro, enquanto soma do que trazemos à 

roda e formamos. Esses primeiros momentos de cada encontro eram como 

derramar de águas de transfluências, de memórias, ancestralidade e potências, 

em que cada pessoa participante era convidada a se banhar e a confluir na 

sequência. Muitas vezes, esse banhar se expressava pelas lágrimas que rolavam 

durante as partilhas, sendo esse um espaço de segurança e confiança nosso.  

Além da estrutura e do modo como os encontros foram organizados, como 

um espaço seguro e de liberdade para potencializar as vozes presentes, a 

confluência da teoria com a prática fomenta o pensamento crítico, a partir de 

outras possibilidades, outros caminhos que não o da monocultura eurocêntrica, 

que reproduz o risco de uma verdade única, sendo essas duas experiência 

pedagógicas emancipatórias afetivas e efetivas.  

 Nego Bispo traz uma importante contribuição nos termos de confluência e 

transfluência, que também experimentamos nos encontros da disciplina "Terra, 

Terreiro, Território":  

                                             Trabalho com os conceitos de “confluência” e “transfluência”. 
Confluência foi um conceito muito fácil de elaborar porque foi só 
observar o movimento das águas pelos rios, pela terra. Transfluência 
demorou um pouco mais porque tive que observar o movimento das 
águas pelo céu. Para entender como um rio que está no Brasil conflui 
com um rio que está na África eu demorei muito tempo. E percebi que 
ele faz isso pela chuva, pelas nuvens. Pelos rios do céu. Então, se é 
possível que as águas doces que estão no Brasil cheguem à África pelo 
céu, também pelo céu a sabedoria do nosso povo pode chegar até nós 
no Brasil (Bispo, 2018, p. 7).  

 

No sentido das confluências, as experiências compartilhadas, os alinhavos 

feitos no início de cada encontro e as ponderações feitas ao final possibilitaram 

redimensionar a riqueza do fluir da palavra, dançando com as práticas e 

sentimentos compartilhados, materializando o sentido de confluir, de encontrar, 

de potencializar as encruzilhadas de saberes que cada pessoa traz consigo. De 

outro lado, no que diz respeito à transfluência, apesar de ser um termo pouco 

utilizado, seu uso faz muito sentido nesse contexto, porque se "nossos passos vêm 

de longe", a ancestralidade é a força motriz que nos encaminha para a beleza dos 

nossos encontros. E das reconexões, pois a potência ancestral me permitiu 

acessar muitas memórias afetivas, como a lembrança da alegria do meu filho ao 

tomar banho de banheira em casa; das excursões para a cachoeira que minha mãe 

me levava quando criança; dos banhos de bacia que minha avó preparava para 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

266 

mim com a água aquecida pelo sol quente no quintal de casa, quando eu ainda 

era bem pequena; das histórias que ela me contava sobre as roupas que lavava na 

beira do rio. As águas também guardam e conduzem memórias.  

Saber que, mesmo diante do apagamento e do silenciamento histórico dos 

povos africanos e originários aqui no Brasil, não somos um povo sem memória e 

sem referências é fundamental. Por isso, uma perspectiva positiva do que 

representa o corpo-memória negro na educação engloba as dimensões da 

representação e da representatividade, mas não depende unicamente do que é 

produzido culturalmente hoje, pois temos referências ancestrais de reis e rainhas, 

de alimentação, dos modos de se relacionar com as pessoas, animais, natureza, 

de como nutrir a espiritualidade, e se perceber como ser integral.  

A educadora Vanda Machado (2013), em Pele da cor da noite, conflui 

afirmando que:  

                                       São percepções do grupo que envolvem todas as vozes de todos os 
tempos em sua origem, em sua essência, em seu segredo. Aí muitas 
vezes só o corpo fala num ritmo marcado, captando o seu vínculo com 
a totalidade do ser porque só o corpo inteiro nos serve de orientação 
(Machado, 2013, p. 82).  

 

Parto da compreensão de que nossas existências são plurais. E, se não 

precisamos anular corpos, identidades e histórias para construir as nossas 

trajetórias, é na medida em que, na prática, somos seres marcados pela soma das 

experiências, que se constituem a partir das associações - do “e” em vez de “ou”. 

Na diáspora, e antes mesmo da travessia compulsória das águas pelos nossos 

antepassados, as representações que temos e que construímos exigem a sabedoria 

de compreender que o que estava lá, também está aqui, pelas transfluências e 

legados ancestrais:  

                                              O enredamento, os desencontros que emergem da sociedade 
reverberam na comunidade com os seus significados muitas vezes 
imprecisos e ambivalentes. Entretanto, vale a pena sublinhar que o 
comportamento da comunidade cria um modo de vida trans-humano, 
transcendente. Para esta reflexão, não se trata de desenterrar raízes, 
porque tudo se mostra sem limites. Trata-se da concepção de que 
nenhum acontecimento é único, e acredita-se mesmo que tudo pré-
existe (Machado, 2013, p. 85).  

 

Não à toa, as referências do componente curricular centravam-se em 

escritores e escritoras negro-brasileiras. Ao trazer bell hooks (2017) para esse 

balaio de textos, que confluem com as referências apresentadas, dialogando com 

Nêgo Bispo (2018) e Vanda Machado (2013), em seu livro Ensinando a 

transgredir: a educação como prática da liberdade, hooks indica que “é 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

267 

essencial que os pensadores críticos dispostos a mudar nossas práticas de ensino 

conversem entre si, colaborem com uma discussão que transponha fronteiras e 

crie um espaço para intervenções”. E complementa:  

 

                                               A prática do diálogo é um dos meios mais simples com que nós, como 
professores, acadêmicos e pensadores críticos, podemos começar a 
cruzar as fronteiras, as barreiras que podem ser ou não erguidas pela 
raça, pelo gênero, pela classe social, pela reputação profissional e por 
um sem-número de outras diferenças (hooks, 2017, p. 174).  

 

Diversas foram as decisões que enriqueceram muito o processo ao longo 

dessa experiência pedagógica: a escolha das referências, os temas das aulas, a 

estrutura de cada encontro, as pessoas que ampliaram as possibilidades de 

pensar, falar e agir a partir de cada tema proposto. A partir dessas duas, pude 

esperançar vivências que geram acolhimento, pertencimento e que propõem uma 

teoria libertadora, gerando o pertencimento que cura. Digo isto, porque fui 

curada de algumas dores. Eu estava lá, inteiramente. Falei e me vi representada 

em outras falas. Essa cura a que me refiro, no entanto, não veio somente do sentir. 

Com bell hooks e "a teoria como prática libertadora", costuramos nossas 

oralituras individuais, segundo Leda Maria Martins, que se fortalecem à luz das 

escrevivências ouvindo Conceição Evaristo. Elas me fizeram compreender a 

potencialidade que há em respeitar os tempos e caminhos, dando abertura para 

que, a partir dessas encruzilhadas de saberes, cada pessoa possa escolher o 

itinerário a seguir. Meus caminhos me conduziram a esse lugar de cura. A teoria 

- e como ela se recompôs com a prática e me formou como sujeita no decurso 

desse processo - foi, para mim, libertadora.  

 

Considerações finais  

 

É importante ressaltar a urgência dessa ética amorosa, como um valor que 

compõe as práticas educacionais, e que molda as relações de todas as pessoas que 

contribuem para a construção de conhecimentos e modos de existir. Os impactos 

que a violência em suas várias vertentes causa, afeta diretamente a saúde mental 

e as ações das pessoas envolvidas.  

A principal contribuição teórica tem relação com o conceito de 

corpografias negras, sendo desenvolvido e fortalecido por meio dos diálogos 

teóricos, e desaguando na prática aqui apresentada. Nesse desenvolvimento, 

vemos a importância das práticas antirracistas, pois são por meio delas que 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

268 

produzimos condições sociais para a existência positiva de corpos racializados, 

com impactos diretos na construção de imaginários coletivos. 

Em relação à contribuição prática, a partilha da experiência demonstra a 

potencialidade que há na afetividade durante todo o processo que prediz escuta 

ativa das pessoas envolvidas e comunicação assertiva. Inclui também a 

representatividade no que é apresentado e a partir de quem apresenta. O trabalho 

coletivo e colaborativo se coloca como elemento fundante e força motriz, o 

movimento negro e o movimento de pessoas negras, corroborando com Nilma 

Lino Gomes (2019), “é um elo de ligação entre a população negra, o meio social, 

o meio educacional e cultural, e age por diversas vezes como organizador e 

sistematizador dos saberes produzidos por esses sujeitos”. As experiências e seus 

registros, geram impactos que transbordam o espaço/tempo, e assopram 

sementes para transformações sociais e institucionais. 

 Torna-se, portanto, essencial práticas afetivas e antirracistas que 

atravessam todos os ciclos de escolarização, em ambientes de educação formal e 

não formal. Foi preciso olhar para trás, para mim, e ao redor, para entender como 

o corpo racializado vive atravessamentos pela pele que habita e, por meio dela, 

inscreve novas experiências no mundo. É um processo de contra-narrativa 

permanente, e nossa existência já é reexistência dentro dessa estrutura social. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

269 

 

Referências 

 

ALVES, Dina. Corpografias raciais: uma etnografia das captividades femininas 

negras em São Paulo. 2020. 31 f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - 

Programa de Estudos Pós-Graduados em Ciências Sociais, Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2020. 

ANTONACCI, Maria Antonieta. Memórias ancoradas em corpos negros. São 

Paulo: 2 ed. Educ, 2014. E-book. 

CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Do Silêncio Do Lar Ao Silêncio Escolar: 

Racismo, Preconceito E Discriminação Na Educação Infantil. 6. ed. São Paulo: 

Contexto, 2012. E-book. 

CARDOSO, Cintia. Branquitude na educação infantil. Curitiba: Appris, 2021. E-

book. 

EVARISTO, Conceição. Becos da memória. Rio de Janeiro: Pallas, 2017. 

EVARISTO, Conceição. Canção para ninar menino grande. São Paulo: 

Unipalmares, 2018. 

EVARISTO, Conceição. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. 

Scripta. v. 13, n. 25, p. 17-31, 2009. 

GOMES, Nilma Lino. ARAÚJO, Marlene de. Infâncias negras: vivências e lutas 

por uma vida justa. Petrópolis, RJ: Vozes, 2023. E-book.  

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro educador: saberes construídos nas 

lutas por emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. E-book. 

HILÁRIO, Rosangela Aparecida. A afetividade como estratégia metodológica: 

transgredir para (re)existir. Maringá: Revista Espaço Acadêmico - n. 238 - 

jan./fev.2023 - bimestral.  

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 

Tradução de Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 

hooks, bell. Irmãs do Inhame: mulheres negras e autorrecuperação. Tradução 

Floresta. São Paulo: Martins Fontes, 2023. 

hooks, bell. Ensinando Comunidade: uma pedagogia da esperança. Tradução de 

Kenia Cardoso. São Paulo: Elefante, 2021. E-book. 

hooks, bell. Olhares negros: raça e representação. Tradução de Stephanie 

Borges. São Paulo: Elefante, 2019. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

270 

hooks, bell. Pertencimento: uma cultura do lugar. Tradução de Renata Balbino. 

Sâo Paulo: Elefante, 2022. E-book. 

hooks, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. Tradução de Stephanie 

Borges. São Paulo: Elefante, 2020. 

MACHADO, Vanda. Pele da cor da noite. Salvador: EDUFBA, 2013. 

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória. São Paulo: Perspectiva; Belo 

Horizonte: Mazza Edições, 1997. 

MARTINS, Leda Maria. O feminino corpo da negrura. Revista estudos de 

literatura. Belo Horizonte. v. 4, p. 111-121, 1996. 

MARTINS, Maria Leda. Performances da oralitura: corpo, lugar da memória. 

Letras n. 26 - Língua e Literatura: Limites e Fronteiras. Programa de Pós-

Graduação em Letras - PPGL/UFSM, 2003, p. 63-81. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-

tela, Rio de Janeiro, Ed. Cobogó, 2021. E-book. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, 

politica da morte. Traduzido por Renata Santini. São Paulo: N-1, 2018. 

NOGUERA, Renato. Denegrindo a educação: um ensaio filosófico para uma 

pedagogia da pluriversalidade. Revista  Sul-Americana  de  Filosofia 

e  Educação. n. 18: 2012, p.62-73. 

REIS, Diego dos Santos. Corpo-documento: um ensaio para descolonizar 

memórias. Interritórios| Revista de Educação, Universidade Federal de 

Pernambuco, Caruaru, v.8, n. 16, 2022. https://doi.org/10.51359/2525-

7668.2022.253338. 

REIS, Diego dos Santos. Estéticas afro-decoloniais e narrativas de corpos 

negros: arte, memória, imagem. Revista da ABPN, v. 12, n. 34. set.- nov. 2020, 

p. 774-801. 

SILVA, Fabiana Rodrigues da. A implementação da lei 10.639/03 na educação 

básica. Orientadora: Dra. Monica Fatima V. Mendes. Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo, Trabalho de Conclusão de Curso, graduação. 2015, 55p. 

SILVA, Fabiana Rodrigues da. Corpografias negras: Afetividades e pedagogias 

emancipatórias em praticas antirracistas. Orientador: Diego dos Santos Reis. 

Universidade de São Paulo, dissertação de mestrado. 2024, 92p. 

SANTOS, Antonio Bispo. Somos da terra. PISEAGRAMA, Belo Horizonte, 

número 12, p. 44 - 51, 2018  

SOMÉ, Sobonfu. O espírito da intimidade. São Paulo: Odysseus, 2003. 

https://doi.org/10.51359/2525-7668.2022.253338
https://doi.org/10.51359/2525-7668.2022.253338


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 256-
271, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

271 

SOUZA, Ana Lucia Silva. Letramentos de reexistência – poesia, grafite, música, 

dança: hip-hop. São Paulo: Parábola Editorial, 2011. 

TAVARES, Julio Cesar de (Org). Gramáticas das corporeidades afrodiasporicas: 

perspectivas etnográficas. Curitiba: Appris, 2020. E-book. 

 


