
 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

272  
 

Atribuição BB CY 4.0 

 
(ETNO) CIÊNCIAS E CHÃO REDONDO À 

SOMBRA DO BAOBÁ:  
TECENDO DIÁLOGOS COM AS 
TECNOLOGIAS ANCESTRAIS 

 

 
Alexandrino Moreira Lopes1 

 
Elcimar Simão Martins2 

 

Resumo 
 
O presente trabalho tem como objetivo refletir sobre as (etno)ciências por meio 
do diálogo construído no espaço Chão Redondo durante o evento Memórias de 
Baobá, um encontro formativo dedicado à história e à cultura afro-brasileira no 
currículo escolar. Caracterizado por uma abordagem qualitativa, este trabalho foi 
desenvolvido metodologicamente a partir da reflexão crítica e da análise de 
narrativas construídas durante o evento vivenciado sob o baobá centenário 
localizado na Praça dos Mártires, também conhecida como Passeio Público, em 
Fortaleza, Ceará. As reflexões do Chão Redondo destacam a importância de 
valorizar e promover diálogos entre a universidade e os saberes produzidos por 
povos tradicionais, de modo a estabelecer uma relação de respeito e 
reconhecimento da diversidade de conhecimentos, sem indicar que um seja 
superior ao outro. 
 

 
 
 
 

 
1 Doutorando em Ciência, Tecnologia e Educação (PPCTE/CEFET-RJ). E-mail: 
alexandrino.lopes@aluno.cefet-rj.br 
2 Prof. Dr., Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB), 
Redenção, Ceará, Brasil. E-mail: elcimar@unilab.edu.br 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

273 

Palavras-Chave 
 
 Memórias de Baobá; Saberes Populares; (Etno)ciências. 
 

 
Recebido em: 02/04/2025 
Aprovado em: 16/07/2025 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

274 

 
 
 
 

 

 

(ETHNO) SCIENCES AND ROUND GROUND 
IN THE SHADE OF THE BAOBAB:  

WEAVING DIALOGUES WITH ANCESTRAL 
TECHNOLOGIES 

 

 

Abstract 
 
This paper aims to reflect on (ethno)sciences through the dialogue constructed in 
the Chão Redondo space during the Memórias de Baobá event, a formative 
meeting dedicated to the history and culture of Afro-Brazilian heritage in the 
school curriculum. Characterized by a qualitative approach, this work was 
methodologically developed based on critical reflection and analysis of narratives 
constructed during the event experienced under the baobab tree located in Praça 
dos Mártires, also known as Passeio Público, in Fortaleza, Ceará. The reflections 
from Chão Redondo highlight the importance of valuing and fostering dialogues 
between the university and the knowledge produced by traditional peoples, 
establishing a relationship of respect and recognition of knowledge diversity 
without implying any hierarchy between them. 
 

Keywords 
 
 Memories of Baobá; Popular Knowledge; (Ethno)sciences 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

275 

 

 

 

 

 

 

À sombra do Baobá: palavras iniciais 
 

A escrita é uma coisa, e o saber, outra. A 
escrita é fotografia do saber, mas não o saber 
em si. O saber é uma luz que existe no 
homem. A herança de tudo aquilo que nossos 
ancestrais vieram a conhecer e que se 
encontra latente em tudo o que nos 
transmitiram, assim como o baobá já existe 
em potencial em sua semente. 

Tierno Bokar 

 
Pensar a ciência em suas múltiplas dimensões exige o exercício da 

desconstrução e da descolonização, deslocando do centro o conhecimento que, 

por séculos, foi imposto como único e absoluto em nossas cabeças. As formas e 

práticas de produção de saber são expressas de diferentes maneiras, 

considerando as multidimensões: social, política, econômica e cultural que 

caracterizam cada povo. 

A diáspora africana, no contexto de um deslocamento forçado, enfrenta 

desafios raciais que dificultam ao povo negro o pleno reconhecimento e a 

afirmação de sua identidade diante das adversidades impostas pela estrutura da 

sociedade brasileira. Os saberes desenvolvidos por homens e mulheres 

africanos(as) ao longo de sua história têm sido ameaçados pelas imposições das 

novas civilizações. Esse processo é conduzido por uma lógica capitalista 

globalizada que busca invisibilizar a existência integral do(a) africano(a), 

impondo uma uniformidade nas formas de viver e pensar. Tal prática nega o ser 

e o modo de vida do outro, mesmo reconhecendo que a dinâmica espaço-

temporal é intrinsecamente mutável, guiada pela natureza que a constitui. 

Os conhecimentos preservados pelos povos tradicionais são fundamentais 

para a construção da ciência moderna. Estratégica e simbolicamente, a 

etnociência pode servir como pano de fundo para essa construção. Lévi-Strauss 

(1989) definiu a etnociência como a ciência do concreto, abrangendo todos os 

saberes relacionados à natureza. De acordo com as ideias de Pomeroy (1994, p. 

66), “no estudo da etnociência deve haver evidências da existência de práticas 

científicas entre os povos nativos, seja na astronomia, na ecologia, na agricultura 

ou nas práticas de caça”. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

276 

Nesse contexto, o objetivo do presente texto é refletir sobre as 

(etno)ciências por meio do diálogo tecido no espaço Chão Redondo durante o 

Memórias de Baobá. Metodologicamente, este trabalho foi construído a partir da 

reflexão de uma experiência vivenciada sob o baobá centenário localizado na 

Praça dos Mártires, também conhecida como Passeio Público, em Fortaleza, 

Ceará. 

O texto está organizado em cinco seções: “À sombra do Baobá: palavras 

iniciais”, que oferece uma visão introdutória; “As raízes do Baobá: caminhos 

metodológicos”, que apresenta o percurso metodológico do texto; 

“(Etno)ciências: tecnologias ancestrais dos povos tradicionais”, com uma 

abordagem teórico-conceitual do tema debatido no encontro; “Tecendo diálogos 

sobre (etno)ciências no Chão Redondo”, que reúne depoimentos e reflexões de 

cinco participantes; “Sementes do Baobá”, que traz as considerações finais. 

 

As Raízes do Baobá: caminhos metodológicos  
 

Não podemos acreditar que a configuração da pesquisa seja algo neutro no 

campo acadêmico; ela se apresenta como uma construção política que beneficia 

os interesses de determinados grupos. Por isso, ao contemplar uma ampla 

diversidade cultural e incluir os interesses de diferentes coletividades, 

entendemos que o estudo científico deve caminhar junto ao saber cotidiano. 

Para tanto, a pesquisa científica precisa ser realizada de maneira 

sistemática, utilizando métodos e técnicas direcionadas à busca de um 

conhecimento que esteja conectado à realidade empírica (Rudio, 2011). A 

pesquisa científica é definida como um “procedimento reflexivo sistematizado, 

controlado e crítico, que permite descobrir novos fatos ou dados, relações ou leis, 

em qualquer campo do conhecimento” (Marconi e Lakatos, 2010, p. 139). 

Este texto resulta de uma vivência no espaço Chão Redondo Etnociências, 

durante o Memórias de Baobá, evento cultural e formativo, que integra 

comunidade e universidade, discutindo ancestralidade, história e cultura afro-

brasileira.  

Metodologicamente, este trabalho foi desenvolvido a partir de reflexões 

tecidas durantes a experiência vivenciada sob o baobá centenário localizado na 

Praça dos Mártires, conhecida como Passeio Público, em Fortaleza, Ceará. Foi 

nesse local que participamos de um momento de explanação e diálogo durante 

Memórias de Baobá, realizado em Fortaleza/CE, em novembro de 2018, que 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

277 

constituiu-se como uma atividade de caráter formativo e científico, reunindo 

pesquisadores, estudantes, mestres de saberes populares e comunidades 

tradicionais para debater a inserção da história e cultura afro-brasileira no 

currículo escolar. Na atividade do Chão Redondo participaram cerca de 40 

pessoas de diferentes regiões do país. 

Diante da complexidade do nosso objeto de estudo, optamos pela 

abordagem qualitativa, que investiga de forma profunda as relações, os processos 

e os fenômenos, considerando valores, crenças e uma multiplicidade de 

significados (Minayo, 2001). Essa abordagem prioriza o trabalho com “a 

subjetividade dos pesquisadores e dos sujeitos; combina várias técnicas de coleta 

e análise de dados, está aberta ao mundo da experiência, à cultura e ao vivido; 

valoriza a exploração indutiva e elabora um conhecimento holístico da realidade” 

(Anadón, 2005, p. 20). 

Para a construção dos dados, utilizamos a entrevista narrativa, conforme 

a compreensão de Apple (2005). O autor destaca a autonomia do entrevistado 

para narrar sua experiência com base em sua própria compreensão. Dessa forma, 

nossa entrevista não se baseou em perguntas e respostas estruturadas. Foi guiada 

por uma pergunta inicial motivadora, que favoreceu a reflexão dos sujeitos sobre 

os fatos que vivenciaram. Obtivemos relatos de cinco participantes. As entrevistas 

foram realizadas com o devido Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

(TCLE), garantindo anonimato e respeito às normas éticas estabelecidas pela 

Resolução nº 510/2016 do Conselho Nacional de Saúde (Brasil, 2016). A escolha 

dos cinco participantes para análise neste texto considerou a diversidade de 

trajetórias, vínculos comunitários e experiências com saberes tradicionais, 

compondo um recorte representativo. que remetem a cinco antigas civilizações 

africanas: Gana, Mali, Kush, Songhai e Axum, codinomes utilizados para 

resguardar a identidade dos sujeitos. 

Movidos pelas forças ocultas do mundo invisível, segundo a concepção 

africana, começamos a pensar a participação no Memórias de Baobá, cujo título 

já simboliza as culturas africanas tradicionais. Assim, pensar na memória, 

segundo a cosmovisão africana, requer um profundo e sincero diálogo com as 

vivências dos nossos ancestrais, sistematizado pelo segredo e compromisso com 

a nossa oralidade, que é proferida pela força da palavra sem nenhum acréscimo 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

278 

daquilo que foi vivenciado por aqueles que partiram para a grande viagem 3 

(Hampatê Bâ, 1982). 

Pensar o significado da palavra baobá, de acordo com a filosofia africana, 

remete-nos a um contexto não dimensionável e sagrado, pois essa árvore nos 

permite o contato sublime com as entidades espirituais por meio de suas energias. 

Com esse entendimento, no ano de 2017, nós e outros pesquisadores estivemos 

em Cabo Verde (Continente Africano) e fomos visitar a casa onde o revolucionário 

Amílcar Lopes Cabral4 viveu a sua adolescência e encontramos um baobá naquele 

espaço. Juntamos um grupo de pessoas em forma de círculo e abraçamos o 

gigante, haja vista que a ternura do profundo abraço do baobá não caberia 

somente nos braços de uma pessoa. 

Sob esse entendimento, discutimos como se daria a participação de um 

jovem africano na diáspora, cursando mestrado, e um brasileiro, professor 

universitário. Optamos por não construir um discurso romantizado, mas de 

mostrar a luta pela emancipação e reconhecimento dos descendentes dos povos 

africanos. Assim, entendemos que aquele espaço-tempo mover-se-ia pelo mundo 

dos fenômenos5. 

(Etno) ciências: tecnologias ancestrais dos povos 
tradicionais 
 

A fundamentação teórica proposta neste texto baseia-se em um diálogo 

com os saberes populares, que representam uma rica diversidade de expressões 

e domínios culturais específicos de diferentes povos. Frequentemente, esses 

saberes são rotulados de modo pejorativo, como se fossem mitos, feitiços ou ainda 

uma espécie de possessão espiritual (Pinheiro; Giordan, 2010). Contudo, essa 

forma de analisar e discutir os saberes populares, articulada às evidências de 

práticas científicas, tem ganhado espaço nos princípios da etnociência. 

Dentro dessa abordagem, Pinheiro e Giordan (2010) argumentam que a 

ciência emerge da relação entre o ser humano e a natureza. Nesse contexto, o ser 

humano busca compreender os fenômenos dessas práticas a partir das 

interpretações que consegue realizar, dialogando com o período histórico e o 

contexto em que vive. Assim, o indivíduo codifica os fenômenos naturais por meio 

 
3 Na maioria das culturas africanas, a morte não corresponde ao fim, mas ao início de uma grande 
viagem. 
4 Político, agrônomo e teórico marxista de Guiné-Bissau e de Cabo Verde. Nasceu em 1924, na 
cidade de Bafatá, Guiné-Bissau. Foi assassinado no dia 20 de janeiro de 1973, em Guiné-Conacri. 
5 Mundo movido pelas forças ocultas, que determinam o destino dos homens segundo a Filosofia 
Africana. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

279 

de linguagens que os relacionam com suas práticas e ações, utilizando recriações 

como mitos, cantos e desenhos, entre outras formas. 

Canclini (2003) interpreta os saberes populares como plurais e em 

constante transformação, caracterizando-os como culturas híbridas e dinâmicas, 

ao contrário das perspectivas acadêmicas tradicionais que buscam reduzi-los a 

categorias fixas ou inferiores. Para Canclini (2003, p. 218), esses saberes não 

estão sendo extintos, mas sim evoluindo e se adaptando às emergências e 

necessidades das civilizações: 

 
Mas o que já não se pode dizer é que a tendência da modernização é 
simplesmente provocar o desaparecimento das culturas tradicionais. O 
problema não se reduz, então, a conservar e resgatar tradições 
supostamente inalteradas. Trata-se de perguntar como estão se 
transformando, como interagem com as forças da modernidade. 

 

A dinâmica do tempo é irreversível, pois passa e transforma o meio em 

que vivemos, fazendo com que o ser humano desenvolva novas necessidades de 

acordo com o espaço-tempo em que se encontra. Nesse contexto, é essencial 

questionar os interesses que sustentam a sociedade de consumo para 

compreender se estamos respeitando o curso natural da evolução ou se estamos 

impulsionando essa evolução em favor do lucro. 

A reflexão sobre a trajetória das etnociências, destacando os desafios e a 

expansão dessa área, é uma “profunda exploração teórica da dimensão cognitiva 

das culturas humanas” (Serra 2001, p. 120). O autor aponta que as pesquisas 

etnocientíficas têm apresentado progressos significativos, mas ressalta que elas 

não podem ser analisadas de forma isolada, já que dependem e se fortalecem pela 

interdisciplinaridade. 

Silva e Fraxe (2013) discutem como as etnociências questionam os 

saberes das populações tradicionais que não são codificados pelos cientistas. 

Esses conhecimentos, característicos de determinados povos, variam conforme o 

ambiente em que vivem, influenciados tanto por aspectos sociais quanto 

culturais. Costa (2008), tomando Lévi-Strauss como referência, define as 

etnociências como a ciência do concreto. 

Tomando a Etnociência como um dos pontos centrais para a legitimação 

de uma nova epistemologia de conhecimento, proposta a partir das práticas e 

saberes produzidos por pessoas historicamente consideradas como 

subalternizadas, Martins et al (2019) refletem as epistemologias alternativas a 

partir dos conhecimentos produzidos por homens e mulheres africanos(as), 

especialmente os povos Dogons, que habitam a região do platô central do Mali, 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

280 

na África Ocidental. Nessa reflexão, de modo científico e espiritual, falam que os 

Dogons parecem descrever a verdadeira estrutura subjacente da matéria, 

simplificando e assemelhando os seus conhecimentos aos componentes da 

matéria. 

No final do século XIX, já havia um grupo significativo de etnógrafos 

debatendo e utilizando o termo etnociências, que combinava os elementos etno e 

ciência. Nesse contexto, “o prefixo etno foi originalmente definido como o que é 

típico de uma dada cultura ou grupo social” (Pinheiro; Giordan, 2010, p. 360). 

Para D’Ambrosio (2005), o termo etno refere-se à realidade natural e 

sociocultural, englobando um conjunto de expressões e ações que simbolizam a 

dinâmica de um povo. 

A partir do prefixo etno, surgiram outras áreas do conhecimento, como 

etnomatemática, etnobiologia, etnobotânica, etnofilosofia e etnolinguística, entre 

outras. Segundo Serra (2001), a etnobiologia e a etnobotânica têm se 

desenvolvido de forma mais expressiva no Brasil.  

O autor relaciona esses estudos às vivências cosmológicas das 

comunidades do candomblé nagô, que possuem um conhecimento profundo 

sobre as folhas cultivadas em seus espaços sagrados, sistematizado sob a 

perspectiva da etnofarmacobotânica.  

De acordo com Serra (2001), essas folhas estão associadas às divindades, 

desempenhando um papel fundamental na cura de doenças. No âmbito das 

doenças mentais, ele também descreve como a etnopsiquiatria opera dentro das 

comunidades do candomblé. 

 
Em suma, não há negar que a tberapéia do candomblé envolve técnicas 
de restauração/promoção da saúde, e particularmente do que 
chamamos de “saúde mental”; deste ponto de vista, creio mesmo que 
cabe falar, a propósito, em um “sistema médico”, em uma 
“etnopsiquiatria”. Mas convém advertir que a pertinência tem um limite 
(Serra, 2001, p. 124). 

 

As práticas de cuidado com a saúde no candomblé ganham força e sentido 

de cura, especialmente para aqueles que, ao longo de séculos, foram 

historicamente oprimidos. Quando uma pessoa preta procura um terreiro de 

candomblé, sente confiança ao conversar com alguém que compartilha de 

vivências e sofrimentos semelhantes. Essa conexão promove um acolhimento que 

orienta e fortalece a capacidade de enfrentar as desigualdades impostas pelo 

tempo. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

281 

A partir de uma abordagem inter e transdisciplinar, voltada para os 

conhecimentos tradicionais, Strachulski (2017), busca uma proximidade da 

etnociência, em especial a etnoecologia, com a teoria da complexidade, na 

perspectiva de resgatar e valorizar diferentes tipos de saber, oportunizando a 

inter-relação entre as mesmas, para possibilitar a compreensão da realidade sem 

fragmentação. 

No âmbito do ensino e da aprendizagem, essa perspectiva ressoa nas 

discussões sobre o significado de ensinar ciências em um mundo marcado por 

imensa diversidade cultural. Essa realidade demanda “desenvolver atividades 

científicas que não violem as crenças dos estudantes” (Gondim; Mól, 2008, p. 3). 

Nesse sentido, Lopes (2017) propõe uma abordagem inovadora ao relacionar 

conceitos físicos e matemáticos com o movimento do trapitxi (máquina de moer 

cana), sugerindo estratégias que fortalecem o processo de ensino e aprendizagem. 

Sua proposta busca ultrapassar a didática eurocêntrica, criando novas 

possibilidades para o ensino secundário e superior em Cabo Verde. 

Pomeroy (1994) destaca que uma proposta educacional que valorize a 

diversidade cultural no ensino de ciências deve considerar os conhecimentos 

populares e as tecnologias nativas. Assim, é imprescindível que práticas e 

tecnologias populares sejam formalmente classificadas como etnociências para 

serem investigadas e trabalhadas no ambiente escolar. Essa reflexão nos provoca 

a pensar como tais conhecimentos podem ser valorizados no contexto 

educacional. A conexão entre tecnologias ancestrais e o ensino de Ciências 

permite questionar o modelo eurocentrado da educação, abrindo espaço para 

práticas pedagógicas contextualizadas, culturalmente significativas e ancoradas 

nas realidades de povos tradicionalmente subalternizados. 

 

Tecendo diálogos sobre (etno) ciências no Chão Redondo 
 

“Defuma com as ervas da jurema, defuma com arruda e guiné,  
com alecrim, bejoim e alfazema, vamos defumar filho de fé”. 

  

Os versos deste canto de Umbanda evocam as ervas da natureza - nossa 

irmã, nossa mãe - que nos oferecem o saber da cura e as tecnologias ancestrais 

transmitidas por nossas tataravós, bisavós, avós e mães. Esses saberes e fazeres 

são repassados de geração em geração, preservando tradições milenares por meio 

de chás, banhos de limpeza, incensos e remédios que aliviam, acalmam e curam. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

282 

Buscando um mergulho em nossa ancestralidade e raízes, evocamos os 

saberes guardados na memória afetiva ou ainda praticados, aprendidos com os 

mais velhos. Assim, iniciamos nossa exposição-diálogo no Chão Redondo do 

Memórias de Baobá, como descrito a seguir por Gana: 

 
A roda se formou no chão. O velho baobá cearense, símbolo de nossa 
ancestralidade, abriu as suas folhas novinhas para nos acolher e 
acompanhar o pensamento negro que se fez presente na pessoa do 
jovem cientista Alexandrino, nosso irmão de raça e coração. Seu falar 
português Cabo-Verdiano nos convida à reflexão e ao olhar sobre 
papeis e desenhos, nos deixou à vontade, como os sábios sabem fazer. 
Na roda se olhavam e se moviam como aprendentes e ensinantes 
(Gana). 

 

Sobre os encantos compartilhados no aprendizado e ensino, Axum 

destacou as formas de produzir conhecimento em sua comunidade. Ele colocou a 

ciência no centro daquilo que é construído diariamente no cotidiano de seu povo. 

Dialogando com suas práticas e com os saberes herdados, ele afirmou: 

 
Nunca fiz um curso superior e nunca fui para a universidade, mas 
possuo técnicas, conhecimentos e saberes sobre pesca que possibilitam 
pescar quantidade significativa de peixe para a aldeia. Existem 
técnicas e conhecimentos de sobrevivência detidos por nós na pescaria 
que nos permite passar vários dias nas águas do mar sem grandes 
suportes materiais (Axum). 

 

No contexto sociocultural de sua comunidade, Axum6 falou ainda sobre 

a produção de mocororó, uma bebida extraída do caju fermentado, produzida de 

modo orgânico, de acordo com conhecimentos sagrados preservados pelo povo 

indígena Tremembé. Quando a bebida está pronta, a festa perpassa pelos 

caminhos da aldeia, no ritmo e nos passos do toré, o ritual sagrado indígena. 

Interpretando o que Axum traz na sua fala, corroboramos que as 

epistemologias e as metodologias para a produção de conhecimento não se 

limitam aos muros das universidades. Assim, 

 
Entendo que o conhecimento está dentro e fora das universidades, 
inclusive esse conhecimento dito popular, saberes populares; eles, na 
minha concepção, são muito importantes, talvez mais importantes 
que os saberes acadêmicos, porque na verdade são eles que dão 
validade para saberes acadêmicos. É absolutamente importante que a 
academia deixe de negar esses valores. Então, quando a gente fala 
descolonização de saberes, estamos a falar desse reconhecimento e 
potencialização desses saberes que vem da nossa própria vivência, das 
experiências dos mais velhos, e em especial, os que tem essa relação 
intrínseca com a natureza, compreendendo que nós não somos sem 
essa relação com a natureza, somos parte dessa relação (Mali). 

 

 
6 Indígena Tremembé, que compartilhou a fala conosco. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

283 

Nesse sentido, Domingos (2011) revela que o projeto maior do homem e 

da mulher africano(a) não é dominar e transformar a natureza para obter 

proveito e poder econômico a fim de impor e ostentar o seu status social na 

sociedade. De modo contrário, o projeto maior na concepção tradicional africana 

é encontrar o equilíbrio, a harmonia entre o humano e a natureza no Universo. 

 
Ora, as experiências de colonização não aconteceriam sem antes 
funcionarem como verdadeiros rolos compressores sob inúmeras 
civilizações. E os centros de produção, circulação e consumo de 
conhecimentos como as escolas, museus, universidades funcionaram 
como um dos principais lócus de legitimação dos inventários e 
catalogações coloniais, fenômeno que [Valentin] Mudimbe chamou de 
Biblioteca Colonial – parte das assimetrias que constituíram a 
empresa colonial e suas heranças, motivo pelo qual se discute e 
disputa a controversa categoria “etnociências” (Kush). 

 

Este excerto de Kush reflete o que Mudimbe (2013) explora em seu estudo, 

ao explicitar a estrutura de marginalidade imposta pela atuação dos 

colonizadores no continente africano. Essa atuação distorceu e destruiu as formas 

de vida das populações africanas. Contrapondo a visão colonizadora, Mudimbe 

(2013) nos apresenta outra perspectiva, fundamentada em uma espécie de 

arqueologia da gnose africana enquanto sistema de conhecimento.  

Ele busca relacionar questões filosóficas de grande relevância, destacando 

uma abordagem em que a forma, o conteúdo e o estilo do conhecimento assumem 

uma dimensão africanizante, dialogando com sistemas tradicionais de 

pensamento e suas possíveis relações com os paradigmas normativos de saber. 

Essas ideias nos levam a refletir sobre a construção e a abrangência da 

ciência em sua totalidade, também considerando os depoimentos dos 

participantes. Estes revelam que a ciência não se restringe ao que é produzido nos 

espaços acadêmicos. 

Portanto, a nossa compreensão é de que, a produção de conhecimento 

emerge de uma vivência coletiva, intrinsecamente conectada à relação de cada 

povo com a natureza. Nesse contexto: 

Colher a folha, mexer a erva, rezar a reza são conhecimentos de 
tecnologias ancestrais que aprendemos com nossos antepassados 
indígenas, africanos, assim também como com as mulheres europeias 
que a historiografia negou e nominou ‘bruxas’. Em rodas de formação 
como essa sobre etnociências, refletimos e percebemos a 
subalternização e negação de conhecimentos tradicionais populares 
que envolvem não apenas ‘cápsulas’ farmacológicas produzidas em 
série, mas principalmente, os acolhimentos afetivos, a entrada na 
mata ou floresta fortalecendo a irmandade mulher/homem/natureza, 
o preparo, as palavras de encantamento que podem ser cantadas ou 
pronunciadas (Songhai). 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

284 

Estudos sobre as nossas tecnologias ancestrais instigam debates políticos 

e teórico-metodológicos sobre a produção de conhecimentos que muitas vezes são 

vistos como algo menor, subalternizado. Lopes (2017) enfatiza as tecnologias 

ancestrais dos povos de Cabo Verde, apresentando uma forma qualificada e 

instigante de debater sobre a colonização do conhecimento como parte estrutural 

das nossas sociedades. O autor defende a necessidade de os povos africanos 

potencializarem seus conhecimentos em nome da defesa do imenso patrimônio 

que são os mundos de conhecimentos que escapam aos bancos universitários, 

pois na maioria das vezes acentuam-se na oralidade.  

Acreditamos que é necessário lutar para garantir o acesso a espaço de 

privilégio (Universidade) às pessoas subalternizadas pela sociedade (negros, 

indígenas etc.). Assim, 

Provocado pelo público, Alexandrino explicou porque ainda utiliza o 
termo “Etnociências”, embora não concorde com ele. O seu debate 
sobre estratégias de sobrevivência dentro das universidades, 
sobretudo no que diz respeito às necessárias negociações reiterou as 
dificuldades enfrentadas por pessoas como ele, que pesquisam temas 
como o dele, em instituições como a UNILAB. Isto é, o uso do termo 
Etnociências, em suas palavras, parece querer dizer muito mais sobre 
a brecha para a defesa de suas ideias do que a legitimação de um 
campo polêmico da filosofia do conhecimento, que articula “etno”, de 
povo, com “ciência”. Quando são brancos que produzem conhecimento 
os mesmos não são etnicizados, como os povos indígenas, africanos e 
seus descendentes. A contradição e a legitimação de assimetria aqui 
são flagrantes! (Kush). 

 

Lopes (2017) defende que não há necessidade da universalização do 

termo etnociências, pois o compreende como uma forma preconceituosa de 

classificar a produção do conhecimento de povos que não se encaixam nos 

padrões e modelos da ciência ocidental.  

Para tanto, questiona a importância que a etnociências tem dentro das 

universidades. A “ciência que a ciência tenta negar chamando de 

curandeirismo” (Songhai), mas que ao mesmo tempo se inspira para sua 

farmacologia, botânica e cosmética, é o que o pensamento ocidental rotulou da 

etnociências.  

 
Conhecer as plantas e saber o momento de colhê-las, saber seus usos 
medicinais é um conhecimento científico que deverá ser preservado, 
respeitado e repassado, penso ser fundamental ressaltar que a ciência 
tradicional popular não nega a ciência farmacológica medicamentosa 
e sim acredita que há outras alternativas para casos de tratamento 
que não precisem ser inicialmente medicamentosos (Songhai). 
 

Entretanto, faz-se necessário a descolonização de saberes, verificando a 

constituição da ciência no contexto da sua trajetória, analisando o lugar de 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

285 

pertencimento da fala de quem a defende. Pautado nessa observação, dialogando 

com conhecimentos gerados pelas práticas sociais das vivências espontâneas das 

civilizações humanas, concretamente podemos pensar se o que chamamos de 

ciência, limitar-se-ia somente a essas dimensões acadêmicas, ou devemos 

compreender a mesma numa dimensão maior, incorporando-a as suas 

especificidades como um todo. Nesse caso, provavelmente teríamos que definir o 

que chamamos de ciências como etnociências, ou caso contrário, o que chamamos 

da etnociências como ciências.  

 
E o mestre [Alexandrino] nos fala, desvelando uma ciência antiga 
consubstanciada em métodos ancestrais que lhe foi mostrada como 
novidade: a etnomatemática. Ouso dizer nesta roda, nascida no chão 
que se trata de uma ciência ancestral multirreferencial com suas 
relações dialógicas nascida aos pés de outros baobás no outro lado ao 
Atlântico de onde brotaram também nossos ancestrais (Gana).    
 

Precisamos (re) significar conceitos, produzindo e colocando os diversos 

conhecimentos dentro da universidade. Na maioria das vezes determinado 

conhecimento é privilegiado em detrimento de outras formas de viver, de saber e 

de ser. Com isso, ficamos fechados e não nos abrimos às novas possibilidades que 

nos permitam pensar sobre a nossa própria existência e vivência. 

 
Ao sermos privilegiados por estarmos dentro das universidades, 
temos uma responsabilidade maior, temos responsabilidade por nós e 
por nossos ancestrais, que nos permitiram estar aonde estamos, 
responsabilidade pelos jovens, porque estamos abrindo portas e temos 
responsabilidade por aquelas que estão por vir. E é isso, a 
ancestralidade é ontem, hoje e amanhã. Quando a gente fala de uma 
cosmopercepção africana/indígena estamos a falar de uma percepção 
do todo. Sendo que esse todo é o que existiu, o que existe e aquilo que 
já existe, mas que ainda não chegou (Mali). 
 

No entanto, buscar a nossa compreensão é necessário. Fazer a prova da 

nossa existência requer um sacrifício pelo caminho que escolhemos trilhar. São 

várias dificuldades encontradas ao longo dessa caminhada para afirmarmos a 

nossa existência na produção do conhecimento, mas não podemos esquecer que 

o saber é como o brilho do sol, jamais se apaga. 

 
Sementes do Baobá 
 

O encontro Memórias de Baobá mostrou-se um ambiente essencial para 

a consideração e a apreciação das (etno)ciências, incentivando a conversa entre o 

saber universitário e os conhecimentos antigos de povos tradicionais. A vivência 

no Chão Redondo, sob o baobá secular, ressaltou a importância de criar 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

286 

epistemologias mais abrangentes, que considerem a variedade de maneiras de 

conhecer, sem estabelecer hierarquias. 

A avaliação feita durante esta pesquisa reafirma a premente necessidade 

de aproximar a academia das comunidades, erguendo laços que possibilitem um 

ensino mais conectado à realidade e firmado na história e na cultura afro-

brasileira. Admitir a diversidade epistemológica não é somente uma atitude de 

reparação histórica, mas também uma colaboração crucial para a criação de um 

sistema de ensino que preze as distintas maneiras de gerar conhecimento. 

Esse espaço de debate e reflexão nos mostrou que, enquanto a nossa 

referência e modelo para o desenvolvimento ficar restrito ao Ocidente, 

permaneceremos eternos escravizados de um pensamento ingrato, egoísta, 

desarmônico e solitário. Pensamento esse que não congrega a harmonia do 

conhecimento, restringindo o homem à sua própria compreensão. 

Isso nos fez entender que a liberdade e a independência de um povo não 

podem ser analisadas somente pelas questões geográficas, mas também devem 

ser consideradas por questões do pensamento e das práticas locais. A nossa 

liberdade e emancipação dependerão da nossa compreensão, pois quanto mais 

conhecemos, mais nos fortalecemos.  

Desta feita, se fazem necessários a afirmação, o reconhecimento e a 

catalogação das nossas práticas como produção de conhecimento para que 

possamos entender o nosso mundo e projetá-lo de uma forma harmônica e 

autônoma de acordo com o lugar de pertencimento, irmanando Brasil e Cabo 

Verde (África).  

As reflexões do Chão Redondo destacam a importância de valorizar e 

estabelecer diálogos entre a universidade e os conhecimentos produzidos por 

povos tradicionais para que se estabeleça de fato uma relação de respeito e 

valorização da diversidade de conhecimentos, não indicando que um seja 

superior a outro. 

Para o futuro, é crucial seguir examinando as abordagens de ensino que 

viabilizem a integração real desses conhecimentos no contexto escolar, 

assegurando um aprendizado que expresse a vastidão e a pluralidade das culturas 

afro-brasileiras. 

Dessa forma, manter esses diálogos e ações ajudará não só a consolidar 

as (etno)ciências, como também a edificar um ensino mais justo, dedicado à 

pluralidade e à valorização das histórias e culturas que formam a sociedade 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

287 

brasileira. Além disso, a sistematização das narrativas possibilitou compreender 

como o ensino de Ciências pode se beneficiar de uma abordagem intercultural, 

que valida os saberes populares como expressão legítima de ciência. Tal 

perspectiva aponta para caminhos que rompem com o modelo hegemônico e 

possibilita uma prática pedagógica mais justa, crítica e ancorada nas realidades 

dos estudantes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

288 

Referências  
 

ANADÓN, M. A pesquisa dita “qualitativa”: sua cultura e seus 
questionamentos. Senhor do Bonfim, BA: UNEB/UQAC, 2005. 
 
APPLE, M. La entrevista autobiográfica narrativa: Fundamentos teóricos y la 
praxis del análisis mostrada a partir del estudio de caso sobre el cambio cultural 
de los Otomíes en México. FQS. Forum: Qualitative Social Research, 
Volumen 6, No. 2, Art. 16, p. 1-35, Mayo 2005 
 
BÂ, Amadou Hampatê. A tradição viva. In: História geral da África, v. 1, p. 
167-212, 1982. 
 
BRASIL. Ministério da Saúde. Conselho Nacional de Saúde. Resolução Nº 
510, de 7 de abril de 2016. Trata sobre as Diretrizes e Normas 
regulamentadoras de pesquisa em ciências humanas e sociais. Diário Oficial da 
União, Brasília, 2016. Disponível em: 
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/saudelegis/cns/2016/res0510_07_04_2016.ht
ml Acesso em: 15 mar. 2023. 
 
CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas. São Paulo: EdUSP, 2003. 
 
COSTA, Ronaldo Gonçalves de Andrade. Os Saberes Populares da Etnociência 
no Ensino das Ciências Naturais: uma proposta didática para aprendizagem 
significativa. Revista Didática Sistêmica, v. 8, n. 1809-3108, p.1-11, jun. 
2008. 
 
D’ AMBROSIO, Ubiratan. Sociedade, Cultura, Matemática e seu Ensino. 
Educação e Pesquisa, 31 (1), p. 99-120, 2005. 
 
DOMINGOS, Luis Tomás. A visão africana em relação à natureza. Revista 
Brasileira de História das Religiões, Maringá (PR), v. III, n. 9, p.1-11, jan. 
2011. 
  
GONDIM, Maria Stela da Costa; MÓL, Gerson de Souza. Saber Popular e ensino 
de ciências: possibilidades para um trabalho interdisciplinar. In: Anais 
Encontro Nacional de Ensino de Química, 14, 2008, Curitiba. Anais. Curitiba, 
2008. 
 
LÉVI-STRAUSS, C. O pensamento selvagem. Campinas: Papirus, 1989. 
  
LOPES, Alexandrino Moreira. Física no Trapitxi: Etnociência e Transposição 
Didática para uma nova abordagem no processo de ensino aprendizagem. 2017. 
90 f. TCC (Graduação) - Curso de Ciências da Natureza e Matemática com 
habilitação em Física, Instituto de Ciências Exatas, Universidade da Integração 
Internacional da Lusofonia Afro-brasileira, Redenção, 2017. 
 
MARCONI, Marina de Andrade; LAKATOS, Eva Maria. Técnica de pesquisa. 
7. ed. São Paulo: Atlas, 2010. 
 
MARTINS, Elcimar Simão et al. (Etno) Ciência Africana: Uma Epistemologia a 
Partir Do Pensamento Dos Dogons. Revista da Abpn, v. 11, p. 71-89, dez. 
2019. 



 

Revista SCIAS. Direitos Humanos e Educação, Belo Horizonte/MG, v. 8, n. 1, p. 272-
289, jan./jun. 2025. e-ISSN: 2596-1772. 

 

289 

 
MUDIMBE, Valentin-Yves. A Invenção de África. Gnose, Filosofia e a Ordem 
do Conhecimento. Luanda/Angola: Pedago; Mulemba, 2013. 
 
MINAYO, Maria; CECÍLIA, Sousa. (org.). Pesquisa Social. Teoria, método e 
criatividade. 18 ed. Petrópolis: Vozes, 2001. 
 
PINHEIRO, Paulo César; GIORDAN, Marcelo. O Preparo do Sabão de Cinzas 
em Minas Gerais, Brasil: Do Status de Etnociência à Sua Mediação para a Sala 
de Aula utilizando um Sistema Hipermídia Etnográfico. Investigações em 
Ensino de Ciências, [S.i], v. 15, n. 2, 2010. 
 
POMEROY, Deborah. Science Education and Cultural Diversity: mapping the 
field. Studies in Science Education, 24, p. 49-73, 1994. 
 
RUDIO, Franz Victor. Introdução ao projeto de pesquisa científica. 39. 
ed. Petrópolis: Vozes, 2011. 
 
SERRA, Ordep. Antropologia nas encruzilhadas: “Que é feito da Etnociência?” 
Algumas Reflexões Teóricas a partir de pesquisas sobre etnomedicina e 
etnobotânica no mundo do candomblé. Revista de Ciências Sociais, v. 32, n. 
1/2, p.120-130, 2001. 
 
SILVA, Francisca de Jesus Pimentel da; FRAXE, Therezinha de Jesus Pinto. 
Saberes de populações tradicionais: etnociência em processos de 
bioconservação. Revista Contribuciones a las Ciências Sociales, n. 8, 
2013. 


