
 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

77 

 
 

 
Atribuição BB CY 4.0 

 
O ensino das humanidades na era da 

tecnocracia 
 

Bernardo Lins Brandão 1 
 

Resumo 
Este artigo examina a especificidade epistemológica das humanidades frente à 
hegemonia do modelo científico-quantitativo na educação contemporânea. 
Argumenta-se que a insistência em denominar as humanidades de "ciências 
humanas" revela a tendência tecnocrática de submeter todo conhecimento aos 
cânones do método científico, desconsiderando formas legítimas de saber que 
operam segundo uma lógica qualitativa e simbólica. A partir de uma análise 
histórica da educação ocidental, o artigo recupera dois ideais pedagógicos 
complementares desenvolvidos na Antiguidade: a phrónesis (prudência), 
cultivada pela tradição retórica de Isócrates, e a sophía (sabedoria), buscada pela 
philosophía platônica. Traça-se o percurso dessas duas tradições através da 
Roma antiga, da Idade Média e da educação jesuítica, até seu progressivo 
desaparecimento com a ascensão da especialização técnica na modernidade. 
Conclui-se que as humanidades, antes de constituírem uma especialidade 
acadêmica, representam um caminho formativo em direção à sabedoria, 
oferecendo competências essenciais para a vida democrática e profissional 
contemporânea. 
 

Palavras-chave 

Humanidades; educação humanística; phrónesis; sophía; tecnocracia. 

 

Recebido em: 02/12/2025 

Aprovado em: 21/12/2025 

 

 

                                                           
1 Professor Doutor de Língua e Literatura Grega Antiga na Faculdade de Letras. FALE. UFMG. Doutor e 

Mestre em Filosofia Antiga pela FAFICH. UFMG. E-mail: bgslbrandao@gmail.com 

ORCID.  https://orcid.org/0000-0003-3509-2147  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:bgslbrandao@gmail.com


 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

78 

The Teaching of Humanities in the Age of 
Technocracy 

Abstract 
This article examines the epistemological specificity of the humanities in the face 
of the hegemony of the scientific-quantitative model in contemporary education. 
It argues that the insistence on labeling the humanities as "human sciences" 
reveals the technocratic tendency to subject all knowledge to the canons of the 
scientific method, disregarding legitimate forms of knowledge that operate 
according to a qualitative and symbolic logic. Through a historical analysis of 
Western education, the article recovers two complementary pedagogical ideals 
developed in Antiquity: phrónesis(prudence), cultivated by the rhetorical 
tradition of Isocrates, and sophía (wisdom), pursued by Platonic philosophía. 
The trajectory of these two traditions is traced through ancient Rome, the Middle 
Ages, and Jesuit education, up to their progressive disappearance with the rise of 
technical specialization in modernity. The article concludes that the humanities, 
rather than constituting an academic specialty, represent a formative path toward 
wisdom, offering essential competencies for contemporary democratic and 
professional life. 
 
Keywords: 
Humanities; humanistic education; phrónesis; sophía; technocracy. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

79 

INTRODUÇÃO 

Quando era estudante de letras clássicas e fiz minha primeira pesquisa de 

iniciação científica, algo me causou estranhamento: o pôster que deveríamos 

fazer para a apresentação final precisava seguir uma estrutura que era a mesma 

para os vários cursos: objetivos, metodologia e resultados, como se todos 

estudássemos química ou física experimental. O problema é que se eu fosse 

sincero, teria de dizer que meu método havia sido ler sobre Fílon de Alexandria, 

traduzir o texto grego do De Opificio Mundi, refletir sobre o que havia lido 

enquanto caminhava pelas ruas do campus da UFMG e escrever sobre o que havia 

pensado.  

Esse desconforto continuou quando me tornei professor e me levou a uma 

questão mais profunda: por que insistimos em chamar nosso campo de estudo de 

ciências humanas? Com efeito, a própria expressão revela algo significativo sobre 

nossa época, a tendência a submeter todo conhecimento ao modelo das ciências 

exatas. É por isso que prefiro falar em humanidades, área cujo método básico, a 

partir do qual se constroem os demais, ainda é aquele explicado no séc. XII por 

Hugo de S. Vítor (Opúsculo sobre o modo de aprender e meditar), que o dividia 

em lectio, meditatio e contemplatio – a leitura, a meditação no que se leu e a 

contemplação da verdade a partir do que foi meditado. Esse método tem o seu 

rigor, mas o rigor do lógos, do pensamento racional que, como ensinava o 

Sócrates dos diálogos platônicos, sabe diferenciar entre epistéme e dóxa (o 

conhecimento a partir das causas da mera opinião), não o rigor quantitativo dos 

laboratórios.  

Por que então a insistência em seguir o modelo de outras áreas? É que, em 

nosso mundo contemporâneo, o único saber de prestígio é o científico. Para 

muitos, “aquilo que não é capaz de ser reduzido à ciência natural não pode 

propriamente ser chamado de conhecimento”, para falar como Isaiah Berlin (no 

ensaio Political judgement), que condenava a ideia. O que não pode ser defendido 

a partir dos cânones do método científico, como a arte, a psicanálise ou a teologia, 

é encarado, na melhor das hipóteses, como uma expressão da subjetividade e, não 

raras vezes, como pseudociência. Há ramos das humanidades que podem ser 

estudados segundo metodologias científicas e, por isso, são autenticamente 

ciências humanas: a linguística e a filologia, certos ramos da ciência política, 

sociologia e psicologia. Mas tantos outros saberes escapam desse molde, o que 

nos leva à inevitável questão: se não são ciência, para que serviriam? Seriam as 

humanidades apenas um diletantismo sem utilidade prática? 

 

A ESPECIFICIDADE DAS HUMANIDADES 

Justamente o contrário: as humanidades oferecem um conhecimento tão 

necessário quanto o das ciências naturais. Mas trata-se de um conhecimento 

específico, dotado de sua lógica própria. Aristóteles, na Ética a Nicômaco, dizia 



 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

80 

que é próprio do homem que foi educado (o pepaideuménos) buscar, em cada 

assunto, tanta precisão quanto admite a natureza da coisa. E que é próprio do 

apáideutos (aquele que não foi bem-educado), esperar o rigor da matemática ou 

da física teórica em todo tipo de conhecimento. O ser, em seus infinitos aspectos, 

exige diferentes caminhos para os conhecermos e oferece, em cada um deles, um 

nível maior ou menor de certeza. 

Podemos, na matemática, alcançar uma precisão absoluta. Mas não na 

crítica literária, que, por isso, tantas vezes não é nem mesmo considerada um 

saber, mas uma expressão subjetiva de gosto. No entanto, poderíamos nos 

perguntar: existe realmente alguém que acredite que Cinquenta Tons de Cinza 

possui a mesma qualidade de uma peça de Shakespeare? Quando distinguimos 

entre gosto pessoal e juízo estético – posso gostar de um filme ruim, mesmo 

sabendo que é ruim – entendemos que a crítica literária tem a sua objetividade. 

Ela pode mostrar que Shakespeare revela uma compreensão mais profunda da 

existência, que tem menos clichês, que usa a linguagem de modo mais rico e 

complexo do que E. L. James. É claro que essa objetividade tem seus limites. Não 

podemos elaborar um ranking definitivo das grandes obras nem determinar se a 

Ilíada é melhor que a Odisseia. O juízo estético comporta algo de objetivo, mas é 

necessariamente impreciso. Confundimos, no entanto, imprecisão com 

inexistência. Galileu dizia que o livro da natureza foi escrito em linguagem 

matemática. Mas a experiência humana não pode ser traduzida em equações. Sua 

língua, como mostraram autores como Susan Langer (2024) e Eric Voegelin 

(2025), é o símbolo, que nos abre para uma compreensão qualitativa da realidade.  

Essa dimensão não é dispensável, nem mesmo nos dias de hoje, nos quais 

nossa elite tecnocrática deposita toda sua esperança em dados e algoritmos. É 

claro que os dados são importantes. Podemos, por exemplo, fazer uma planilha 

para avaliar que áreas necessitam mais de recursos – saúde, educação, moradia, 

etc. Mas depois que eles são compilados, como escolher? Essa é uma questão que 

a matemática não resolve. Há quem pense, por exemplo, que uma análise 

econômica basta para decidir questões de Estado. Mas a realidade é maior que o 

cálculo. As questões éticas e existenciais que permeiam cada decisão política não 

podem ser decididas por métodos quantitativos. Essa é, pois, a vocação das 

humanidades: no mundo da técnica, ela nos ensina a levar a sério a inescapável 

dimensão qualitativa do ser. 

 

O SÁBIO E O ESPECIALISTA 

Há ainda um outro ponto: o prestígio das ciências reduziu a vida 

intelectual à especialização, isto é, dominar um assunto específico e delimitado. 

O especialista é inevitável. O conhecimento é vasto e está continuamente em 

expansão. Sua sabedoria, entretanto, não é a única possível nem a única 

desejável. Como escreveu Ortega y Gasset em La Rebelión de las Masas, o 



 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

81 

especialista sabe muito bem a respeito de seu pequeno canto do universo, mas 

ignora radicalmente todo o resto.   

Existe uma outra forma de conhecimento, complementar a da 

especialização e tão importante quanto ela: a visão de conjunto do Todo, um 

conhecimento tão esquecido que nem mesmo temos um nome para ele. Os gregos 

o chamavam de sophía, sabedoria, mas também falavam em phrónesis, 

prudência (no sentido de sabedoria prática, não de cautela), para indicar uma 

sabedoria mais humana, aquela própria de quem sabe viver. A phrónesis é o 

conhecimento profundo da condição humana, mas também a capacidade de 

entender o que está envolvido em cada situação concreta. Ela é, segundo Isaiah 

Berlin (1957), “um senso para o que é qualitativo em vez do quantitativo, para o 

que é específico em vez do geral; é um tipo de entendimento direto, distinto da 

capacidade para a descrição, o cálculo ou a inferência”. A sophía, por sua vez, dá 

um passo além: não é apenas uma sabedoria de vida, mas o conhecimento amplo 

e profundo da totalidade do ser. Ela parece um ideal impossível, mas não é 

necessário, para a alcançarmos, conhecer os detalhes de todas as disciplinas. A 

sophía é, antes, um mapa geral, uma visão arquitetônica da realidade, na qual 

captamos seus princípios e o modo como se relacionam.  

 

PHRÓNESIS E SOPHÍA 

 Para entendermos a phrónesis e a sophía, vale a pena investigarmos como 

alguns autores antigos e medievais pensaram a educação. A base da paideia 

grega, como indicou Platão nos primeiros livros da República, era ginástica e 

música: primeiro, treinar o corpo, torná-lo forte e capaz; depois, fazer o mesmo 

com a alma, através mousiké, que não é bem o que hoje entendemos por música. 

Originariamente, o termo indicava “o que era relativo às musas”, ou seja, às 

divindades protetoras da cultura. Ele dizia respeito à arte dos sons, mas também 

à performance de poemas, muitos deles cantados com o acompanhamento do 

áulos (um instrumento de sopro de som estridente) ou da lira (é por isso que 

falamos, até hoje, em poesia lírica). Assim, o estudo da mousiké envolvia o 

contato com as obras dos grandes poetas e a sua memorização. 

Os gregos chamavam essa educação literária de grammatiké. Não era 

simplesmente o que entendemos por gramática: em grego, grammata significa 

letras; grammatiké, o que é relativo às letras. Nas aulas de gramática, os alunos 

estudavam a língua e suas sutilezas, mas também os poetas. O manual didático 

por excelência era a Ilíada e a Odisseia. A partir da leitura de Homero, o professor 

falava dos fenômenos linguísticos (daí que a grammatiké grega se tornou a nossa 

gramática), mas também dos mitos, da geografia, da história. Em suma, de tudo 

o que ajudasse o estudante a entender o poema. 

Essa educação básica ia até a adolescência. Depois, o que havia era um 

ensino informal, obtido através do convívio com os adultos, no qual o jovem 



 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

82 

aprendia o que se esperava dele enquanto cidadão. Mas, no século V a.C., 

começaram aparecer professores que propunham uma continuação nos estudos, 

isto é, uma educação superior que completaria e aprofundaria a educação 

tradicional: os sofistas. Com efeito, o movimento sofístico é principalmente um 

movimento pedagógico. 

E o que eles ensinavam? Quando analisamos as fontes, percebemos que 

existiam variadas propostas; mas, antes de tudo, o que se ensinava era como ser 

um cidadão de destaque. Para isso, o essencial era o domínio da retórica, a arte 

de falar bem e de persuadir, conhecimento essencial nas assembleias políticas. 

Mas a educação sofística não se resumia à eloquência. No Protágoras de Platão, 

o sofista Protágoras dizia que o que ele ensinava era a virtude. Que virtude? Lendo 

com atenção o que ele diz no texto, podemos compreender: é aquela que torna a 

pessoa capaz de deliberar e agir bem em sua comunidade; em outras palavras, a 

phrónesis.  

A phrónesis é uma sabedoria do concreto e, por isso, não pode ser 

codificada. Hoje, temos como ideal o conhecimento teórico: aprender é estudar 

teorias. É claro que a sabedoria prática tem um elemento teórico: a pessoa sabe o 

que faz e sabe por que faz o que faz - eis a diferença, para Aristóteles, entre 

experiência e conhecimento. Mas só a teoria não basta; as circunstâncias 

concretas são complexas demais para que um conjunto de ideias as possa abarcar. 

Quando aprendemos piano, não basta estudar um manual. É preciso muita 

prática, empeiría, para falar como Aristóteles, que nos dá a percepção das 

sutilezas da arte: a intensidade, o ritmo, o modo de tocar. Saber essas coisas é ter 

um outro tipo de compreensão, um conhecimento encarnado. Ele diz respeito ao 

ser humano por inteiro: a imaginação, a memória do corpo, a inteligência. 

É também assim que se alcança a phrónesis. Na vida, não basta um 

conjunto de princípios teóricos; precisamos de experiência. Mas só ela não basta: 

necessitamos com ela querer aprender. É por meio da reflexão sobre a 

experiência, que os gregos chamavam de meléte, que, aos poucos, vamos nos 

tornando prudentes, se, concomitantemente, vamos desenvolvendo outras 

virtudes como a coragem, a temperança e a justiça. Eis, então, os três 

fundamentos da phrónesis: a experiência (empeiría), a meditação (meléte) e a 

virtude (areté). 

Um outro ponto comum à proposta dos grandes sofistas: o 

aprofundamento da educação literária. Ela fornecia ao aluno modelos de 

eloquência, mas também completava o que faltava à experiência. Nenhuma vida 

é capaz de esgotar a existência humana, mas, por meio da literatura, podemos 

viver mil vidas e, assim, compreender melhor a nossa condição. No caminho da 

prudência, a educação literária completa o que falta à empeiría, ampliando as 

perspectivas de nossa meditação. Nem todo mundo esteve em uma guerra, mas, 

com a leitura da Ilíada, ao meditar no drama de Aquiles, podemos captar algo da 

experiência, típica de uma batalha, de ter, a cada momento, tudo a perder. 



 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

83 

Muitos acolheram a nova educação dos sofistas, pagando caro por elas. 

Outros viam-na com maus olhos, como Aristófanes (por exemplo, nas Nuvens), 

que, em suas peças, se mostrava saudoso da paideia dos tempos de Maratona. 

Também Platão tornou-se seu crítico, censurando seu descarado aspecto 

econômico e seu descaso para com a verdade. Os sofistas tinham alguma razão 

em serem cautelosos com a verdade. Em matemática, é fácil encontrar uma 

resposta correta, mas nos assuntos humanos, é uma tarefa quase impossível. 

Várias são as perspectivas em cada situação, vários os valores em jogo. Quando 

lemos com atenção o canto I da Ilíada, percebemos que, na querela entre Aquiles 

e Agamêmnon, ambos e nenhum deles têm razão: Agamêmnon exerceu, de modo 

tirânico, o seu poder contra Aquiles, mas Aquiles não soube compreender as 

inseguranças de Agamêmnon, trazendo, aos gregos, por causa dessa disputa, 

grandes perdas. 

Sócrates, no entanto, não se contentava com a mera opinião. Ele buscava, 

mesmo na complexidade das situações, princípios incontroversos. Essa também 

era a intenção de Platão, quando elaborou seu pensamento, no que também foi 

influenciado pelos pitagóricos. A meu ver, foi no contato com eles, em suas 

viagens à Itália, que ele formulou seu ideal pedagógico, mais profundo e exigente 

que o dos sofistas, que ele chamou de philosophía. 

Para quem se dedica à filosofia, o ideal da virtude política, de uma 

phrónesis que se resume aos assuntos humanos, não é o bastante. A sabedoria 

que busca o filósofo é uma visão ampla e profunda da totalidade, em seus aspectos 

gerais e primeiros princípios. A philosophía não se esquece dos assuntos 

humanos, mas pensa-os em uma perspectiva maior. É por isso que Platão 

considerava que ela seria uma educação superior, mais útil à pólis que a sofística, 

pois, a partir da sabedoria, uma prudência mais elevada seria possível. Se 

conhecemos a verdade das coisas, se temos a perspectiva do Todo, sabemos 

melhor como agir.  Com efeito, a philosophía platônica não se reduz a um ideal 

teorético, desligado da existência concreta, mas era também um modo de vida, 

uma existência segundo a verdade das coisas. 

Isócrates, contemporâneo de Platão, fundou uma escola baseada nos 

ensinamentos dos sofistas, que ele sistematizou. Seu ideal pedagógico se tornou 

a base para toda educação retórica posterior, na Grécia e em Roma. Tratava-se, 

antes de tudo, de uma educação para a prudência, na qual o estudante não se 

dedicava apenas à eloquência, mas também cultivava os estudos literários, a 

cultura geral, a deliberação e a virtude, etc. Pouco tempo após Isócrates, Platão 

fundou sua Academia, que também se tornou um modelo, a inspiração de toda 

escola filosófica posterior – o Liceu, a Stoa, o Jardim de Epicuro. De um certo 

modo, os diálogos que Platão escreveu são uma refinada forma de propaganda e 

é por isso que nunca esgotam os assuntos, muitas vezes, terminando em aporia. 

É por isso também que neles, os sofistas, mesmo os melhores entre eles, são, em 

geral, vistos de maneira desfavorável. Quando ataca Górgias ou Protágoras, é 

Isócrates que Platão tem em mira. Mas, para falar com Henri Marrou (2017), no 



 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

84 

embate entre Isócrates e Platão, o primeiro foi o vencedor. A educação superior 

por excelência na Antiguidade foi a retórica. É que a filosofia era complexa e 

rigorosa demais para que fosse acolhida pela multidão. 

Esses dois ideais pedagógicos correspondem aos dois modelos de 

eudaimonía explorados na Ética a Nicômaco por Aristóteles. A vida virtuosa 

dedicada à pólis corresponde ao ideal da phrónesis; a vida que se consuma na 

contemplação é fruto da philosophía. O caminho filosófico pode ser mais exigente 

e seus benefícios, menos aparentes; mas a felicidade que promete é superior. 

Aristóteles, no livro X da Ética, afirma que é a vida divina do homem, mais 

autossuficiente que outros modos de vida, recompensada com um prazer mais 

elevado, puro e duradouro. 

A theoría da qual fala Aristóteles, alcançada após muitos anos de 

dedicação, é a contemplação, em assombro, do Todo, o vislumbre da ordem do 

mundo, no qual, para falar com Aryeh Kosman (2016), o percebemos como um 

kósmos no qual todas as coisas realizam os fins determinados por suas essências. 

Mas é também a compreensão de que esse kósmos exige um fundamento, o 

Primeiro Motor, que não é conhecido em si, mas que alcançamos indiretamente, 

por meio da argumentação filosófica. Em outras palavras, para o filósofo 

aristotélico, o ápice da experiência humana é a visão do divino, contemplado no 

espelho do mundo. 

Esses dois projetos, o de Isócrates e o de Platão, não eram mutuamente 

excludentes. A escola retórica abria espaço para algum estudo da filosofia, como 

parte da cultura geral que o homem prudente deveria possuir. O filósofo, por sua 

vez, entendendo a retórica como forma de psicagogia (a arte de conduzir as almas, 

como Platão a define do Fedro), encontrava nela algum valor, desde que não 

descuidasse da verdade. 

Roma absorve primeiro a educação retórica, mas, no séc. I a.C., vê crescer 

o interesse pela filosofia. Cícero, o maior dos oradores da Antiguidade, concebe 

um projeto de uma filosofia em latim, escrevendo importantes diálogos 

filosóficos; nisso é seguido por Sêneca e outros. Mas é só com Agostinho que a 

filosofia latina chegará a altura de Platão e Aristóteles. Agostinho, no entanto, 

como Cícero, foi, primeiro, professor de retórica. Foi, aliás, com a leitura do 

Hortênsio de Cícero, que ele, aos dezoito anos, decidiu dedicar-se à filosofia. E, 

de fato, será a educação retórica aquela seguida pela maioria dos cristãos 

cultivados. Mesmo os Padres capadócios (Basílio, Gregório de Nazianzo e 

Gregório de Nissa), mais que a filosofia, haviam absorvido a paideia retórica. É 

com Justino e Orígenes que, lentamente, o ideal filosófico será absorvido pelo 

cristianismo, continuando a existir, por influência de Agostinho, durante a Idade 

Média, ainda que como um caminho de poucos, até se institucionalizar na 

universidade medieval. Após o conturbado período das invasões bárbaras, no 

qual a educação se restringirá aos mosteiros, no renascimento carolíngeo, é 

sobretudo a retórica que será redescoberta. Nas escolas catedrais dos impérios 



 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

85 

carolíngeo e otoniano, nos séc. X e XI, se desenvolverá um ensino superior, 

baseado em Cícero, voltado às mores et litterae (os costumes e as letras), cuja 

finalidade é a nobreza e a sabedoria nos assuntos humanos. 

Os filósofos também aparecem, sempre poucos e isolados. À medida que 

as cidades vão renascendo, a philosophía vai se expandindo. Será cultivada, no 

séc. XII, na escola de Chartres e no mosteiro de S. Vítor. Com a ascensão das 

universidades, atingirá seu ápice em Tomás de Aquino e Boaventura, para os 

quais, ainda que serva da teologia, é ainda um caminho para a contemplação. Em 

Tomás, vemos unidos o modo de vida monástico, que ele aprendeu com os 

beneditinos antes de se tornar dominicano, a tradição platônica, absorvida 

através de Agostinho e Dionísio Areopagita e o aristotelismo então em ascensão. 

Mas se é na universidade que o ideal da sabedoria atinge seu ápice, é também ali 

que começa a desaparecer. É que um saber teorético se presta a um ensino 

universitário, com seus professores e disciplinas, mas um modo de vida se 

aprende no convívio com um mestre. O antigo espírito da filosofia será 

redescoberto, no Renascimento, pelos florentinos: Marsilio Ficino, Pico della 

Mirandola e outros tentam seguir novamente o caminho, tal como ensinado pelos 

platônicos. Contudo, seus esforços não serão levados adiante. Na modernidade, a 

filosofia como modo de vida é deixada de lado e a busca por uma visão integrada 

do Todo, apesar do legado de Descartes e Spinoza, Leibniz, Hegel e outros, vai aos 

poucos desaparecendo. 

Por outro lado, a educação para a prudência, que permanece ativa por toda 

a era medieval, ganha uma nova força quando, segundo a forma que lhe fixou 

Quintiliano, é adotada pelos jesuítas como a base de seu método de ensino. A 

educação humanista praticada por eles, baseada nos autores gregos e latinos, se 

torna um dos grandes modelos pedagógicos da Idade Moderna, sendo assimilada, 

de formas variadas, por diversas instituições de ensino até o início do século XX.  

Com a revolução industrial, a educação técnica ganha força. O mundo novo 

que surge não é mais um mundo de homens prudentes, mas de especialistas. O 

humanismo, assim, vai dando o lugar à educação especializada nas universidades, 

até deixar de ser vivido nas próprias humanidades, que se tornam ciências 

humanas. Nos dias de hoje, a lacuna deixada pelo desaparecimento da phrónesis 

não deixa de ser percebida, mas busca-se supri-la com uma formação para a 

cidadania. Esta, no entanto, mais superficial, reduzindo-se, muitas vezes, a umas 

poucas dinâmicas e frases de efeito, não consegue ser mais do que uma imagem 

apagada do que outrora foi a paideia humanística. 

 

CONCLUSÃO 

Vivemos em um mundo de especialistas, de pessoas que sabem muito 

sobre poucas coisas. O sábio é de tal modo ausente que nem ao menos 

acreditamos que sua existência seja possível. Dizemos que ele pertence a uma 



 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

86 

outra era, quando o conhecimento não havia ainda avançado o suficiente e era 

ainda possível a uma só pessoa dominar áreas diversas. Mas essa é uma ilusão. Já 

na época de Platão não era possível a um só homem abarcar todo o saber. Não se 

trata de estudar tudo o que se há para conhecer, mas de buscar uma visão 

arquitetônica: compreender os princípios, as várias esferas da realidade e o lugar 

que ocupam na totalidade. 

Graças ao especialista, a ciência e a tecnologia viveram grandes avanços. 

Devemos ser gratos a eles e compreender que são necessários. No entanto, sem a 

sabedoria, eles são incompletos. Hoje, o que temos são economistas que abordam 

os problemas como se fossem uma mera questão de economia, advogados que só 

pensam em leis e engenheiros que não mais entendem que não se codifica o 

humano em uma equação. Não mais captamos a polifonia do ser nem enxergamos 

as complexas relações que determinam todas as coisas. De um certo modo, saber 

uma coisa é saber todas as outras. É por isso que a raiz de nossa crise atual é a 

falta de pessoas prudentes, indivíduos que saibam, de um modo humano, 

conduzir os assuntos da pólis, mas, principalmente, de sábios. 

Em nosso mundo contemporâneo, substituímos a sabedoria pela 

tecnocracia. Temos conhecimentos muito específicos, mas não sabemos tomar 

boas decisões a partir deles, pois não sabemos integrá-los em uma perspectiva 

mais ampla. É por isso que existem tantos especialistas, mas também tanta 

desorientação. As humanidades, antes de serem uma especialidade, são um 

caminho pedagógico em direção à sophía, que é a vocação do filósofo, e à 

phrónesis, que se adquire pelo estudo da literatura e da história, aliado à prática 

da virtude e a experiência pessoal. 

Essa educação humanística é necessária, em alguma medida, para todos 

os que vivem em uma democracia, se não queremos que ela se torne uma 

província de marqueteiros, como tem se tornado. Ela também é importante para 

a vida profissional. Em um mundo onde nenhum conhecimento técnico 

permanece atual por muito tempo, é preciso investir nas habilidades 

fundamentais que as humanidades ensinam: a leitura e a escrita em um nível 

superior, a compreensão em profundidade, a capacidade de entender uma 

questão em seus diversos aspectos e de integrá-los em uma perspectiva mais 

elevada, a comunicação com empatia, a tomada de decisão a partir de uma visão 

mais ampla do homem e da realidade. 

Essa é a missão das humanidades, não apenas nos tornar especialistas 

(ainda que possamos nos especializar nas várias disciplinas que ela contém), mas 

formar nosso espírito, tornando-o translúcido à totalidade do ser. Elas nos 

oferecem mais do conhecimento técnico: oferecem sabedoria. No reino da 

quantidade em que vivemos, talvez seja exatamente isso o que precisamos. 

 

 



 
 

SCIAS Edu., Com., Tec., Belo Horizonte, v.7, n.2, p. 77-87, out./dez. 2025 
e-ISSN:2674-905X 

 
 

 

87 

Referências 
 

ARISTÓFANES. As nuvens. Rio de Janeiro: Zahar, 1995. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Petrópolis: Vozes, 2024. 

BERLIN, I. On political judgement. New York Review of Books, 43, p. 26-

30. 

HOMERO. Ilíada. S. Paulo: Companhia das Letras, 2013. 

HUGO DE S. VITOR. Opúsculo sobre o modo de aprender e meditar. 

Campinas: Kirion, 2024. 

KOSMAN, A. Aristotle on the Contemplation of the Divine [vídeo]. YouTube, 

2016. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=2VJYN6ghj3s. 

Acesso em: 25 nov. 2025. 

LANGER, S. Filosofia em nova chave. S. Paulo: Perspectiva, 2024. 

ORTEGA Y GASSET, J. A rebelião das massas. Campinas: Vide, 2015. 

MARROU, H. História da educação na Antiguidade. Campinas: Kirion, 

2017. 

PLATÃO. Fedro. São Paulo: Companhia das Letras, 2016. 

PLATÃO. Protágoras. São Paulo: Perspectiva, 2020. 

PLATÃO.  A República. São Paulo: Perspectiva, 2020. 

VOEGELIN, E. A nova ciência política. Campinas: Vide, 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

https://www.youtube.com/watch?v=2VJYN6ghj3s

