
 

 

FONTOURA MOTTA 177 

 

 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

 
Teatro como Técnica de Si 

 

Theater as a Technique of the Self  

 

Gabriel Fontoura Motta1 
 

RESUMO 
 
Este artigo investiga as relações entre filosofia, dramaturgia e subjetividade a partir da criação 
do audiodrama Los Ciegos (2023), adaptação da peça de teatro simbolista de Maurice 
Maeterlinck Os Cegos (1890), realizada com não atores acima de 60 anos, no curso de teatro e 
espanhol online ¿Hablas Español?, vinculado ao programa universidade, da UNICAMP. A 
análise articula a estética simbolista de Maeterlinck, a noção de Escrita de Si em Michel 
Foucault e a ética estoica de Sêneca, propondo o teatro como técnica de si. Nesse horizonte, o 
audiodrama não se limita ao resultado pedagógico, mas se configura como espaço de 
experimentação crítica, em que silêncio, espera e voz atuam como dispositivos de reflexão 
sobre a condição humana. A cartografia dos hypomnémata e a “Sensibilidade Pedagógica” 
permitem compreender como a prática teatral, mediada por tecnologias digitais, inscreve-se no 
contexto do Capitalismo Cognitivo e, simultaneamente, resgata uma dimensão ética e estética 
da educação. O trabalho sugere que o teatro, ao deslocar a ação para a situação e colocar o 
mundo como palco maior que o indivíduo, oferece uma leitura crítica da vida contemporânea. 
Assim, a obra de Maeterlinck, relida na experiência do audiodrama, atualiza o diálogo entre 
arte e filosofia e reafirma o teatro como espaço de cuidado de si e de formação sensível. O 
estudo contribui não apenas para a área das artes cênicas, mas também para outras áreas que 
investigam metodologias de ensino que valorizam as experiências das pessoas envolvidas nos 
processos de aprendizagem, diante da realidade contemporânea em que nossas vidas são 
diretamente afetadas pelas novas tecnologias.2 
 
Palavras-chave: audiodrama; dramaturgia; educação a distância; metodologia ativa; teatro. 
 
 
 
 

 
1 Mestre em Artes da Cena pela Universidade de Campinas (UNICAMP), Campinas/SP. Graduado em Teatro pela 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS), Porto Alegre/RS. Licenciando em Letras – Espanhol pela 
Universidade Federal de Pelotas (UFPel), Pelotas/RS. Ator, educador e pesquisador. E-mail: 
g221041@dac.unicamp.br. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7150-0393. 
 
2 O presente trabalho foi desenvolvido com apoio da CAPES – Código de Financiamento 001 (UNICAMP), da 
Bolsa Auxílio Ponte (Funcamp/UNICAMP), da FAEPEX (2024) e de bolsas PED-C do Programa UniversIDADE 
de Extensão (ProEC – Pró-Reitoria de Extensão e Cultura). A pesquisa também recebeu apoio financeiro oriundo 
de prêmio concedido pela Fundação Roberto Marinho e pela Rede Globo.  



 

 

FONTOURA MOTTA 178 

   
   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

 
ABSTRACT 
 
This article investigates the relations between philosophy, dramaturgy, and subjectivity through 
the creation of the audiodrama Los Ciegos (2023), an adaptation of Maurice Maeterlinck’s 
symbolist play “The Blind” (1890), performed with non-actors over 60 years old in the online 
Spanish and theatre course ¿Hablas Español?, part of the universIDADE program at 
UNICAMP. The analysis brings together Maeterlinck’s symbolist aesthetics, Michel Foucault’s 
notion of self-writing, and Seneca’s Stoic ethics, proposing theatre as a technique of the self. In 
this perspective, the audiodrama is not limited to a pedagogical outcome but emerges as a space 
of critical experimentation, where silence, waiting, and voice act as devices for reflecting on 
the human condition. The cartography of hypomnémata and “Pedagogical Sensibility” help to 
understand how theatrical practice, mediated by digital technologies, is inscribed within the 
context of Cognitive Capitalism while simultaneously recovering an ethical and aesthetic 
dimension of education. The study suggests that theatre, by shifting action to situation and 
presenting the world as a stage larger than the individual, enables a critical reading of 
contemporary life. Thus, Maeterlinck’s work, revisited through the experience of the 
audiodrama, updates the dialogue between art and philosophy and reaffirms theatre as a space 
of care of the self and sensitive formation. The study contributes not only to the field of 
performing arts, but also to other areas that investigate teaching methodologies that value the 
experiences of those involved in learning processes, within a contemporary context in which 
our lives are directly affected by new technologies. 
 
Keywords: active methodology; audiodrama; distance learning; dramaturgy; theater. 
 

 

 

 

 



 

 

Teatro como técnica de si 179 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

 

1 Introdução  

 

Este trabalho explora a influência da filosofia do teatro simbolista, especificamente no 

Teatro Estático de Maurice Maeterlinck, analisando conceitos, como o “Teatro de Androides”, 

“Teatro Lido”, “Teatro Estático” – “Antiteatro” e o ‘Esvaziamento da Palavra’ no audiodrama 

Los Ciegos3. A consciência ética e estética do simbolismo entra em diálogo com a leitura ativa 

a partir da valorização do subjetivo, em que a situação (o mundo) é maior e mais valorizada do 

que o sujeito (indivíduo).  

A pesquisa estabelece uma conexão com o consumo no mundo digital e real, utilizando 

uma metodologia prática de interpretação ativa no processo criativo. Problematiza-se a retração 

do Corpo Vibrátil (Rolnik, 2006) através da experiência etnográfica da Crise do Capitalismo 

Cognitivo. A partir da cartografia, examina-se a perda de alteridade entre autor e obra, refletindo 

também sobre a Escrita de Si, de Michel Foucault, e sua relação com Sêneca. Esta análise é 

derivada da dissertação de mestrado do autor (2021-2024), na linha de pesquisa “Técnicas e 

Processos de Formação do Artista da Cena”. O foco principal deste trabalho é a democratização 

do teatro. Acredita-se que o teatro deve ser acessível a todos. “É um artista porque é um ser 

humano” (Boal, 1980, p. 119). O artigo também investiga como o ensino do teatro pode servir 

como uma ferramenta prática para o cotidiano de “não atores”, com destaque para a experiência 

de pessoas com 60 anos ou mais que participam do programa universidade, da UNICAMP, 

interessados em Espanhol e Teatro online, de maneira síncrona, por vídeochamadas, e que 

contribuíram para a criação e O protagonismo deste audiodrama. 

No ambiente dinâmico das mídias sociais, o consumo de conteúdo digital exerce um 

impacto significativo na formação da subjetividade dos indivíduos. A exposição contínua a 

narrativas compartilhadas online molda profundamente as experiências pessoais e as emoções 

dos usuários, refletindo uma prática moderna que ressoa com os conceitos de Escrita de Si, 

discutidos por Foucault. Na Antiguidade, a Escrita de Si era uma prática de autoconhecimento 

e construção da identidade; hoje, ela se manifesta na forma como as pessoas interpretam e se 

conectam com as informações digitais disponíveis. Esse fenômeno se relaciona diretamente 

com a leitura subjetiva, que destaca o papel das experiências e emoções individuais na 

 
3 Disponível para acesso no Spotify, YouTube e demais plataformas de streaming 
https://open.spotify.com/episode/33aoxOTGXqt4pzEDZVuSz3 



 

 

Teatro como técnica de si 180 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

interpretação literária. O consumo digital, muitas vezes, acontece de modo automático, sem que 

as pessoas entendam por que certos conteúdos as afetam, o que facilita a circulação de fake 

news. No teatro, aliado à Escrita de Si, são elas próprias que colocam para fora o que sentem e 

quem são, sem que alguém lhes ensine isso. Esse movimento de expressão gera autoconsciência 

e transforma o olhar: elas passam a interpretar ativamente o que consomem, em vez de apenas 

reagir, reduzindo leituras automáticas do conteúdo digital. 

No contexto do “Capitalismo Cognitivo”, no qual a informação e a criatividade são 

recursos valiosos, essas práticas digitais se tornam essenciais para entender como a 

subjetividade é moldada e expressa através do lucro. A conexão entre o consumo de conteúdo 

digital e a formação de subjetividade oferece novas perspectivas sobre como práticas 

tradicionais de leitura e interpretação se adaptam e se complementam no contexto moderno a 

partir do cuidado consigo, visto em Sêneca.  

Este trabalho também visa compreender como as práticas digitais de consumo de 

conteúdo influenciam a formação de leitores e a análise crítica literária, explorando as 

interseções entre a subjetividade dos consumidores e a interpretação de narrativas digitais. 

Recomenda-se a escuta prévia do audiodrama Los Ciegos antes da leitura deste artigo. O texto 

encenado corresponde integralmente à dramaturgia4 original5, de domínio público, em virtude 

da publicação centenária do autor.  

 

2 O Pastor e seu Rebanho: Engajamento e Poder  

  

O comportamento de pessoas 60+ na internet gera percepções diversas, e muitas vezes 

são estigmatizadas como principais disseminadoras de notícias falsas. Isso se relaciona ao uso 

de formas de comunicação vistas como “de outra geração”, como cartões e transmissão de 

mensagens encaminhadas, frequentemente. A necessidade de pertencimento, aliada à rapidez 

dos algoritmos, favorece o compartilhamento sem verificação prévia. “Maior desejo de 

compartilhar informações do que estudá-las profundamente” (Sperber, 2020, p. 11). Para 

enfrentar esse cenário, adapta-nos à linguagem estética do grupo, aproximando-nos da sua 

sensibilidade. Buscamos cartões semelhantes aos que compartilhavam, mas em espanhol, e 

 
4 A consulta para a versão da peça de teatro Os Cegos, em espanhol, está disponível em 
https://www.matacandelas.com/Guion-De-LosCiegos-De-MauriceMaeterlinck.html 

5 A peça “Os Cegos”, em português, encontra-se disponível para acesso público neste endereço (p.73-109): 
https://pequenogesto.com.br/wp-content/uploads/2024/06/Teatro_Maeterlinck.pdf 



 

 

Teatro como técnica de si 181 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

passamos a respondê-los com esses materiais, sempre que surgia uma fake news. Isso ajudou a 

mostrar que pertencimento não precisa estar ligado à desinformação.  

Gradualmente, passaram a usar esses cartões com familiares, em vez de notícias falsas. 

Com a crescente polarização política de 2022, essa estratégia reduziu tensões e reforçou 

vínculos, legitimando também o estudo do espanhol. Um aluno chegou a dizer que o grupo 

“agrada a gregos e troianos”. Não sabemos se influenciamos votos, mas a metodologia ativa 

favoreceu reflexão, aproximação e aprendizado mútuo, estimulando-os a buscar mais cultura e 

a pensar melhor sobre os conteúdos que consomem. “Para mudar tal situação, o ato de aprender 

precisa tornar-se um processo reconstrutivo, que permita ao estudante estabelecer diferentes 

relações entre fatos e objetos” (Demo, 2004, apud Lovato et al., 2018, p. 14). 

 

Figura 1: Mensagem no nosso grupo de WhatsApp6 

 

Fonte: Arquivo pessoal (2025). 
 

A interrupção do compartilhamento de fake news no grupo relaciona-se à desconstrução 

do imaginário sobre o outro. Como professor “jovem”, vindo da universidade pública e das 

Artes da Cena, eu poderia ser associado a signos políticos de esquerda, nas eleições de 2022. 

Entretanto, minha postura contrariou o estereótipo esperado (pelo pré-conceito), produzindo 

 
6 Mensagem no nosso grupo de WhatsApp de um aluno que antes espalhava fake news, mas que, ao longo do curso, 
transformou-se, e agora compartilha apenas conteúdos em espanhol. 



 

 

Teatro como técnica de si 182 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

respeito e abertura reflexiva. A filosofia do teatro, aqui, não moraliza: evidencia o que cada 

gesto coloca em cena. Com apoio das aulas de teatro do Telecurso 20007, principalmente através 

de sua filosofia de trabalho, pudemos discutir o sentido do que fazíamos em ambiente remoto: 

teatro, cena digital ou aula mediada por tecnologia? 

Essa dramaturgia dos encontros articula-se com os “Jogos da Verdade” e com a crítica 

foucaultiana à “neutralização” (Foucault, 1990). Criou-se um espaço no qual os participantes 

passaram a sentir vergonha de causar dano ao outro, sobretudo sabendo que havia pessoas de 

posições políticas diversas no mesmo grupo. É o que chamamos de Sensibilidade Pedagógica. 

O ambiente funcionou como exercício de altruísmo. Assim como um animal ferido reage 

defensivamente, também ali surgiam resistências. Cabia-nos não “revidar”, mas manter 

presença afetiva e não violenta, alinhada à Comunicação Não Violenta (Rosenberg, 2006)8. 

Essa atitude favoreceu a desmontagem das máscaras sociais e a abertura ao jogo, permitindo 

que o grupo gradualmente abandonasse as fake news. Em As Tecnologias do Eu, Foucault 

(1990) mostra como a moral cristã reconfigurou a relação entre desejo, verdade e alteridade, 

subordinando o “cuidar de si” ao imperativo de confessar-se. Hoje, essa lógica se atualiza no 

algoritmo: ao conhecermo-nos compulsoriamente, a máquina nos conhece melhor, 

monetizando nossos hábitos e moldando os conteúdos que consumimos. 

 

É possível que a nossa tradição filosófica tenha enfatizado excessivamente o segundo 
princípio “conhece-te a ti mesmo” e tenha esquecido o primeiro “cuidar de si mesmo”. 
O princípio délfico não era um princípio abstrato referente à vida, era um conselho 
prático, uma regra que devia ser observada para consultar o oráculo. ‘conhece-te a ti 
mesmo’ significava: ‘Não suponha que você é um deus’ (Foucault, 1990, p. 50). 
 

Uma das metáforas que ele utiliza para ilustrar as formas de exercício de poder é a do 

“Pastor-Rebanho”, em diálogo com o modelo “Cidade-Cidadão”. A metáfora do pastor e do 

rebanho também tem suas raízes no Cristianismo, no qual o pastor é aquele que guia, cuida e 

protege o rebanho (os fiéis). O poder pastoral é, portanto, um poder de cuidado, mas também 

de controle e vigilância contínua sobre cada indivíduo. O objetivo é a “salvação” e o bem-estar 

do rebanho. Há uma responsabilidade moral e espiritual do pastor em relação aos seus 

seguidores, o que implica uma governança ética e cuidadosa.  

 
7  Ainda disponível para acesso em seu canal oficial: https://youtu.be/erRhHsRcxPg?si=eSrh-1yaxnfdlVbK 

8 A Comunicação Não-Violenta, ou a sua abreviação (CNV), pode ser entendida como um processo que  estabelece 
uma conexão consciente através da empatia e da compaixão entre os interlocutores. 



 

 

Teatro como técnica de si 183 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

Foucault usa essas metáforas para mostrar como diferentes formas de poder moldam a 

subjetividade e as práticas de si. O poder político se preocupa com a organização e governança 

da sociedade. Essas duas formas de poder coexistem e se entrelaçam, influenciando em como 

nos percebemos e nos comportamos como sujeitos. Ou seja, precisamos obedecer a Deus, à 

figura de um político, à de um coach, à de um creator, a algo, ou a alguém, e termos 

comportamentos padronizados para sermos inseridos em sociedade. Em outras palavras, a voz 

racional que sussurra em nosso íntimo, permeando o campo da “vergonha”, também observada 

no conceito de “Neutralização”, em Foucault, manifesta-se em nosso desejo de engajamento e 

pertencimento. Essa analogia entre os dois modelos sublinha como as práticas de cuidado e 

governança se entrelaçam, moldando tanto a subjetividade individual quanto a ordem social. O 

poder pastoral e o poder político, apesar de suas diferenças, compartilham uma preocupação 

comum com o bem-estar daqueles sobre os quais exercem influência. Essa interseção torna 

evidente que as formas de poder são mais relacionadas do que aparentam, operando 

simultaneamente em níveis pessoais e coletivos para guiar, transformar e governar.  

Neste período pós-pandemia, seguimos consumindo conteúdo digital de forma 

acelerada e por longos períodos, sem aprofundamento. O entretenimento parece mais 

superficial, afetando todas as idades. De 2021 a novembro de 2025, o algoritmo se tornou mais 

agressivo, impulsionado pela presença crescente da Inteligência Artificial, que evoluiu 

rapidamente no mercado de trabalho durante a elaboração desta pesquisa. Isso nos faz tentar 

reagir contra o movimento mecânico de rolar o feed infinitamente, percebendo que esse hábito 

pode nos tornar menos humanos, ao não nos permitir sermos afetados ou impactados pelo 

conteúdo que estamos consumindo, retraindo nossa sensibilidade e expressão. Traz ainda uma 

forma de contato superficial com os conteúdos – tornando-nos alvo de fake news e levando-nos 

a agir como um personagem de jogo, um NPC.9  O movimento, quase taylorista, de scrollar10, 

reconfigura-se no mundo contemporâneo até mesmo no ócio, além de invadir o ambiente de 

trabalho sempre próximo ao tédio. Foucault (1990, p. 50) aponta que a tradição moderna passou 

a privilegiar o autoconhecimento em detrimento do autocuidado, reduzindo a singularidade do 

indivíduo em favor de normas universais. Esse contraste dialoga com Maeterlinck, que vê tais 

 
9 NPC: Abreviação do inglês non-player character, personagem não controlado pelo jogador, com ações 
padronizadas nos games. O termo passou a ser usado, sobretudo nos EUA, para designar pessoas vistas como 
repetidoras automáticas de discursos da mídia tradicional. 

10 Do inglês, ‘rolagem’ é o que fazem na tela de nosso smartphone, a cada conteúdo que passamos em uma rede 
social. 



 

 

Teatro como técnica de si 184 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

“normas” a partir da natureza e do espiritual, orientando-se mais pelo sentir do que pelo 

classificar. Hoje, porém, mais exibimos do que realmente sentimos ou possuímos. 

Foucault (1990, p. 37) adverte sobre o perigo de neutralização ao criticar a ideia de que 

o ‘uni mesmo’ (o eu individual) seja tratado como um objeto pré-dado, que precisa ser 

conhecido antes de qualquer outra consideração. Essa crítica tem implicações significativas 

para a ética e a estética glocal neste artigo. Na ética glocal, que valoriza a interação entre o 

global e o local, o alerta de Foucault pode ser relacionado à importância de reconhecer e de 

respeitar a singularidade das experiências individuais, evitando processos de padronização ou 

homogeneização que comprometam uma compreensão contextualizada dos valores éticos. 

Embora Foucault não utilize o conceito de glocalidade, a aproximação aqui proposta insere suas 

reflexões no debate sobre ética e estética glocal (Robertson, 1992). Em termos estéticos, a 

preocupação foucaultiana com a neutralização ressoa na necessidade de preservar e promover 

expressões culturais diversas e autênticas em um contexto globalizado, enriquecendo a 

paisagem estética (através da ética) por meio do equilíbrio entre influências locais e globais, 

sem reduzir essa diversidade a formas culturais uniformizadoras. “NEUTRALIZAÇÃO: a ideia 

de que esse ‘uno mesmo’ é um objeto inteiramente dado que, antes de qualquer outra coisa, é 

preciso CONHECER” (Morey, in Foucault, 1990, p. 37) 

Esta perspectiva de vida, que caminha apenas em prol do lucro, é o que nos segura nestes 

“Jogos da Verdade”, vistos em Foucault como “técnicas específicas que os homens usam para 

compreenderem a si mesmos” (1990, p. 48). Esse teatro da vida real, em que representamos 

personagens, atualiza a metáfora do mundo como palco, sempre habitado por performances e 

sentidos em disputa. O termo ‘Persona’, originado do Teatro Grego da Antiguidade para 

descrever as máscaras que atribuíam identidades fictícias aos atores, também foi adaptado pelo 

psicólogo Carl Jung para se referir à imagem ou papel que projetamos para os outros. Esta 

tensão entre o que somos e como aparentamos ser é explorada nas aulas de teatro online, nas 

quais os alunos buscam transformar suas reações a situações desafiadoras da vida.  

Os alunos, ao iniciarem o curso11, frequentemente veem-se como algo que não 

conseguem ser na vida real (seja um pai ideal, um marido atraente ou uma profissional 

 
11 Durante a pesquisa, pudemos experimentar o teatro online também no mercado de trabalho, por meio das aulas 
realizadas na plataforma Superprof. Esse percurso permanece ativo e integra desdobramentos do projeto no 
Doutorado, formando pessoas do Brasil e de outros países em teatro e língua espanhola. Relatos e informações 
sobre as práticas podem ser consultados nos seguintes links de acesso:  
TEATRO: https://www.superprof.com.br/aula-teatro-oratoria-expressao-desinibicao-atuacao-mundo-palco.html    



 

 

Teatro como técnica de si 185 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

qualificada, ou ‘atualizada’, mesmo após a aposentadoria). Através da improvisação, dos 

“Jogos Teatrais” (Spolin, 2001) e dos exercícios no Teatro do Oprimido – de Augusto Boal –, 

essas “personas” começam a desmoronar em várias cenas e atividades. Como na experiência 

“Quebra da Repressão” (Boal, 1982 p. 106), dinâmica que expurga traumas, cicatrizes e 

situações que criaram marcas nos corpos dos sujeitos, assim, fazendo com que, na 

improvisação, os alunos vejam o porquê de eles estarem querendo compartilhar tais temas que 

estão levando para as cenas, tudo online. “Os convívios são menos controláveis pelos serviços 

de inteligência / os tecnovívios são fáceis de gravar e arquivar” (Dubatti, 2021, p. 260).  

As fissuras, nessas máscaras, revelam novas facetas dos alunos, observadas nas 

gravações das aulas via Google Meet. Nas dinâmicas online, a identidade nas cenas 

improvisadas torna-se mais fluida, levantando questões sobre a coexistência de múltiplas 

identidades ou a escolha estratégica de uma delas. As cenas expõem diferentes aspectos de uma 

mesma personalidade, mostrando como essas identidades se quebram, se recombinam e se 

reorganizam ao longo do processo, sempre “de dentro para fora”. Cada aula torna-se um evento 

educativo-artístico singular, aproximando-se do documentário cênico. O teatro evidencia o que 

o aluno consome e cocria, revelando seu grau de atenção a si mesmo. Frequentemente, nota-se 

a busca inicial por uma expressão inatingível, próxima à “poker face” hollywoodiana, entendida 

como habilidade de controle emocional. O trabalho com memória afetiva, porém, desloca o 

foco para uma interpretação exteriorizada, não mimética, ancorada em um “jogo adulto” 

consciente, em que o aluno atua como agente criativo e sensível, e não como mero reprodutor 

de gestos e emoções importadas. “Quais são as relações que temos com a verdade através do 

conhecimento científico, com aqueles ‘jogos de verdade’ que são tão importantes na civilização 

e nos quais somos, ao mesmo tempo, sujeito e objeto?”  (Foucault, 1990, p. 150). 

 A etnografia e o agenciamento afetivo nos ajudam a compreender a convivência, mesmo 

mediada pela tecnologia, como no tecnovívio (Dubatti, 2014). Durante a pandemia, essa 

experiência síncrona foi analisada no contexto do teatro em áudio, na Argentina. Dubatti (2021, 

p. 257) descreve o audiodrama como “neotecnológico”; e distingue convívio, que envolve 

encontros físicos, de tecnovívio, que se refere à interação à distância, mediada pela tecnologia, 

que amplia a proximidade. Quando criamos, organizamos nossos conceitos, expectativas e 

 
ESPANHOL: https://www.superprof.com.br/hablas-espanol-aulas-personalizadas-para-brasileiros-com-foco-
sotaques-culturas-espanha-america-latina.html 



 

 

Teatro como técnica de si 186 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

vontades. “Nesse universo, a obra é então a oportunidade única de manter sua consciência e de 

fixar suas aventuras. Criar é viver duas vezes” (Camus, 2021, p. 112).  

Acredita-se que a mediação tecnológica ainda carece de presença, cheiros, toques e 

conexões mais profundas com o mundo subjetivo, embora a arte ao vivo nos conecte a uma 

videochamada; e, apesar de ser mais difícil criar nesse espaço, nós existimos. Existe teatro 

online. “O que estamos fazendo agora não é o teatro porque está na câmera nem o cinema 

porque se molda no jogo teatral; mas é teatro porque parte do jogo e se coloca no ao vivo e é 

cinema porque parte da arte em câmera.”12 

 

3 Recuo pedagógico: antiguidade e interpretação ativa  

 

Nas redes sociais, os criadores de conteúdo exercem uma forma de poder, pois 

compartilham suas perspectivas e moldam as narrativas que são consumidas por um público 

maior. Esse poder é exercido através do espaço afetivo, em que as experiências pessoais são 

compartilhadas e se conectam com os sentimentos e vivências do público. A frase “devemos 

pautar nossa vida como se todo mundo a olhasse” (Sêneca, apud Foucault, 2004, p. 156) pode 

ser relacionada a essa dinâmica. Ela sugere que devemos viver nossas vidas de forma ética e 

autêntica, conscientes de que nossas ações e escolhas têm um impacto na percepção que os 

outros têm de nós. Assim, conforme Osborne (2016, p. 40), evitamos o “cancelamento”: 

“Natureza  geral  do  julgamento,  baseado  na distinção entre sujeito e predicado [...] como um 

resultado da profundidade especulativa da identidade proposta, ‘o sujeito desaparece no [ou é 

exaurido por] seu predicado” (Pelúcio, 2021).  

Os criadores de conteúdo, ao compartilharem suas experiências e perspectivas 

publicamente, vivem sob o olhar do público. Essa consciência os leva a refletir sobre suas ações 

e decisões, procurando serem genuínos e coerentes com sua identidade e valores. Será? “É que, 

como lembra Sêneca, ao se escrever, se lê o que se escreve, do mesmo modo que, ao dizer 

alguma coisa, se ouve o que se diz.” (Foucault, 2004, p. 153). Assim, a identificação do público 

com os criadores de conteúdo e a relação com os estudos de Foucault evidenciam a importância 

do espaço afetivo (e orgânico) nas redes sociais, onde a partilha de experiências e narrativas 

pessoais cria conexões emocionais e possibilita uma influência mútua entre criadores e público. 

Além de tudo, evidencia a necessidade de tempo – tempo para interpretar os inúmeros signos 

 
12 Chico Pelúcio - fundador, ator e diretor do Grupo Galpão de Teatro em videochamada. (2021) (N/A) 



 

 

Teatro como técnica de si 187 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

recebidos. Assim, neste processo de assimilação, tem-se um exercício de consciência de 

escolha, do conteúdo, da literatura expandida, que queremos consumir neste mundo de 

oportunidades contemporâneas. 

 Foucault destaca as diferenças entre essa prática do relato de si mesmo no cotidiano da 

vida e outras formas de escrita, como a correspondência ciceroniana e a prática dos 

hypomnémata: “Cujo papel é o de permitir a constituição de si a partir da coleta do discurso dos 

outros” (Foucault, 2004 p. 157). Ou seja, hypomnémata é a coleta de uma escuta de um anúncio, 

de uma frase, de qualquer elemento que se comunicou com quem documenta. Essa colcha de 

retalhos, essas pegadas do cotidiano, como em um grupo de Whatsapp próprio, apenas comigo 

de contato, organizam os nossos caminhos ao refletirem o que consumimos, o que guardamos. 

Enquanto o hypomnémata visava a apropriação e unificação de fragmentos selecionados para 

se constituir como objeto de ação racional, a prática do relato epistolar (de si mesmo) envolve 

a coincidência do olhar do outro com o próprio olhar, ao comparar as ações cotidianas com as 

regras de uma técnica de vida. Ou seja, hypomnémata é um registro externo (do outro); Escrita 

de Si é de e sobre si mesmo.  

Em suma, Foucault explora a relação entre a escrita epistolar, o exame de consciência e 

a prática de se relatar no contexto do cotidiano. Ele destaca como a correspondência, como 

escrita de si, com o uso ou não do hypomnémata13, oferece uma oportunidade de autoexame e 

de se apresentar ao outro, permitindo uma reflexão sobre a vida diária e a conformidade com 

os princípios éticos estabelecidos (pensar antes de responder). Contudo, a meu ver, os 

hypomnémata possuem, em seu cerne, um nascimento mais livre do julgamento do outro, por 

não nascer como correspondência, e sim como mediação entre o externo e o interno. Porém, 

com o autojulgamento mais presente na perspectiva da atenção, reflete-se: “por que anotei 

isso?” 

No primeiro elemento, a restrição funciona como filtro: na Escrita de Si, ela aparece na 

alternância equilibrada entre leitura e escrita, pois ler em excesso dispersa, e escrever demais 

esgota, como apontam os estoicos estudados por Foucault. Esse filtro evita, segundo Sêneca, 

passar de um texto a outro sem reter nada, o que levaria à incorporação indiscriminada de 

 
13 O termo correto, utilizado por Michel Foucault, é hypomnémata (do grego ὑπομνήματα), traduzido como 
“cadernos de notas”. Trata-se de registros de leituras, fragmentos de discursos, reflexões e exercícios que 
auxiliavam na constituição de si mesmo, funcionando como suporte de memória e prática ética no cuidado de si. 
A forma hyponemnaa, encontrada em algumas referências secundárias, não corresponde a um conceito distinto 
em Foucault, mas a uma grafia equivocada. (N/A)  



 

 

Teatro como técnica de si 188 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

discursos. Para Foucault, essa prática de leitura ativa fortalece a consciência sobre o que 

consumimos. Hoje em dia, os algoritmos, que são a base fundamental para a criação e o 

funcionamento de sistemas de IA, influenciam nossa vida digital. O que consumimos, ao usar 

o “telefone”, é apresentado em nossa linha do tempo, seja na Timeline, no Feed ou na For You 

(FY). “Quando Fundanus pede conselhos para lutar contra as agitações da alma… Plutarco vai 

então lhe enviar toscamente os hupomnêmata que havia redigido sobre si mesmo” (Foucault, 

2004, p. 148). 

Foucault entende a importância do que consumimos, ou seja, do que nos conectamos 

“do outro” (obras, livros, jornais) com moderação. “Mas não é preciso dissociar leitura e escrita; 

deve-se ‘recorrer alternadamente’ a essas duas ocupações, e ‘moderar uma por intermédio da 

outra’.” (Sêneca, apud Foucault, 2004, p. 149). Para Sêneca, essa imersão em si mesmo implica, 

também, em abertura, tanto para leitura quanto para escrita. Não estamos isolados, não vivemos 

sós. Porém, essa conexão surge de uma maneira moderada, e não dissociada.  

 

Não se deveria considerar esses hupomnêmata como um simples suporte de memória, 
que se poderia consultar de tempos em tempos, caso se apresentasse uma ocasião. Eles 
não se destinam a substituir as eventuais falhas de memória. Constituem de 
preferência um material e um enquadre para exercícios a serem frequentemente 
executados: ler, reler, meditar, conversar consigo mesmo e com outros etc. E isso para 
tê-Ios, de acordo com uma expressão que frequentemente retorna, prokheiron, ad 
manum, in promptu. “À mão”, porém, não simplesmente no sentido de que poderiam 
ser chamados à consciência, mas no sentido de que devem poder ser utilizados, tão 
logo seja necessário, na ação (Foucault, 2004, p. 148). 
 

Se escrever muito esgota, o excesso de leitura dispersa: “Abundância de livros, conflitos 

da mente” (Foucault, 2004, p. 150). Então, essa conexão com o todo, de uma maneira moderada, 

faz parte da constituição da formação de um sujeito ético, humanizado. Atualmente, poderíamos 

relacionar com o cuidado ao uso descabido das redes sociais.  O que estão escolhendo 

apresentar? O que estamos consumindo? É importante considerar o contexto contemporâneo: 

hoje não é o excesso de livros que nos dispersa, mas a oferta constante de conteúdos 

instantâneos, capazes de ativar rapidamente o sistema dopaminérgico de recompensa. Esse 

ritmo acelerado de estímulos, muito diferente da temporalidade da leitura, condiciona o cérebro 

a buscar gratificações imediatas e reduz a tolerância aos processos mais lentos e contínuos da 

atenção profunda. 

 Se o excesso de discursos polui a construção do sujeito ético, atualmente, a nossa vida 

também é digitalizada. Então, o que estou consumindo e, principalmente, onde estou 



 

 

Teatro como técnica de si 189 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

consumindo, irá conectar-se o que está sendo compartilhado no Kwai, no Tiktok e nos grupos 

de WhatsApp “de condomínios”. A internet é feita por pessoas e para pessoas. Para “viralizar”, 

é necessário criar algo novo e singular, ou imitar um conteúdo já bem-sucedido? Reflete-se a 

tensão entre inovação e conformidade presentes em ambos os contextos. A investigação deste 

artigo também problematiza esse lugar da imitação, que engaja em prol de uma criação original 

tal como a criação do teatro na visão ocidental. “Teatro era para o povo cantando livremente ao 

ar livre: o povo era o criador e o destinatário do espetáculo teatral, que se podia então chamar 

de canto ditirâmbico” (Boal, 1980, p. 12). 

Vindo do Ditirambo, esses ritos feitos por e para as pessoas, em teatro; essa arte milenar, 

que conta histórias antes do “fio”, “do rolo”, do pitch, da thread e do storytelling é pensando 

na seguinte fórmula: Um ator (A) interpreta uma dramaturgia (B) e dá espaço para a criação 

“C”. Ou seja, cada pessoa vai criar o mesmo personagem de uma maneira diferente, porque, 

apesar de sermos humanos, não somos iguais. O problema central é a escassez de espaços, para 

entrega, de criação e expressão singular, algo ainda evidente na internet. Tratando-se ainda de 

usuários brasileiros, as plataformas são desenvolvidas por empresas do Norte Global e acabam 

impondo padrões culturais que buscamos imitar quando esses aplicativos “viralizam” 

localmente. O TikTok é chinês, o Instagram é norte-americano; nada é, de fato, brasileiro. 

Sêneca busca um aprimoramento mútuo, destacando a importância contínua da 

aprendizagem e da necessidade de apoio na formação da própria essência. “Ofícios recíprocos. 

Quem ensina se instrui” (Sêneca, apud Foucault, 2004, p. 154). É qualitativo. Ou seja, é um ser 

(o aprendizado) que nasce ao lado do objeto artístico (conteúdo). Porém, ele vai aumentando 

de tamanho, ele vai se desenvolvendo. Como imagem, para ilustração, visualizamos esta 

oportunidade que temos de prestar atenção em tudo, até mesmo na rolagem do Instagram, do 

TikTok, do Facebook, do YouTube e analisar: o que estamos consumindo? Estamos vendo ou 

assistindo? É um descanso? Tudo bem se for, se eu só quiser ver notícias de um reality show, 

por exemplo. Mas precisamos ter consciência de nossos atos, porque “o tempo passa”. 

“Digiramos a matéria: caso contrário, ela entrará em nossa memória, não em nossa inteligência 

[in memoriam non in ingenium] (Sêneca, apud Foucault, 2004, p. 153).  

Esse pensamento crítico existe para enxergarmos os momentos, os conteúdos atrelados 

entre conhecimento e entretenimento. Ambos podem coabitar, mas não podem sobrepor-se uns 

aos outros, pois o conteúdo na internet vai além dos “prazeres terrenos”, como de “Que come 

comida, Que bebe bebida, e por isso tem alegria” (Pessoa, 1945). A nossa vivência em 



 

 

Teatro como técnica de si 190 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

sociedade capitalista, sob a influência do “Capitalismo Cognitivo” (Rolnik, 2006, p. 18), age 

como uma retração da alteridade em nosso sistema nervoso. A própria palavra “córtex”, que 

em latim significa “casca”, sugere esse endurecimento nos estudos, na obra Cartografia 

Sentimental (2006). Esse processo enrijece nossa criatividade; em outras palavras, o tempo da 

Escrita de Si promove a expressão em contraste com o engessamento imposto pelo sistema 

capitalista, que privilegia outros prazeres, como a compra, a posse e o lucro. 

 

A escrita de si mesmo aparece, aqui, claramente em sua relação de complementaridade 
com a anacorese: ela atenua os perigos da solidão; oferece aquilo que se fez ou se 
pensou a um olhar possível; o fato de se obrigar a escrever desempenha o papel de um 
companheiro, suscitando o respeito humano e a vergonha; é possível então fazer uma 
primeira analogia: o que os outros são para o asceta em uma comunidade, o caderno 
de notas será para o solitário (Foucault, 2004, p. 145). 

 

O que vamos entender sobre a glocalização, neste artigo, está, também, conectada com 

este mercado que existe por e para vender desejos, e, assim, a sociedade caminhar. “Uma 

estratégia de desejo e não uma suposta identidade cultural” (Rolnik, 2006, p.102). Se “o desejo 

só funciona em agenciamento” (Rolnik, 2006, p. 18), entendemos que a conexão está na troca, 

no atravessamento de uma pessoa pelo ambiente, pelas outras pessoas. A situação é maior que 

a ação individual. “A cultura de massa aliena, forçando o indivíduo a perder ou não formar uma 

imagem de si mesmo diante da sociedade” (Trivinho, 2022, p. 12).  A consonância entre autor 

e obra é vista em Michel Foucault a partir do entendimento do que é um autor em um lugar de 

conexão entre corpo e voz, criação e criatura, autor e obra, em uma generosidade por si só. 

Creator e conteúdo. Conteúdo e o que entendemos dessa obra. Michel Foucault retoma o 

estoicismo romano e encontra Sêneca, que, por sua vez, retorna aos gregos para pensar a escrita 

de si como autoconhecimento. Trata-se de desacelerar a quantidade de livros e informações 

obtidas em favor da qualidade: refletindo sobre como, quando, por que e para que usamos essas 

informações, em direção a uma melhor qualidade de vida. 

Quando Foucault observa que não adianta “passarmos incessantemente de livro a livro 

sem jamais nos determos em nada” (2004, p. 150), é possível relacionar isso ao nosso costume 

dopaminérgico de rolar a grade das redes sociais. Olhar repetidamente o nosso próprio story 

reforça o desejo de ver como o outro recebe nossa imagem; enquanto a chuva de reels e 

carrosséis alheios nos coloca diante de inúmeros conteúdos, sem nos fixarmos em nada, e, 

muitas vezes, sem refletir sobre o que compartilhamos nessa busca por pertencimento, que abre 

espaço para as fake news.  “Cada um de nossos órgãos dos sentidos é portador de uma dupla 



 

 

Teatro como técnica de si 191 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

capacidade… Já a segunda […] nos permite apreender a alteridade” (Rolnik, 2006, p. 24). A 

internet, hoje, é a impressão digital de nossa vida. Se eu não sou um astro de cinema na vida 

real, não consigo imprimir na internet um perfil que seja este “sucesso”. Quando alguém 

consegue enganar, surgem os perigos das fake news, dos treinadores e de outros mentores. “Os 

militantes só captam do desejo o seu plano visível e consciente: confundem a subjetividade em 

geral com seu modo de produção predominante na sociedade em que vivem, aquele que produz 

individualidades abstratas” (Rolnik, 2006, p. 67).  

Essa dopamina liberada em prol apenas do entretenimento traz o risco de nos 

conectarmos com conteúdos que são criados sem a ética, e apenas em prol da estética da 

linguagem que querem comunicar em um mundo glocal. Assim, impede-se a compreensão de 

criações locais especiais para um mundo global, favorecendo a eleição de políticos que afundam 

uma cidade – como ocorreu em Porto Alegre (RS), nas enchentes de maio de 2024. “A tragédia 

no Rio Grande do Sul é consequência de destruição humana” (Raoni, 2024). 

Por mais que tenhamos atravessado uma Ditadura Militar e outros momentos em que 

houve um pensamento social mais distante do humanitário, novas guerras surgem, em comjunto 

esta categoria cartografada pela antropóloga Suely Rolnik. O “complexo da casa-grande-e-

senzala” (2006, p. 79) ainda permanece no que hoje protagoniza um avanço ante a democracia 

no Brasil, na América Latina e no mundo. É no tropicalismo que se identifica uma vertente para 

sair desses “territórios psicossociais padronizados” (Rolnik, 2006, p. 53), seja nas “doações ao 

Sul” seja nas famosas casas de apostas dos jogos do “Tigrinho”. "Chegamos à captura pós-

moderna pela mídia [...] Somos a voz da mídia que fala pela nossa voz, especificamente 

estilizados dos pés à cabeça. Somos uma voz sem voz própria" (Rolnik, 2006, p. 93). 

A vida digital projeta a vida real: tanto o poder dos creators quanto o nosso engajamento 

com conteúdos duvidosos afetam diretamente nossa experiência e reforçam a necessidade de 

um acolhimento que reconheça a individualidade. Nesse cenário, torna-se essencial atentar ao 

que consumimos, exercitando uma leitura ativa; não pesada”, mas consciente. Nossa simples 

presença no ambiente virtual, mesmo “só para olhar” o feed, a timeline ou a for you, orienta 

aquilo que os algoritmos nos devolvem. “O primitivo que se reatualiza no Carnaval é nosso 

‘bloco de infância’[…] que nos mantém contemporâneos” (Rolnik, 2006, p. 100). Ao observar 

e ouvir, tornamo-nos conscientes não apenas do sentido, mas da expressão dessas experiências. 

Como afirma Rolnik (2006, p. 50), “a simulação é a própria condição da vida. A abolição de 

uma é a abolição de outra”. Esse espaço pessoal conecta-se ao que expressamos através de 



 

 

Teatro como técnica de si 192 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

palavras, gestos, movimentos, desenhos e cores. “O Homem-Espectador é o criador do Destino 

do Homem-Personagem” (Boal, 1980, p. 154). Leituras. A narrativa, a literatura, a dramaturgia: 

conteúdo. Isso nos leva a desenvolver um pensamento crítico e, por conseguinte, político. 

“Nada é alheio à política, porque nada é alheio à arte superior que rege todas as relações de 

todos os homens” (Boal, 1980, p. 29). 

 

4 Metodologia ativa: pulsão de ficção e sensibilidade pedagógica  

 

 Com base nas categorias de Metodologias Ativas, nosso trabalho utiliza o teatro online 

como um encontro síncrono, que estimula a percepção de alteridade nos alunos. O método de 

John Dewey (1859-1959), que propõe o “aprender fazendo” (Lovato et al., 2018, p. 10), em 

parte, dialoga com nossa proposta. Embora a abordagem PBL (Problem-Based Learning) tenha 

como foco a resolução de problemas, o nosso projeto se alinha ao que Dewey denomina 

“Projeto Construtivo”, cujo objetivo é “construir algo novo, introduzindo alguma inovação, 

propondo uma solução nova para um problema ou situação” (Lovato et al., 2018, p. 10). No 

nosso caso, não há um problema em estudar espanhol e em fazer teatro online, mas sim uma 

energia colaborativa que se transforma em uma egrégora criativa, impulsionada pela prática 

síncrona do teatro em tecnovívio. Assim como no laboratório de ciências a explosão é química, 

fazer teatro, online, com espanhol, é uma explosão criativa! Esse espaço facilitou a troca de 

estímulos durante aulas de até 60 minutos, com o objetivo de dar vida ao audiodrama Los 

Ciegos.  

A metodologia de trabalho proporciona aos alunos, especialmente através das aulas 

gravadas, a oportunidade de se enxergarem em cena, observando o que improvisam e trazendo 

à tona tanto suas emoções quanto as experiências compartilhadas. Isso leva à reflexão sobre a 

razão de determinadas cenas e sobre as “correntes” ou “âncoras” metafóricas (preconceitos, 

inseguranças, traumas), que, muitas vezes, são carregadas por longos períodos por cada um de 

nós. As cicatrizes vão para a cena. A proposta é ressignificar essas situações no presente, 

oferecendo o tempo necessário para processar o que o mundo capitalista, outrora, não permitiu. 

É uma espécie de instrumentalização digital expandida, em expansão, que não é só um trabalho 

técnico, manual, analógico de descobrir onde clica para compartilhar tela, por exemplo. Trata-

se de uma perspectiva de mediação que, por meio de um método interdisciplinar, estimula e 

fomenta o desenvolvimento de habilidades interconectadas. Nesse sentido, trabalhar um idioma 



 

 

Teatro como técnica de si 193 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

em conexão com outra disciplina, como o teatro e o espanhol, pode ampliar a “flexibilidade 

cognitiva” (Costa, 2024) e desenvolver habilidades fundamentais nos sujeitos, como atenção, 

senso de pertencimento, além de mitigar o isolamento e a depressão, muitas vezes exacerbados 

pelo etarismo presente na sociedade. “Todo pensamento que renuncia à unidade exalta a 

diversidade. E a diversidade é o lugar da arte” (Camus, 2021, p. 132). 

A língua espanhola também surge como uma “isca” para fisgar as pessoas que se 

interessam pelo estudo do idioma para também fazerem teatro. Essa “porcentagem” do que nós 

aprendemos no idioma dá-se, no teatro, de uma maneira muito mais próxima à produção de 

subjetividade, que vai conectar-se à criatividade, por exemplo, vista, na prática, na maneira 

como as pessoas irão reagir às situações intempestivas da vida – o que vão escolher ler e o que 

vão conseguir interpretar desta leitura ao somar-se a ela – cocriando, transformando-se através 

da educação. O tom da voz, a expressão do rosto, a própria imagem, vistas nas aulas gravadas, 

podem expandir a consciência dos alunos para eles aproximarem-se do ethos14; dessa visão 

deles, em lateralidade, mas fora deles, conseguindo compreender, um pouco, as mensagens que 

eles emitem, talvez, sem terem consciência no cotidiano de como os outros as recebem. “Ethos 

é a própria ação” (Boal, 1980, p. 48). 

Entretanto, é possível observar suas reações durante uma improvisação, como quando 

uma pessoa trata mal uma atendente de telemarketing, revelando uma possível carência de 

alteridade, um reflexo da Crise do Capitalismo Cognitivo. Foucault (1990) mostra que, antes 

de sermos lidos por outro, somos nós mesmos que nos lemos. Ao analisar a carta como 

transcrição do próprio estado de consciência, ele indica que a escrita funciona como um 

primeiro espelho de si. Por isso, assistir-se em ação (como em uma aula gravada) torna-se um 

gesto essencial de transformação; assim como ouvir, depois, um áudio de WhatsApp que 

enviamos a alguém. Afinal, como escreve Foucault, “a carta é uma transcrição desse estado de 

consciência” (1990, p. 65). 

Em alguns improvisos, propomos uma metáfora do ambiente de trabalho. Ao executar 

uma cena, pedimos que os alunos segurem uma lata com água, em referência ao jogo teatral O 

que estou comendo, cheirando e ouvindo A37 (Spolin, 2001, p. 56), para que tenham mais de 

uma tarefa simultânea. Assim, podem observar, na gravação, como respondem às demandas de 

 
14 ἦθος (ethos) significa “caráter” ou “modo de ser”. Em Aristóteles, é formado pelo hábito (Ética a Nicômaco) e, 
na Poética, indica a dimensão moral das personagens. Boal retoma o termo para enfatizar o ethos como ação 
concreta, tanto em cena quanto na vida. 



 

 

Teatro como técnica de si 194 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

um suposto chefe durante uma reunião no horário de almoço, enquanto lidam com outras ações, 

como não derrubar a água. Após repetições e variações de ritmo, surgem respostas mais 

impacientes, permitindo que reconheçam seu próprio comportamento em situações reais de 

multitarefa. Com o tempo, percebe-se como o envolvimento com o teatro promove mudanças 

pessoais, de modo semelhante ao progresso percebido no aprendizado de um idioma, 

permitindo avaliar transformações nas reações e no comportamento social ao longo das aulas 

online. 

O instinto de sobrevivência, intensificado pelo medo contemporâneo do cancelamento, 

aliado à presença constante das mídias que divulgam esses eventos, torna a escrita de si, no 

mundo digital, uma ferramenta útil para o cotidiano. A reflexão sobre a própria narrativa faz 

com que a pessoa seja o primeiro leitor de si. Tal como Sêneca propõe, na Roma Antiga, quando 

orienta a pautar a vida como se fosse pública (apud Foucault, 2004, p. 153), hoje vivemos como 

se houvesse câmeras nos filmando continuamente, fenômeno amplificado pelo formato reality 

show das redes sociais. Essa exposição permanente leva à problematização do sentimento de 

culpa e à revisão da moral individual. A escrita de si se torna um exercício ético possível para 

quem dispõe das condições mínimas de estabilidade (água, comida e segurança). Ela evidencia 

equívocos e desalinhamentos em relação aos direitos humanos e às demandas do politicamente 

correto, entendidas aqui de forma positiva. Os estoicos, os gregos e, posteriormente, Foucault, 

oferecem essa herança da escrita de si como espaço para errar, experimentar e elaborar, tal 

como ocorre no teatro, já que a vida cotidiana não permite erros. 

Esse treino de si é vital. Não é possível conhecer o outro sem conhecer a si mesmo. O 

teatro e a escrita de si fortalecem simultaneamente corpo e mente (tudo está conectado). O poder 

cognitivo está diretamente relacionado à memória muscular, e eventuais problemas nesses 

sistemas afetam os movimentos e ações do sujeito. Essa consciência de “dentro para fora” 

impede que a autorreflexão se transforme em isolamento, e permite que a pessoa se prepare 

para o contato com o outro. Em um cenário pós-pandemia, marcado por crises climáticas, 

pensar a escrita de si e o teatro, nesse contexto, é também pensar caminhos para o bem-estar 

social.  

O curso também é uma mediação teatral que convida as pessoas, de maneira direta e 

indireta, a fazerem teatro presencial; ambos podem coexistir. O curso caminha em uma direção 

que pensa o uso das Artes da Cena como possibilidade de desenvolvimento de interpretação 

crítica por parte dos alunos. Nele, desenvolvem-se e aprimoram-se habilidades que são cabais 



 

 

Teatro como técnica de si 195 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

para a vida em sociedade, como interpretar uma fake news, por exemplo, e entender que aquela 

notícia é falsa, evitando com que as pessoas caiam em golpes, muito comuns na terceira idade. 

O objetivo geral também é formar novos espectadores para as plateias de teatro; contudo, tenta-

se compor o pensamento crítico das pessoas com o fazer teatral, arriscando-se a mudar os votos 

das urnas do amanhã. “Teatro é ação! [...] é um ensaio da revolução!” (Boal, 1980, p. 172). A 

criatividade dos alunos impulsiona o texto, levando-nos a novos lugares. “O que caracteriza a 

consciência é essa ‘intenção’. [...] é tomada em seu sentido de ‘direção’” (Camus, 2021, p. 57). 

 

Figura 1: Registro da tela do computador a partir do encontro gravado pelo Google Meet com 
a aluna15 Ivete Saad, improvisando uma passageira à deriva, em alto mar, encontrando piratas 

da Somália para pedir auxílio. 

 

Fonte: Arquivo pessoal (2025) 
 
 

A criação de cenas a partir de improvisos no teatro, em nossas aulas, ocorre no 

apartamento de cada aluno. Ou seja, o poder de estarmos presente no momento da aula – a 

ponto de improvisar e brincar online com pessoas que não convivem, criando cenas hipotéticas, 

sozinhos, em casa, mas em sintonia com um grupo que se conecta conosco por videochamada 

– potencializa o desenvolvimento do poder cognitivo em flexibilidade à alteridade. Essa pulsão 

criativa é a cerne do encontro síncrono e integrou nosso processo criativo. Ou seja, quando 

estamos online com outras pessoas, levamos tão a sério aquele encontro – respeitando a 

alteridade de cada um, o espaço e a decisão do outro de estar presente – que brincamos, rimos 

e atuamos online, levando muito a sério o que acontece em tecnovívio. A Profa. Dra. Suzi 

Frankl Sperber explora o conceito de que a capacidade humana para imaginar, simbolizar e 

 
15 Relatos do elenco sobre o processo criativo disponíveis para acesso em: 
https://youtu.be/vvH3I_dkr74?si=S_9meiIrE9TuRJQY 



 

 

Teatro como técnica de si 196 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

narrar histórias (efabulação) é uma característica universal e biológica. Essa capacidade é 

essencial para a construção de saberes, que nunca são fixos ou completos. Os eventos vividos 

e suas sensações associadas são continuamente re-apresentados e ressignificados pela “pulsão 

de ficção”. Sem essa ‘re-apresentação’, os eventos desapareceriam da memória. A repetição 

desempenha um papel crucial, permitindo que esses eventos sejam constantemente reavaliados 

e reinterpretados.  Através desse processo, novas camadas de sentido são atribuídas, mas o 

significado total de qualquer evento permanece sempre indefinido e aberto a novas 

interpretações.“É que os seres e as ações precisam se erguer para um sentido que primeiro 

abranja, e depois desborde da imanência […] A simbolização serve para a atribuição deste novo 

sentido” (Sperber, 2009, p. 6). 

 Isso se deve à natureza virtual e dinâmica do saber, que nunca é totalmente apreendido, 

mas sempre potencial e em formação. Em resumo, Sperber argumenta que a pulsão de ficção e 

a repetição são mecanismos pelos quais os humanos constroem e reinterpretam o sentido de 

suas experiências ao longo da vida, em um processo contínuo de busca de compreensão. A 

possibilidade de disponibilizar-se para brincar fazendo teatro é o que amalgama professor e 

aluno. “O ator deixa de ser uma simples tecnologia do diretor para transformar-se em um 

gerador de acontecimentos convivial, que implica produção de dramaturgia” (Dubatti, 2014, p. 

253). A profa. Suzi entende que há uma pulsão criativa, uma vontade, força simultânea ou 

paralela à efabulação. Ou seja, ganhamos com não atores para nos acolhermos, para engajarmos 

novas energias nas artes, para transformarmos o desconforto da vida em impulso para estudar, 

para ouvirmos quem tem muita história para contar e para encaminharmos outros olhares, assim 

como nos foi apresentado. Pensamos na formação de novos espectadores, na formação de 

plateia e na instrumentalização de novas pessoas para o mercado de trabalho das Artes da Cena 

também. 

A Pulsão de Ficção, em nosso processo criativo, irá aproveitar momentos de conexão, 

mesmo que virtual, para favorecer a construção de espaço subjetivo, sensorial e lúdico através 

da possível condução para uma narrativa. Seja em uma aula, a partir do improviso das alunas, 

ou na composição de personagens até o momento da gravação do audiodrama. Mesmo tratando-

se de personagens androides, segundo o Teatro Estático (1945), de Maurice Maeterlinck,  o 

dever de cada aluno não foi imposto, mas aproveitado através do momento de criação 

individual, partindo da pulsão no pertencimento do espaço criado. A Sensibilidade Pedagógica 

na metodologia do trabalho possibilita que a Pulsão de Ficção de cada integrante surja no 



 

 

Teatro como técnica de si 197 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

momento que cada colega teve de resgate, de combate ao etarismo. Etarismo presente na mídia, 

na sociedade, na construção de pensamento que caminha em Pulsão de Morte. A Pulsão de Vida 

carrega como pensamento pedagógico o acolhimento. “Um processo de fragilização em espiral 

ascendente: quanto maior a desorientação, maior a vulnerabilidade […] mais se agrava a perda 

de sensibilidade ao corpo vibrátil” (Rolnik, 2006, p. 50). 

 

5 Audiodrama Los Ciegos / Les Aveugles / The Blind  

 

Maeterlinck é reconhecido por sua associação com o movimento literário simbolista, 

que teve sua ascensão nas esferas literárias da França e da Bélgica. Inclusive, o manifesto 

simbolista é publicado em 1886, mesmo ano em que Maeterlinck muda-se para Paris e, quatro 

anos antes da publicação de Os Cegos16 (1890). Consequentemente, o movimento poético a que 

o autor se vincula vai de encontro às tendências vindas anteriormente, no caso do naturalismo, 

do realismo e, no campo epistemológico, do positivismo – correntes de pensamento presentes 

na época. O simbolismo, antítese desse racionalismo iluminista, caracterizado por sua ênfase 

na simbologia, metáforas e representações abstratas, exerceu forte influência sobre Maeterlinck, 

que se tornou uma figura proeminente nesse movimento, incorporando os princípios simbolistas 

em suas obras.  

Contrastando com a visão científica do naturalismo, que defende que apenas leis e forças 

naturais regem o mundo, excluindo o sobrenatural ou espiritual, e, em um sentido mais amplo, 

sustentando que nada está além do mundo natural, o simbolismo apresenta a espiritualidade e a 

subjetividade como uma resposta à ciência moderna, ao lado da natureza e dos animais, como 

uma outra perspectiva de vida. O teatro de Maeterlinck trabalha contra a corrente de uma ciência 

tecnicista que nasce no berço do capitalismo, vinda de um iluminismo que já execra a religião 

medieval da idade das trevas. O simbolismo conecta-se à sensibilidade, esta tão cara para o 

teatro estático, pois é nos silêncios que vamos escutar o tempo do detalhe de cada obra e do 

mundo. O ruído da Revolução Industrial do mundo dos homens é abafado pelo silêncio de 

“velhos cegos perdidos em uma ilha”.  

Nada é gratuito no simbolismo. Se o elemento está posto, ele possui um significado. 

Publicado em 1886, o Manifesto Simbolista ratifica alguns expoentes da poética que iam de 

 
16 Os Cegos é uma peça simbolista que retrata um grupo de cegos perdidos em uma floresta, aguardando o retorno 
de seu guia, que misteriosamente desapareceu (N/A). 



 

 

Teatro como técnica de si 198 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

encontro à situação positivista, como Charles Baudelaire e os poetas Stéphane Mallarmé e Paul 

Verlaine. Em 1886, Maeterlinck muda-se de Gent (Bélgica) para Paris; ou seja, o autor de Os 

Cegos estará no berço do movimento simbolista, presente com outros artistas e estudos que 

iriam reverberar, aqui no Brasil, por exemplo, anos depois, como na Semana de Arte Moderna, 

de 1922. É importante olhar para essa corrente que tenta entender a poesia como protagonista 

da efabulação. Não a palavra em si, mas a aura e a essência do conteúdo compartilhados são 

maiores que a individualidade burguesa. Esse é o ponto. “Quando vou ao teatro, minha sensação 

é de encontrar-me por algumas horas em meio de meus ancestrais […] sempre sangue, lágrimas 

exteriores e morte” (Maeterlinck, 1945, p. 80). 

 Em obras como O Tesouro dos Humildes (1951), a filosofia simbolista de Maeterlinck 

apresenta uma limpeza. Como autor simbolista, Maeterlinck afirma que o mais importante a ser 

comunicado é o símbolo. Ou seja, “o que” acreditamos ser o sentido, o discurso que irá 

impactar, e contribuir, com a recepção singular que cada espectador terá do trabalho. Por mais 

que falemos de metáfora, é na relação orgânica, em mediação entre obra e receptor, que o 

sentido se estabelece perante o homem, encontrando espaço na grandeza da situação para todos 

os corpos, presentes, ou já ausentes. “Uma certa maneira de unir – em virtude de que misteriosas 

analogias – uma sensação de um objeto, e de colocá-los no mesmo plano mental, evitando a 

metáfora” (Artaud, 2011, p. 152). Correntes simbolistas acreditam que quanto ‘mais do homem’ 

houver entre a obra e o espectador, menos a essência do trabalho é compartilhada em detrimento 

ao humano. Humano, no caso bem prático, exemplificando, como se nós, em vez de montarmos 

um audiodrama, fôssemos montar Los Ciegos presencialmente, em um teatro tradicional. É um 

exemplo leviano, mas se uma atriz estivesse rouca, a atenção seria disputada com a obra 

principal. Ou seja, a atenção pela voz rouca e como a atriz mantém sua força, mesmo rouca; ou 

como a voz estaria sumindo e a tensão que causaria no público, tudo iria de encontro ao 

essencial, ao simbólico proposto pelo autor que nada compõe de rouquidão na dramaturgia de 

Os Cegos, por exemplo.  

No audiodrama, a estética de Los Ciegos prioriza a obra. Essa abordagem de 

Maeterlinck é contrária à crescente mercantilização da arte e à atuação baseada no 

psicologismo. Critica, em um contexto mais amplo, os impactos da Revolução Industrial, que 

resultaram em duas grandes guerras e outras transformações históricas. “LA CIEGA MÁS 

JOVEN. —¡Ya van años y años que estamos juntos, y no nos hemos visto nunca! ¡Diríase que 



 

 

Teatro como técnica de si 199 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

estamos siempre solos!... ¡Hay que ver para quererse!17” (Maeterlinck, 1890, p. 12). Ao 

ironizar a ação compartilhada pelo discurso, a interpretação dos personagens se entrelaça com 

a sagacidade inerente à questão da utilidade. Indagações provocativas surgem: Qual o propósito 

de um audiodrama? Por que estudar espanhol após os 60 anos? Em que reside a utilidade do 

teatro? E qual é o papel da arte em nossa existência? Essa ironia de ser tachado como inútil em 

um mundo científico que, muitas vezes, negligencia a subjetividade é agravada no contexto 

capitalista, no qual tudo parece necessitar de uma utilidade palpável para ser comercializável. 

“Há uma tragédia cotidiana bem mais real, bem mais profunda […] Trata-se de fazer ver o que 

há de espantoso no simples fato de viver” (Maeterlinck, 1945, p. 77). 

Para Maeterlinck, o drama simbolista personifica no sujeito um eu-épico: é o espectador, 

consciente, quem media o mundo. Em Os Cegos, a tragédia coletiva ecoa experiências comuns, 

como, atualmente, uma pandemia ou enchentes marcadas pelo “racismo ambiental”, que atinge 

sobretudo pretos, pardos, indígenas e pobres (Shvarsberg, 2024). A centralidade do texto 

simbolista dialoga com a “fantasmagoria” (Coelho, 2012, p. 17) e com a necessidade 

contemporânea de adaptação: à morte, à pandemia, ao trabalho online. Daí a pertinência de 

pessoas 60+ criarem um audiodrama. “A voz é testemunho do passado [...] e seu movimento” 

(Setti, 2007, p. 29). O trabalho vocal, em língua não materna, revela a essência do teatro 

estático: deixar-se afetar. Os não atores, em encenação online, encontram no “por si só” a 

estética maeterlinckiana. 

A encenação deriva menos da técnica que da disponibilidade. “Ninguém liberta 

ninguém [...] as pessoas se libertam em comunhão” (Freire, 2011, p. 19). Rompe-se a herança 

positivista que marcou a geração estudada. “Nele (Maeterlinck), o simbolismo [...] é um modo 

profundo de sentir” (Artaud, 2011, p. 151). Os Cegos, escrito em 1890, já configura um 

audiodrama anterior ao rádio (1896), com didascálias sonoras. A estética dos “personagens de 

cera” articula ator e não ator: a situação (a ignorância do próprio fim) é maior que qualquer 

ação individual. Por isso, Maeterlinck rompe com o drama aristotélico. O teatro simbolista 

parece um “antiteatro” (Balakian, 1969, p. 156, apud Dubatti, 2009), por não criar personagens, 

conflitos ou mensagens. Em Os Cegos, o “primeiro defeito” aparece de modo evidente: não há 

deus ex-machina, nem psicologia. O conflito é simples: todos morreremos. “Aristóteles diz que 

 
17 “A CEGA MAIS JOVEM – Já faz anos e anos que estamos juntos, e nunca nos vimos! Parece que estamos 
sempre sozinhos!... É preciso ver para amar!” 



 

 

Teatro como técnica de si 200 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

o artista deve imitar os homens como deveriam ser e não como são” (Boal, 1980, p. 27). O 

simbolismo afirma que a natureza já é suficiente. 

O digital reconfigura o fazer cênico. Perde-se o encontro presencial, mas ganham-se 

atenção e intimidade no síncrono. Duas pessoas bastam para existir teatro. Assim, não é 

ofensivo fazer teatro em trânsito, por áudio, ou com limitações; pelo contrário, retoma-se sua 

origem popular, como defende Boal. Nas trocas por WhatsApp (áudios, vídeos, referências), 

forma-se um coletivo: todas as pessoas pensam em dramaturgia e encenação. Experiências 

como Maré (2020), de Grace Passô, e Tudo que coube numa VHS (2020), do Magiluth, mostram 

a expansão cênica no ambiente digital; este último, inclusive, existiu apenas no instante do 

encontro, como as aulas. Estas, mesmo não percebidas como espetáculo, constituem espaço 

ativo de criação, à semelhança de audiodramas como Maré (Companhia Brasileira de Teatro). 

O teatro pode ocorrer por telefone, cartas, vídeo ou presença física. O essencial é a ação: joga-

se com o que se tem, tal como na vida. 

 

6 Considerações finais 

 

No início de sua produção, Maeterlinck expressa, em Os Cegos, a sensação de 

deslocamento que viveu ao deixar Gent e chegar a Paris, em 1886; não como imigrante, mas 

com a humildade de reconhecer a grandeza da cidade e a própria pequenez diante dela. Essa 

humildade atravessa a obra: somos parte de um todo maior, irrelevantes frente a um mundo 

intempestivo. O caráter subjetivo e antipsicológico do drama moderno aparece na cena 

interpretada por não atores, cuja leveza não resulta de falta de rigor, mas de um descompromisso 

que se harmoniza com personagens que apenas resistem aos sinais do contexto, sem buscar 

explicações. Se a morte é o verdadeiro protagonista, o teatro estático de Maeterlinck substitui 

ação por situação, espelhando a vida. Os alunos, conscientes de sua falta de experiência teatral, 

atuam com essa mesma humildade, oferecendo um frescor que contrasta com o ego profissional. 

Permanecendo sem respostas sobre a morte, Os Cegos segue aberto a múltiplos sentidos no 

tempo contemporâneo. 

A passividade humana perante o aquecimento global, por exemplo, dialoga com o teatro 

estático de Maeterlinck, que mostra humanos em uma situação apática. “A saída está na 

organização ou reorganização da vida privada e não na alienação dessa vida na massa ou no 

coletivo” (Trivinho, 2022, p. 43). Ao retirar elementos do drama clássico, como ação, 



 

 

Teatro como técnica de si 201 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

substituindo-a pela inação dos personagens, Maeterlinck expressa a ausência de sentido para o 

que vivemos. É o coletivizar-se mantendo a nossa essência (na medida do possível). Peter 

Szondi (2011, p. 16) argumenta que o universo dramático, centrado nas “relações interpessoais” 

e caracterizado por conflitos resolvidos com catástrofes, é substituído pela pressão e invasão de 

novos temas e conteúdos. Esses novos elementos giram em torno da separação psicológica, 

moral, social e metafísica do homem com o mundo, levando a uma fissura generalizada na 

forma dramática aristotélico-hegeliana.  

Essa mudança é influenciada pelas transformações sociais após a Revolução Industrial 

e as grandes guerras, onde a ênfase na subjetividade e em novos temas desafia a tradição 

dramática estabelecida. Só temos certeza de que deixaremos de existir – essa ideia transcende 

uma perspectiva aristotélica, porque a vida não caminha ao lado do drama clássico; o destino 

nos puxa para o fim do nosso caminho, tal como o choro de bebê na obra Os Cegos, despertando 

a curiosidade do que aconteceu com eles até agora. Perdidos em uma ilha, um grupo de idosos 

cegos não percebe que seu cuidador (um padre) jaz morto ao seu redor. Sons, ruídos, passos e 

um mistério crescente começam a atravessar a cena. Que força se aproxima deles? Qual será o 

destino dos cegos de Maeterlinck? E, sobretudo, o que nos aguarda após a morte? 

 

REFERÊNCIAS  
 

ARTAUD, Antonin. Em: BALAKIAN, Anna. El movimento simbolista: juicio crítico. Madrid: 
Edições Guadarrama, 1969. p. 153-190. Apud: DUBATTI, Jorge. Maurice Maeterlinck e o 
drama simbolista (no centenário do estreno mundial de “El Pájaro Azul”). A Revista do CCC, 
n. 5/6, jan./agos. 2009. ISSN1851-3263. Disponível 
em: https://www.centrocultural.coop/revista/5-6/maurice-maeterlinck-y-el-drama-simbolista-
en-el-centenario-del-estreno-mundial-de-el . Acesso em: 15 abr. 2024. 
 
ARTAUD, Antonin. Linguagem e vida. São Paulo: Perspectiva, 2011. 
 
BALAKIAN, Anna. El movimento simbolista: juicio crítico. Madri: Edições Guadarrama, 
1969. 
 
BOAL, Augusto. 200 exercícios e jogos para o ator e o não-ator com vontade de dizer algo 
através do teatro. 4.ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1982. (Coleção Teatro Hoje, v. 
30). 
 
BOAL, Augusto. Teatro do oprimido e outras políticas poéticas. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1980. 
 



 

 

Teatro como técnica de si 202 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

CAMUS, Alberto. O mito de Sísifo. Tradução de Alexandre Roitman; Paulo Observe. Rio de 
Janeiro: Registro, 2021. 160 p. (1. ed. 1942). 
 
CARDOSO, Rafael. Tragédia no RS é consequência de destruição humana, diz cacique 
Raoni. Agência Brasil (EBC), 19 jun. 2024. Disponível 
em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2024-06/tragedia-no-rs-e-consequencia-de-
destruicao-humana-diz-cacique-raoni . Acesso em: 21 nov. 2025. 
 
COELHO, Maria Cecília. A presença de corpos ausentes: a fantasmagoria de Denis 
Marleau, em Os cegos, de Maurice Maeterlinck. 2012. 170f. Dissertação (Mestrado em Artes 
Cênicas) – Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas, Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul, Porto Alegre, 2012. Disponível em: http://hdl.handle.net/10183/55607 . Acesso em: 21 
nov. 2025. 
 
COMPANHIA BRASILEIRA DE TEATRO. Ficções Itaú Cultural: Maré. Podcast. São 
Paulo: Itaú Cultural, 2º set. 2021. Disponível 
em: https://www.itaucultural.org.br/secoes/podcasts/ficcoes-itau-cultural/ficcoes-itau-cultural-
ouca-peca-mare . Acesso em: 21 nov. 2025. 
 
COSTA, Júlia. Educação bilíngue ganha espaço nas escolas e traz benefícios para as 
crianças. GZH (Gauchaj), Porto Alegre, 19 jun. 2024. Disponível 
em: https://gauchazh.clicrbs.com.br/educacao/educacao-basica/noticia/2024/06/educacao-
bilingue-ganha-espaco-nas-escolas-e-traz-beneficios-para-as-criancas-
clxtgqc7k00ac015mo0foluxh.html . Acesso em: 26 jul. 2024. 
 
DEMO, Pedro. Professor do futuro e profundidade do conhecimento. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2004. 
 
DUBATTI, Jorge. Experiência teatral, experiência tecnovivial: nem identidade, nem 
campeonato, nem superação evolucionista, nem destruição, nem vínculos simétricos. Rebento, 
São Paulo, n. 14, pág. 254-269, jan./jun. 2021. Disponível 
em: http://www.periodicos.ia.unesp.br/index.php/rebento/article/view/609 . Acesso em: jun. 
2023. 
 
DUBATTI, Jorge. Filosofia do teatro III: o teatro dos mortos. Buenos Aires: Atuel, 2014. 
 
FONTOURA MOTTA, Gabriel. ¿Hablas espanhol? Uma análise metodológica da 
sensibilidade pedagógica no ensino do teatro online com o uso da língua espanhola como 
instrumentalização digital de pessoas 60+. 2024. 300 pág. Dissertação (Mestrado em Artes 
da Cena) – Instituto de Artes, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2024. Disponível 
em: https://hdl.handle.net/20.500.12733/22647 . Acesso em: 23 nov. 2025. 
 
FONTOURA MOTTA, Gabriel. Los Ciegos – Maurice Maeterlinck. Podcast (audiodrama), 
44 min. Publicado em: 27 out. 2023. Disponível 
em: https://open.spotify.com/episode/33aoxOTGXqt4pzEDZVuSz3 . Acesso em: 21 nov. 
2025. 
 



 

 

Teatro como técnica de si 203 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito: curso dado no Collège de France (1981-
1982). 3.ed. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 
 
FOUCAULT, Michel. A escrita de si. Corps écrit, n. 5, pág. 3-23, fevereiro. 1983. 
 
FOUCAULT, Michel. Ética, sexualidade, política. Tradução de Elisa Monteiro; Inês Autran 
Dourado Barbosa. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2004. (Coleção Ditos & Escritos IV). 
Título original: Dits et écrits V (1983). 
 
FOUCAULT, Michel. O que é um autor? Lisboa: Passagens, 1983. (Orig. 1969-1971). 
 
FOUCAULT, Michel. Tecnologias do seu e outros textos afins. Barcelona: Edições Paidos 
Ibérica, 1990. 
 
FREIRE, Paulo. Educação e mudança. 12. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2011. 
 
GRUPO MAGILUTH. Ficções Itaú Cultural: Tudo que coube em VHS. Podcast 
(audiodrama), 40 min. Realização: Amanda Dias Leite; Grupo Magiluth. Publicado em: 14 abr. 
2022. Disponível em: https://www.itaucultural.org.br/secoes/podcasts/ficcoes-itau-cultural-
ouca-peca-tudo . Acesso em: 21 nov. 2025. 
 
LOVATO, Fabrício Lemos; MICHELOTTI, Alessandro; LORETO, Elgion Lúcio da Silveira. 
Metodologias ativas de aprendizagem: uma breve revisão. Acta Scientiae, Canoas, v. 2, pág. 
154-171, mar./abr. 2018. DOI: 10.17648/acta.scientiae.v20iss2id3690. Disponível 
em: http://www.periodicos.ulbra.br/index.php/acta/article/view/3690 . Acesso em: jun. 2024. 
 
MAETERLINCK, Maurício. Los ciegos. 1890. Versão livre do Teatro Matacandelas, Bogotá, 
Colômbia, a partir das traduções de Gregorio Martínez Sierra; A. Villasalva; Carlos Vásquez, 
2001. Disponível em: https://www.matacandelas.com/Guion-De-LosCiegos-De-
MauriceMaeterlinck.html . Acesso em: jan. 2023. 
 
MAETERLINCK, Maurício. O tesouro dos humildes. Tradução de Maria José Sette Ribas. São 
Paulo: Pensamento, 1951. 
 
MAETERLINCK, Maurício; MOLER, LB. Um teatro de andróides. 1945. Pitágoras 500, 
Campinas, v. 1, pág. 88-92, 2013. Disponível 
em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/pit500/article/view/8634738 . Acesso em: 
15 nov. 2023. 
 
OSBORNE, Pedro. Arte contemporânea é arte pós-conceitual. Poiesis, n. 27, pág. 39-54, 2016. 
Disponível em: https://periodicos.uff.br/poiesis/article/view/22770/13347 . Acesso em: abr. 
2024. 
 
PESSOA, Fernando. Poesias de Álvaro de Campos. Lisboa: Ática, 1993. p. 31. (Obra original 
de 1944). 
 



 

 

Teatro como técnica de si 204 

  

Sapiens, v. 7, n. 2 - jul./dez. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

ROBERTSON, Roland. Globalização: teoria social e cultura global. Tradução de José 
Ricardo Barroso. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000. (Obra original de 1992). 
 
ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental. Porto Alegre: Sulina, 2006. 
 
ROSENBERG, Marshall Bertram. Comunicação não-violenta: técnicas para aprimorar 
relacionamentos pessoais e profissionais. São Paulo: Ágora, 2006. 
 
SÊNECA. Cartas para Lucilius. Tradução de Henri Noblot. Paris: Les Belles Lettres, 1957. t. 
III, livro XI, carta 84, § 1, p. 121. (Coleção das Universidades da França). 
 
SETTI, Ivam. O corpo da palavra é fixo: deixa-se tocar pelo tempo e seus espaços. Sala Preta, 
São Paulo, n. 7, 2007. 
 
SPERBER, Suzi Frankl. A suspensão da descrença – e da crença – explica o fenômeno da 
aceitação de notícias falsas? Revista IJAHSSS, v. 5, n. 8, ago. 2020. ID do manuscrito: 
1179451192. ISSN 2582-1601. 
 
SPERBER, Suzi Frankl. Efabulação e pulsão de ficção. 2009. Disponível 
em: https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/remate/article/download/8636168/3877/5
831 . Acesso em: jan. 2022. 
 
SPOLIN, Viola. Jogos teatrais na sala de aula: um manual para o professor. Tradução de 
Ingrid Dormien Koudela; Eduardo José de Almeida Amós. São Paulo: Perspectiva, 2012. 
 
SPOLIN, Viola. Jogos teatrais: o fichário de Viola Spolin. Tradução de Ingrid Koudela. São 
Paulo: Perspectiva, 2001. 
 
SZONDI, Pedro. Teoria do drama moderno (1880-1950). Tradução de Raquel Imanishi 
Rodrigues. São Paulo: Cosac Naify, 2011. 
 
TELECURSO 2000. Ensino Médio – Teatro – Aula 01. YouTube, 2015. 1 vídeo (14 min 53 
s). Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=8eJrIbexNEA . Acesso em: 21 nov. 
2025. 
 
TRIVINHO, Eugênio Rezende. O que é glocal? Sistematização conceitual e novas 
considerações teóricas sobre a mais importante invenção tecnocultural da civilização mediática. 
MATRIZes, v. 16, n. 2, pág. 45-68, 2022. DOI: 10.11606/issn.1982-8160.v16i2p45-68. 
Disponível em: https://www.revistas.usp.br/matrizes/article/view/183451 . Acesso em: 27 
conjuntos. 2023. 
 
YAMAGUTI, Beatriz. Racismo ambiental: a população marginalizada é mais vulnerável 
às mudanças climáticas. G1 – Distrito Federal, 18 jan. 2024. Disponível 
em: https://g1.globo.com/df/distrito-federal/noticia/2024/01/18/racismo-ambiental-populacao-
marginalizada-esta-mais-vulneravel-as-mudancas-climaticas.ghtml . Acesso em: atrás. 2024. 
 
 
 



 

 

Teatro como técnica de si 205 

   
 

Sapiens, v. 7, n. 2 - jan./jun. 2025 – p. 177-206 | ISSN-2596-156X | Carangola (MG) 

Recebido em: 10/09/2025 

Aprovado em: 11/11/2025 


