
       REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - [ISSN: 2595-8569] 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

 

DA CONSTITUIÇÃO COLONIAL CAPITALISTA À SUBVERSÃO ESTÉTICO-
POLÍTICA 

DE LA CONSTITUCIÓN CAPITALISTA COLONIAL A LA SUBVERSIÓN 
ESTÉTICO-POLÍTICA 

FROM THE COLONIAL CAPITALIST CONSTITUTION TO AESTHETIC-
POLITICAL SUBVERSION 

 

Isabelly Vieira Veras 1 

Francisco Souto de Sousa Júnior2 

André Luiz dos Santos Paiva3 

 

Resumo: 
 Inserido no campo das discussões decoloniais, este ensaio articula aportes teóricos da 
esquizoanálise, estéticas de re-existência, estudos sobre colonialidade, e das 
reverberações de normatividades produzidas por um social-colonial-capitalístico. Nesse 
percurso, a arte é compreendida como ato de subversão, invenção e afirmação da vida, 
capaz de tensionar narrativas hegemônicas e criar outras formas de existir, re-existir, 
evidenciando possibilidades de resistência e invenção para além das amarras de um 
sistema colonial-capitalístico que atravessa os corpos. Ao evidenciar tais insurgências, 
o ensaio contribui para o fortalecimento de práticas e saberes que se movem nas bordas, 
sustentando mundos plurais que insistem em re-existir e produzir territórios inventivos 
e agenciamentos possíveis à produção de vida.  

 Palavras-chave: decolonialidade; contracolonialidade; resistência; artes. 

Abstract: 
Within the field of decolonial discussions, this essay articulates theoretical 
contributions from schizoanalysis, aesthetics of re-existence, studies on coloniality, 

 
1 Mestra em Cognição, Tecnologias e Instituições pela Universidade Federal Rural do Semi-Árido. https://orcid.org/0009-

0005-3045-6871, e-mail: isabellyv55@gmail.com 
2 Pós-Doutorado em Divulgação Científica no Museu Nacional de História Natural e da Ciência da Universidade de 

Lisboa. Doutor em Química pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Professor permanente do Programa de 
Pós-graduação Interdisciplinar em Cognição, Tecnologias e Instituições da Universidade Federal Rural do Semi-Árido. 
https://orcid.org/0000-0003-2599-0023, e-mail: franciscosouto@ufersa.edu.br 

3 Pós-doutorado no programa de Pós-graduação em Educação Contemporânea da Universidade Federal de Pernambuco. 

Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte. https://orcid.org/0000-0002-1887-9960, e-mail: 
alz.paiva@gmail.com 



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

101 

and the reverberations of normativities produced by a social-colonial-capitalist 
system. In this context, art is understood as an act of subversion, invention, and 
affirmation of life, capable of challenging hegemonic narratives and creating other 
ways of existing, re-existing, highlighting possibilities of resistance and invention 
beyond the constraints of a colonial-capitalist system that permeates bodies. By 
highlighting such insurgencies, the essay contributes to the strengthening of 
practices and knowledge that move at the edges, sustaining plural worlds that insist 
on re-existing and producing inventive territories and possible arrangements for the 
production of life.  

Keywords: decoloniality; countercoloniality; resistance; arts. 

 

Resumen: 
En el ámbito de las discusiones decoloniales, este ensayo articula contribuciones 
teóricas del esquizoanálisis, la estética de la reexistencia, los estudios sobre la 
colonialidad y las repercusiones de las normatividades producidas por un sistema 
sociocolonial-capitalista. En este contexto, el arte se entiende como un acto de 
subversión, invención y afirmación de la vida, capaz de desafiar las narrativas 
hegemónicas y crear otras formas de existir y reexistir, destacando posibilidades de 
resistencia e invención más allá de las limitaciones de un sistema colonial-capitalista 
que permea los cuerpos. Al destacar estas insurgencias, el ensayo contribuye al 
fortalecimiento de prácticas y conocimientos que se mueven en los márgenes, 
sustentando mundos plurales que insisten en reexistir y producir territorios inventivos 
y posibles arreglos para la producción de vida. 

Palabras clave: decolonialidad; contracolonialidad; resistencia; artes. 

  



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

102 

  

“Uma atmosfera sinistra envolve o planeta. Saturado de partículas tóxicas do regime 
colonial-capitalístico, o ar ambiente nos sufoca” (Rolnik, 2018, p.29). Esse regime 
nomeado por Rolnik (2018) advém de sucessivas transmutações, vem persistindo e se 
sofisticando desde sua fundação. Sua versão contemporânea é financeirizada, neoliberal 
e globalitária. Esse regime é advento da modernidade/colonização, e se fortalece através 
dela.  

Os debates em torno dele se fazem de um determinado ponto de partida, que seria o modo 
de relação entre capital e força vital próprio ao regime colonial-capitalístico em sua 
versão atual. Nesta nova versão, o âmbito da força vital da qual se alimenta o capitalismo 
já não se reduz à sua expressão como força de trabalho, mas implica na mudança da 
própria noção de trabalho.  

Torna-se uma extração da força vital do sujeito, sua mais-valia é sua força de trabalho, e 
essa se torna exaurida, produzindo discursos popularizados que reforçam a ideia 
capitalista de que o trabalho dignifica o homem, e somente por meio dele alguém se torna 
digno; quanto mais eu trabalho, mais eu recebo para gastar com o que o sistema coloca 
como necessário, logo, torna-se um regime de sucção da força de vida dos sujeitos, em 
prol da retroalimentação do maquinário do sistema (Rolnik, 2018). 

Percebemos um social que se constitui enfraquecido e empobrecido, descredibilizado de 
si, de suas vivências, do que se experiencia vivendo e sentindo, tornando saberes e 
fazeres científicos como racionais e inquestionáveis, mesmo que por vezes com métodos 
e formas desarrazoadas, não se faz comum desconfiar da palavra da ciência. Essa lógica 
de se acreditar sem questionamentos é produzida dentro de um tempo e de um dado 
momento histórico, se fortalecendo conforme o projeto de colonização se fortalece e o 
que é colonial se instaura, o que enfraquece os corpos de si mesmos, domando-os. Essas 
são verdades que se enraízam na consciência e geram idiossincrasias que marginalizam 
pessoas e grupos sociais (Sousa e Rodrigues, 2021). 

Para Mignolo e Oliveira (2017), a dimensão de dominação que se instaura e se fortalece 
mesmo após o fim do processo de colonização nomeia-se colonialidade. Esta se nutre por 
meio de uma estrutura de poder que se refaz com formas de exploração, discursos e 
discriminações sociais criadas pela própria matriz do pensamento colonial. Sendo esta 
uma matriz de poder que se fundamenta em bases raciais e patriarcais do conhecimento, 
agindo em quatro domínios de controle relacionados intrinsecamente: autoridade, 
economia, gênero e sexualidade, conhecimento e subjetividade. Constituindo com isso 
um conjunto de relações de violência sobre o outro, justificado pela retórica da 
modernidade. 

Há algo comum aos processos de modernidade, um fortalecimento de espaços, formas, 
fazeres e saberes que se tornam majoritários, desejados, e exclusivos para a existência 
de alguns, os que se enquadram nos padrões dela. O saber só existe se for nomeado como 
tal pela ciência (que se fortalece no processo da modernidade pois “ciência é inovação”), 
e a ciência se constitui por classes de pessoas que seguem padrões, padrões de existência, 
de vivências, de corpos. Essa ciência determina o normal, o correto, o existente, tornando 
cientistas verdadeiros deuses da modernidade, que postulam manuais e códigos que 



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

103 

determinam sobre a singularidade do outro, tornando a alteridade um fator inexistente 
no processo de modernização da existência dos sujeitos (Callai, 2020). 

Walsh (2005) discute sobre a complexidade quando se compreende que mesmo com 
processos de independência, países do sul global, da América Latina, África e Ásia 
ficaram reféns de uma cultura de subalternização, em conformidade ao processo de 
colonialidade do saber. Lugares colonizados, mesmo desenvolvendo independência, tem 
em si, socialmente, incrustada a ideia de inferioridade e de subserviência a seus 
colonizadores. 

A matriz do poder moderno-colonial está muito além de apenas um complexo de 
características ligadas às mudanças nas formas de produção, trabalho, consumo e 
ciência. O processo de modernidade é visto também como uma retórica que justifica, até 
os dias de hoje, ações de desumanização e inferiorização ocultas em suas práticas 
econômicas (Mignolo, 2017).  

Essa cultura de subalternização influi diretamente na forma de organização da 
sociedade, fazendo com que as premissas da colonialidade como a exploração, 
discriminação de pessoas, dentre outros processos que desumanizam os corpos, estejam 
intrínsecos também em seus movimentos constitutivos sociais. Fazendo assim o que 
Freire (2005) coloca como a ideia de que a aspiração do oprimido é se tornar opressor, 
ficando assim nessas sociedades a marca feroz da colonialidade.  

Antônio Bispo dos Santos – Nêgo Bispo, um quilombola que teve sua formação a partir 
da oralidade e dos saberes ancestrais advindos de mestres e mestras quilombolas, coloca: 

Tanto o adestrador quanto o colonizador começam por desterritorializar o ente 
atacado quebrando-lhe a identidade, tirando-o de sua cosmologia, distanciando-
o de seus sagrados, impondo-lhe novos modos de vida e colocando-lhe outro 
nome (Santos, 2023, p.12). 

Logo, o processo de colonizar espaços territoriais e corpos é também um movimento de 
aniquilar e apagar memórias, vivências e histórias que constituem povos e sujeitos como 
eles são, a partir de sua realidade. Tornando estas inexistentes, pode-se implantar o 
correto do colonizador, e fortalecer o sistema e o esquema da colonização, fortalecer os 
que já são fortalecidos, para se firmarem ainda mais no processo de poder e de 
dominação. Tendo assim corpos subalternizados e enfraquecidos de si, que seguem suas 
normas e padrões validados como corretos e únicos.  

Ao se enfraquecer um corpo, perde-se também sua força motriz de movimentação, de 
ação, podendo assim adestrar, implantar novos comportamentos, histórias, memórias, 
formas de fazer, de existir, de movimentar-se, de enxergar a si e ao outro. Fazendo com 
que esses novos sujeitos reimplantados estejam a total disposição do sistema que o 
adestrou, que o colonizou.  

Ainda com Santos (2023), o movimento de colonizar/adestrar inicia por desterritorializar 
o ente atacado, quebrando sua identidade, o retirando de sua cosmologia, distanciado de 
seus sagrados, impondo novos modos de vida e lhes colocando novos nomes, esse 
processo é uma tentativa de apagamento de memória para que outra possa ser composta. 
Dessa forma, todo adestramento tem como finalidade fazer trabalhar ou produzir objetos 



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

104 

de estimação e satisfação. Assim como animais que são adestrados e atrofiam, como 
sujeitos resultantes do processo violento de colonização, como sociedade também 
ficamos atrofiados, fisicamente ou mentalmente (Santos, 2023).  

Como resultante dessa atrofiação de corpos, temos pessoas que não foram adestradas 
para servir ao trabalho, mas que também não conseguem ser malandras. Pessoas 
adestradas para que não tenham imaginário, para que assim não possam fazer sua 
própria autogestão. Pessoas que não aprenderam a fazer nada, nem a extrair do que está 
sendo feito, pessoas que perambulam sem saber por onde ir, ou que foram adestradas e 
que se transformam em população trabalhadora flutuante, que passam temporadas no 
Sul, Sudeste, em modo de servidão salarial, depois retornam para suas terras.  

Para Quijano (2002), existem conceitos chave que constituem a matriz de poder 
moderno-colonial, ocorrendo a exploração e inferiorização do outro e da natureza, ele as 
nomeia como colonialidade do poder, colonialidade do saber, e colonialidade do ser.  

A colonialidade do poder se faz por meio da dominação do sujeito e do material, 
produzindo desigualdades nos direitos de ser, existir e pensar, expressa-se no controle 
do capitalismo e de sua exploração social que se pauta em um padrão universal. A 
colonialidade do saber se constitui por meio das formas de produção de conhecimento 
que não atinjam ideais do pensamento hegemônico ocidental, logo, é correto apenas o 
que se produz conhecimento localizado no ocidente. A colonialidade do ser permeia os 
sentimentos de inferioridade existenciais, é reproduzida na invisibilização, visibilização 
negativa e silenciamento dos sujeitos que produzem epistemes distintas dos objetivos 
postos pelo pensamento moderno-colonial.  

Já para Guattari e Rolnik (2010), existem duas esferas que agem de forma direta na 
existência do social: a macropolítica e a micropolítica. A macropolítica seria a análise 
dos enunciados de formação do desejo no campo social, é um nível de política de 
constituição das grandes identidades, no qual os equipamentos coletivos têm a função 
de teleguiar, de cifrar comportamentos, pensamentos e sistemas de valores para garantir 
a produção da subjetividade capitalística, que nos constitui como sujeitos a serviço do 
sistema, e nos atravessa com a falácia da pseudopersonalização. 

Seguindo com os mesmos autores, a micropolítica engloba questões que envolvem os 
processos de subjetivação, em sua relação com o político, o social e o cultural, através dos 
quais configuram os contornos da realidade em seu movimento contínuo de criação 
coletiva.  

No cruzamento entre a macro e a micropolítica, na qual a primeira se impôs aos fluxos 
de diferença da segunda, durante o processo moderno-colonial houve um 
branqueamento da estética, do mundo sensível, criando-se uma geo-estética que 
privilegia apenas representações consideradas e reconhecidas como da intitulada alta 
cultura, composta pela etno-classe branca. Essa relação com as expressões dos 
colonizados, historicamente, foi relacionando-se a um lugar de não humano, designado 
como seguimentos feitos pelos bárbaros, produções apenas de utensílios e artesanatos, 
de mitos, feios ou de mau gosto e não originais (Gómez, 2019).  

Emerge então um coro, em voz alta, bradando e se mobilizando em busca de algo de 
subversão, que se oponha, ou melhor, reinvente estéticas, formas, poderes e fazeres de 



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

105 

existência. Através de movimentos surge então a articulação acadêmica para a 
discussão do que hoje nomeamos como decolonialidade.  

Ela não surge para fazer embate com a colonialidade, ela emerge como resposta 
necessária às falácias e ficções de promessas de desenvolvimento que a modernidade 
implanta ao invadir espaços em prol do desenvolvimento. Assim como uma resposta à 
violência que dissipa, doma, adestra e aniquila corpos por meio da colonialidade. 
Originando-se então para desprender-se das macro-narrativas ocidentais de dominação 
(Mignolo, 2017). 

Mignolo (2017) defende a necessidade de uma desobediência epistemológica para 
enfrentar o que ele nomeia como nós históricos-estruturais heterogêneos que 
constituem a matriz colonial de poder e saber. Essa matriz colonial de poder/saber usa o 
conhecimento como instrumento tanto para controlar a soberania quanto para ser 
repassado como mercadoria, o que conhecemos como a mercantilização do saber. 

Movimentar-se dessa forma requer também estar advertido de que se faz necessário 
lidar com os séculos de matriz colonial do poder/saber que colonizou o tempo histórico, 
dividindo entre antiguidade, idade média e a modernidade e conectou com a colonização 
do espaço localizando Greenwich como ponto zero do tempo global. Essa cumplicidade 
subversiva de saberes subalternos os coloca entre tradicional e moderno, são híbridos e 
transculturais, pensados a partir da epistemologia da fronteira, justamente porque sua 
autenticidade ocorre pela soma e não pela exclusão (Grosfoguel, 2010). 

Como coloca Quijano (2009), a colonialidade é uma categoria heterogênea, em que muitos 
caminhos se cruzam e partem dela, provocando naquele que estuda o pensamento 
de(s)colonial o desafio de acolher essa multiplicidade sem necessariamente realizar uma 
síntese uniformizadora.  

São muitos os modos, caminhos e expressões da colonialidade e da decolonialidade. Na 
diversidade dos povos, nossas memórias e percursos singulares e coletivos. Com isso, 
faz-se muito importante acolher essa heterogeneidade em movimento, compreender que 
os processos de descolonização não partem de um ponto único, mas de variados 
cruzamentos possíveis nos quais os povos subalternos podem deslocar as lógicas do 
poder e da dominação em práticas que visibilizam seus modos de vida, reconhecem seus 
saberes e atuam na perpetuação do seu viver (Neto e Fernandes, 2020). 

Acompanhar a multiplicidade que se produz em torno dos estudos da colonialidade é 
uma tarefa que nos convida a descolonizar nosso jeito de mirar e atuar sobre o mundo. 
Somos convocados a criar uma inteligibilidade que acolhe o movimento e a diferença no 
interior de uma totalidade. Não se trata de um pensamento binário, dicotômico e 
hierarquizante; ao contrário, trata-se de produzir sobre a dualidade a capacidade de 
complementariedade entre as diferenças em transformações que as pactuam a favor dos 
povos latino-americanos (Neto e Fernandes, 2020).  

Para construir novos caminhos, Suely Rolnik (2018) constrói discussões em seu livro 
Esferas da insurreição: notas para uma vida não cafetinada. Insurreição surge como atos 
e efeitos de fazer emergir algo, algo que possibilite outros movimentos de vida, de 
existência, de produções de fazeres e saberes. Nele ela defende que existem estratégias 
de insurreição dentro de cada esfera que constitui o social, especificamente discutindo 



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

106 

sobre a macropolítica e a micropolítica. A partir dela podemos pensar estratégias e 
alternativas para fortalecer e re-produzir vidas, vivências e existências, subvertendo as 
imposições exterminantes de vida do estado/sistema. Segue abaixo, características 
importantes para o seguimento deste ensaio, de acordo com cada eixo apontado pela 
autora em questão. 

Na macropolítica temos como foco a desigualdade na distribuição de direitos, tendo 
como alvo a assimetria própria às relações de poder que se manifestam não somente 
entre classes sociais, mas também nas relações de raça, gênero, sexualidade, religião, 
etnicidade, colonialidade, compreende o estado e suas leis que sustentam tais 
assimetrias. Já o foco da micropolítica é o abuso perverso da força vital de todos os 
elementos da biosfera, de todos os planos do ecossistema planetário indispensáveis para 
a composição e manutenção da vida (Rolnik, 2018).  

Seguindo com Rolnik (2018), os agentes em potencial da macropolítica são os humanos, 
especialmente aqueles que ocupam posições subalternas, já os da micropolítica são todos 
os elementos da biosfera que se insurgem face a violência contra a vida. O que move os 
agentes na macropolítica é a “vontade” de denunciar em palavras e ações as injustiças 
próprias à distribuição de direitos nas formas de mundo vigentes, no intuito de 
“conscientizar” a sociedade através da transmissão de informações e explicações, para 
“mobilizar” por meio da identificação a agir nessa direção. O que move na micropolítica 
é a vontade de preservação da vida, nos humanos evidenciada como um impulso de 
“anunciar” mundos por vir, em um processo de criação e experimentação buscando 
expressá-los. 

A macropolítica tem como intenção de insurgência o empoderamento do sujeito: libertar 
da opressão política, da exploração econômica e da exclusão social, deslocar-se do 
silenciamento e da invisibilização, ocupando de forma afirmativa um lugar de fala 
dignamente ouvida e um lugar de existência dignamente reconhecida. A insurreição, 
micropoliticamente, tem por intenção a potencialização da vida: reapropriar-se da sua 
força vital em sua potência criadora, para os humanos é também um movimento de 
reapropriação da linguagem, habitar a expressão do sujeito, e a expressão de fora dele 
que lhe dá movimento e a transforma. 

Santos (2023) discute sobre como a colonização influi diretamente na modificação da 
vida e da vivência orgânica dos povos. Ele coloca que os indígenas viviam integrados 
cosmologicamente, não humanisticamente, caçavam, pois necessitavam comer, 
plantavam o que era necessário para a sobrevivência, abriam caminhos nas matas para 
conseguirem passar. Com a chegada dos portugueses e os movimentos de colonização, 
foram tentando aplicar suas humanidades sobre as cosmologias dos indígenas, o que 
não funcionou. Partindo daí, Nêgo Bispo desenvolve o conceito de Contracolonialismo: 
“Contracolonialismo é você querer me colonizar e eu não aceitar que você me colonize, é 
eu me defender. O contracolonialismo é um modo de vida diferente do colonialismo” 
(Santos, 2023, p.58). 

Ele coloca que o contracolonialismo praticado pelos africanos vem desde África, sendo 
este um modo de vida que ninguém tinha nomeado, assim como os modos de vida dos 
indígenas, quilombolas, dos iorubás, seria muito mais simples nomear apenas como 
modo de vida de algum povo. Mas para ele, quando persistimos nomeando dessa forma, 



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

107 

não enfraquecemos o colonialismo. A utilização da palavra contracolonialismo é no 
intuito de enfraquecer o colonialismo, já que o referencial de um extremo é o outro. Cria-
se um antídoto: tirar o veneno do colonialismo para transformá-lo em antídoto contra 
ele próprio.  

Retornando para as formas de insurgência com Rolnik (2018), ela diferencia os modos de 
operação insurgentes dentro da macro e da micropolítica. A macropolítica opera por 
negação, utilizando estratégias de combate contra os opressores e as leis que sustentam 
seu poder em todas as suas manifestações na vida individual e coletiva. Se, nesse caso, 
o combate opera de forma opositora, é porque são de fato lugares de interesses opostos 
na luta de relações de poder. Já a micropolítica opera por afirmação, tratando-se de um 
combate pela vida em sua essência germinativa.  

Pensando na forma de operação insurgente da macropolítica, podemos colocar o 
movimento de contracolonizar que Nêgo Bispo nos apresenta. Para enfrentar a sociedade 
colonialista, em alguns momentos é necessário transformar as armas dos inimigos em 
defesa. Trabalhando com a oralidade ele traduzia saberes ancestrais, repassados por 
meio da oralidade, para a escrita, obtendo denominações que dentro das academias 
nomeiam de conceitos. Partindo desse ponto, segue na prática da denominação dos 
modos e das falas para contrariar o colonialismo. Num jogo de contrariar as palavras 
coloniais como forma de enfraquecê-las (Santos, 2023):  

Certa vez, fui questionado por um pesquisador de Cabo Verde: “como podemos 
contracolonizar falando a língua do inimigo?”. E respondi: “Vamos pegar as 
palavras do inimigo que estão potentes e vamos enfraquecê-las. E vamos pegar 
as nossas palavras que estão enfraquecidas e vamos potencializá-las. Por 
exemplo, se o inimigo adora dizer desenvolvimento, nós vamos dizer que o 
desenvolvimento desconecta, que o desenvolvimento é uma variante da 
cosmofobia. Vamos dizer que a cosmofobia é um vírus pandêmico e botar para 
ferrar com a palavra desenvolvimento. Porque a palavra boa é envolvimento 
(Santos, 2023, p.13-14). 

Com isso, podemos referenciar a forma de operação insurgente da macropolítica, num 
lugar onde se põe a negação, se combate contra, contracoloniza, se nega a ser adestrado 
mas não apenas, entra num embate para enfraquecer as artimanhas impostas pelo 
colonizador. Não basta não se permitir ser colonizado, pois se atrofia tendo em vista o 
embate de forças do sistema sobre nossos corpos psíquicos, é necessário enfraquecer os 
movimentos impostos e na mesma medida fortalecer o que nos constitui como somos. É 
contrariar, mas fortalecido, sem sentir a dor que esperam sentir, sem entregar o 
exaurimento de forças ao colonialismo.  

Faz-se necessário ressaltar que aqui estão descritas duas nomenclaturas diferentes, a 
“decolonialidade” e o “contracolonialismo”, a última é um conceito desenvolvido e 
articulado por Antonio Bispo – Nêgo Bispo, no qual ele coloca como diferenciação à 
decolonialidade que quem faz a decolonialidade são os sujeitos que foram colonizados e 
se incomodam com isso, logo, se faz uma luta para se descolonizar e descolonizar os seus. 
Ele como quilombola, que não foi colonizado, pois se fosse colonizado seria um negro 
incluído na sociedade brasileira, tem que contracolonizar, movimentar-se para 
contrariar o colonialismo. “Tem umas pessoas que falam de pós colonialismo essas 



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

108 

pessoas estão navegando. O colonialismo está ai, vivente, cada vez mais sofisticado” 
(Santos, 2023).  

Dentro do que já foi discutido até então, o que está em questão é a maneira de viver diante 
das mudanças ocasionadas pela modernização/colonização, um sistema que vem se 
fortalecendo e exaurindo forças dos sujeitos. O que está em questão é a maneira de viver 
e relacionar-se socialmente e também com o território no qual se pisa, se vive, se está 
inserido.  

Como discute Guattari (1990) em seu livro As três ecologias, se faz necessário questionar 
sobre como seguiremos como sujeitos e como sociedade dentro de um contexto de 
aceleração das mutações técnico-científicas, assim como do considerável crescimento 
demográfico. Esses dois quesitos acontecem em função do contínuo desenvolvimento do 
trabalho maquínico redobrado pela revolução da informática, ocasionando que os 
sujeitos adestrados para trabalhar ganhem uma quantidade cada vez maior de tempo de 
atividade humana potencial, mesmo sem saberem o que fazer com isso.  

Tendo como consequência ou finalidade disso o desemprego, a marginalidade opressiva, 
solidão, ociosidade, angústia, neurose. No entanto, pode-se pensar em vias alternativas 
como a cultura, a criação, a pesquisa, a re-invenção do meio ambiente, o enriquecimento 
dos modos de vida e de sensibilidade. No mundo desenvolvido, assim como nos 
denominados países em desenvolvimento, temos uma enchurrada de subjetividades que 
se afundam ou decaem em discursos arcaicos, fortalecendo vias cada vez mais 
preconceituosas que pregam sobre extermínio de minorias subalternizadas.  

É necessário compreender que não há o que fazer além de lidar com esse cenário que se 
desenha com furor dentro do cosmos social. Porém, lidar com isso implica revolução, 
implica recomposição dos meios, métodos, formas, nomenclaturas, estéticas, jeitos, 
normas, de um conjunto de articulações sociais que nos colocam onde estamos hoje, 
como sociedade e sujeitos, sós mas não sem os outros.  

É necessário que existam vidas dispostas a serem protagonistas de um movimento de 
liberação social, cabendo a estes a tarefa de reforjar referências teóricas que iluminem 
uma via de saída possível para a história que vivenciamos, que é no mínimo horrífica. 
Não somente espécies desaparecem, mas também palavras, frases, gestos de 
solidariedade humana. Tudo é feito num movimento de esmagar sob uma camada 
silenciosa as lutas dos corpos marginalizados e subalternizados. Trata-se de fazer algo 
que se coloca atravessado à ordem “normal” das coisas, uma repetição contrariante a fim 
de compor outras configurações existenciais (Guattari, 1990). 

Conforme Guattari (1990, p.35), “convém deixar que se desenvolvam culturas particulares 
inventando-se, ao mesmo tempo, outros contatos de cidadania. Convém fazer com que a 
singularidade, a exceção, a raridade funcionem junto com uma ordem estatal menos 
pesada possível”. 

A descolonização é o piso necessário para toda revolução social profunda. Dentro do 
alastramento e fortalecimento enérgico da globalização e do capitalismo, é necessário 
um movimento de revolução potente que vá de encontro às bases fortalecedoras do 
sistema atual. Uma revolução social profunda viria com um enfraquecimento das bases 



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

109 

nas camadas sociais, descolonizando o poder, o ser e o saber, para assim fazer-se outra 
coisa (Quijano, 2009). 

Ações descoloniais são tidas como uma das vias para troca e enriquecimento de 
significações e experiências, uma nova comunicação intercultural em prol da 
descolonização epistemológica. Esse termo colocado por Quijano (1992) representa uma 
das formas de promoção do conhecimento crítico em relação ao eurocentrismo e sua 
evolução na América Latina. Essa condição, dentre as propostas para a descolonização, 
surge como uma estética de re-existência buscando alternativas inspiradas em práxis 
que, em alguma medida, não estão totalmente atreladas ao sistema moderno-colonial.  

Pensar numa via que possibilite existência demanda uma desobediência epistêmica, 
movimento de contracolonizar e decolonizar, assim como utilizar de mecanismos de 
insurreiração macropolíticos e micropolíticos para que se faça emergir algo diferente. Se 
faz necessário encontrar ou inventar possibilidades outras que não aprisionem mais 
nossos corpos, mas que digam sobre liberdade de existência. É necessário compreender 
que o caminho para se pensar e se fazer uma outra coisa é inventar um novo fazer, uma 
outra forma de caminhar e encaminhar-se pelo mundo. É para além de brigar e resistir, 
é fazer um re-existir.  

Achinte (2017) coloca que propostas alternativas às colonialidades podem ser chamadas 
de decolonialidades ou re-existências, compreendidas como ações, modos de ser e de 
saber que potencializam os sujeitos na busca por libertação e reconstituição do ser em 
sua integralidade, produzindo assim caminhos para uma decolonização do ser, do poder 
e do saber. Temos então uma busca para conhecer, reconhecer e inscrever o potencial de 
lógicas outras.  

Para inventar outras posições de existência é preciso que haja espaço para a incitação do 
potencial de criação do sujeito, assim como da coletividade. Como traz à reflexão Guattari 
(1990) e Santos (2023), vivemos em uma sociedade que se pauta em construir sujeitos 
para o tempo do capitalismo, o tempo da exaustão de energia vital como põe Rolnik 
(2018). Somos adestrados para trabalhar e servir, para produzir, mas quando a evolução 
da informática acontece e nos retira das nossas funções de trabalho, ficamos com o 
tempo livre que não sabemos o que fazer com ele, mal sabemos do que ele se trata, de 
fato. Surgindo assim espaço não para a criação/invenção, mas sim para o atrofiamento, 
os adoecimentos que o sistema produz para retroalimentá-lo, e seguirmos vivendo em 
função dele, até sucumbirmos por não podermos mais servi-lo.  

Achinte (2017), evidencia uma narrativa sobre o tempo que também é colonizado pelo 
projeto civilizatório moderno-colonial do desenvolvimento, ocorrendo em três 
perspectivas: a negação do passado, rentabilidade do tempo no processo produtivo e a 
concepção compulsória de exploração da natureza em prol do desenvolvimento. A 
articulação dessas três vias influi na memória do sujeito, disciplina seu corpo dentro do 
horário laboral, fazendo-o refém de uma incessante atividade produtiva do tempo 
presente e de um passado anulado, tornando assim a produtividade o único sentido de 
sua existência. Instaura-se então um viés paradoxal no instante em que o tempo é 
vendido ao desenvolvimento do capitalismo e ao sujeito não resta tempo para si mesmo. 
Num lugar onde o tempo é dinheiro para o sistema, mas para si mesmo não existe tempo.  



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

110 

O discurso da racionalidade e do capitalismo presumem uma utopia de estabilidade 
econômica e emocional, criando medos fantasmas que se multiplicam a medida que o 
sistema vai distanciando o sujeito da vida e da existência. 

Este autor propõe então, uma outra via que ele intitula como “A decolonialidade do tempo 
ou a estética da lentidão”. A lentidão se apresenta como uma estética descolonial, 
trazendo um contra-sentido ao aceleramento do projeto globalizador, questionando 
ritmos impostos ao evocar que o movimento de insurreição surge a partir de dár-se 
tempo para o pensar. Para Achinte (2017), essa lentidão atua como um mobilizador 
reconstituinte da memória para que ela se reconfigure, através do tempo preciso para 
desenvolver um pensamento crítico, um repensar-se sujeito nesse tempo e nessas 
sociedades, com tempo para relembrar o que se passou e a imaginar o que se quer ser.  

Dentro desse espaço temporal onde se pode ruminar coisas ocorre então o ato criador, 
característico no trabalho de artistas, conectado com o existir, o re-aprender a viver, a 
retomar o lugar de sujeito perante a lógica instaurada pela narrativa ocidental (Achinte, 
2009). 

O trabalho criativo, para Lander (2005), funciona como uma ferramenta de grande valia 
no enfrentamento de dinâmicas de dominação e exploração presentes na colonialidade 
do ser, do poder e do saber. Esse trabalho que parte do nosso imaginário de emoções 
torna-se uma possibilidade para encontrarmos outras formas de existir. Provocando a 
potência da criatividade como movimento emancipatório, se faz assim um exercício de 
existência. 

Existem manifestações que surgem a partir das intersecções entre escritas de vida e as 
artes, enriquecendo ambos os campos e oferecendo novas formas de se produzir a partir 
desse encontro, enunciando assim outras possibilidades de histórias de vida. A política 
do lugar favorece ou desfavorece a diversidade de saberes, e traz à tona outras 
identidades, subjetividades, vozes, fazeres, visões de mundo. Tornando assim as 
questões autobiográficas e artísticas mais complexas e transformadoras. Esse tornar-se 
acontece tanto no âmbito individual quanto no âmbito coletivo da existência humana 
(Rodrigues, 2019). 

Moore-Gilbert (2009) discute a importância da conexão corpo-lugar-deslocamento para 
estudo de obras. Para ele, pensar essa conexão favorece a criação de contranarrativas e 
a descentralização do conhecimento. Essa concepção vai de encontro com as percepções 
já colocadas acima de como as imposições coloniais constituem as formas de ver, existir 
e ser dos sujeitos, e os compõem em lugares subalternizados, de acordo com suas 
vivências e com sua realidade de existência.  

A conexão entre corpo-lugar aciona diversos posicionamentos artísticos, críticos e 
políticos, que nos colocam a desafiar e enfrentar dinâmicas hegemônicas que 
atravessam não apenas nossas vidas, mas também campos de produção de saberes 
acadêmicos e artísticos na contemporaneidade (Rodrigues, 2019). 

As trocas horizontais, as práticas orais e as produções visuais podem contribuir no 
reconhecimento do colonialismo interno e no processo de descolonizar subjetividades e 
conhecimentos. Tal conjunto de ações leva o sujeito a assumir o controle de sua 



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

111 

subjetividade e do seu processo de conhecimento através da percepção da emoção 
(Cusicanqui, 2015).  

Compreender que a arte faz parte de um sistema de re-presentar, interpretar, simbolizar, 
imaginar, compreender e problematizar o mundo possibilita que todas as expressões 
artísticas ocupem o mesmo espaço no social. Ao longo dos últimos séculos de sociedade 
moderno-colonial, as tensões existentes relacionadas a valorização das artes tem 
tomado outras formas com os movimentos populares, sociais e culturais, nos quais a 
força da arte local tem fortalecido o giro descolonial na busca da superação dessas 
relações de poder e supremacia (Achinte, 2009). 

Elabora-se então um trabalho de re-existências, entendendo que resistir e re-existir é 
reconhecer o conhecimento do outro sem assimilá-lo, organizando saberes. Quando 
atacam territórios, grupos sociais e comunidades, aniquila-se também o pluralismo 
epistemológico. Todo conhecimento é, em alguma medida, coletivo e intersubjetivo 
(Sanches, 2022). 

Para encontrar novos lugares e formas de relação dentro do sistema moderno-colonial, 
faz-se necessário um movimento constante de humanização de si e do coletivo, não 
deixando que seu corpo e subjetividade sejam coisificados em relações atravessadas 
pelas colonialidades do ser, saber e poder (Rodrigues, 2019). 

Seguindo com Rodrigues (2019), o artista ocupa um lugar de mediação artística simbólica, 
ocupando essa posição ele é afetado pela sociedade e a afeta simultaneamente. Sendo 
este um trabalho de registrar memória, suas obras podem continuar afetando mesmo 
com o passar do tempo, independentemente da forma como é inserida, seja por meio da 
música, pintura ou dança. Nessa prática reflexiva constrói-se o sentido artístico por meio 
de sua rede complexa de significações, de distintos sistemas simbólicos, relações sociais, 
econômicas e culturais, somadas às vivências pessoais de cada um que a elabora. 

Longe deste ensaio tentar seguir uma via romantizada esquecendo-se das implicações 
violentas e exterminantes do sistema, das imensas crateras de políticas públicas que 
possibilitem aos sujeitos condições básicas para a existência humana, ou qualquer via 
do tipo. Mas se faz necessário retomarmos nossa narrativa, e tornar protagonista quem 
se é de fato, não apenas brancos, hetero-cis-normativos, ricos, colonos e europeus. Mas, 
existe produção de vida e de re-existência acontecendo todos os dias na América Latina, 
e elas precisam ser vistas, ouvidas e visibilizadas para que possamos nos colocar no 
patamar que já ocupamos, mas não enxergamos, pois, o moderno-colonial funciona 
como uma grande mancha em nossa visão de existência como sujeitos.  

É urgente um fazer emergente, que se propõe a criar discursos que visibilizem e escutem 
existências invisibilizadas e inaudíveis, que dê lugar para quem já ocupa o lugar, que 
viabilize a ocupação de outros lugares a corpos que todos os dias re-existem para 
seguirem produzindo formas de vida, que inventam, por vezes, o inventável, e sustenta 
nossa cultura, nossas formas de vida e de viver. A palavra ela cria e recria, dá vida e 
também mata. Se pudermos decidir entre dar vida ou matar, escolheremos dar vida, se 
pudermos decidir entre resistir ou re-existir, optaremos pela re-existência. 

 



 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

112 

Agradecimentos e apoios 

Este trabalho é fruto de pesquisa que contou com financiamento da CAPES.  

 
Referências 

 

ACHINTE, A. À. Artistas indígenas y afrocolombianos: entre las memorias y las 
cosmovisiones. Estéticas de la re-existencia. In: PALERMO, Z. Arte y estética em la 
encrucijada descolonial. Buenos aires: Ediciones del signo, 2009. p. 83-110. 
 
ACHINTE, A. A. Prácticas creativas de re-existencia: más allá del arte… el mundo de lo 
sensible. Buenos Aires: Del Signo, 2017. 
 
CALLAI, C. Apresentação. In: (ORG.), C. C. Ensaiar a escrita. Niterói: Eduff, v. I, 2020. p. 8-
10. 
 
CUSICANQUI, S. R. Sociología de la imagen: Miradas ch’ixi desde la historia andina. 
Buenos Aires: Tinta Limón, 2015. 
 
FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e terra, 2005. 
 
GÓMEZ, P. P. Decolonialidad estética: geopolíticas del sentir el pensar y el hacer. 2. ed. 
Bogotá - Colômbia: Revista Gearte, v. 6, 2019. 
 
GROSFOGUEL, R. Epistemologias do Sul. Para descolonizar os estudos de economia 
política e os estudos pós-coloniais: transmodernidade, pensamento de fronteira e 
colonialidade global. Revista Crítica de Ciências Sociais [Online], 80, 2008. Disponível 
em: http://journals.openedition.org/rccs/697. Acesso em 15 julho 2025. 
 
GUATTARI, F. As três ecologias. 11ª. ed. Campinas - SP: Papirus Editora, 1990. 
 
GUATTARI, F.; ROLNIK, S. Micropolítica: cartografia do desejo. 10ª. ed. Petrópolis: Vozes, 
2010. 
 
LANDER, O. E. A colonialidade do saber: eurocentrismo e clíncias sociais Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: Colección Sur Sur, CLACSO, 2005. 
 
MIGNOLO, W. Desafios decoloniais hoje. Epistemologias do Sul, Foz do Iguaçu - PR, v. 1, 
n. 1, p. 12-32, 2017. 
 
MIGNOLO, W. D.; OLIVEIRA, T. D. M. Colonialidade o lado mais escuro da modernidade. 
REVISTA BRASILEIRA DE CIÊNCIAS SOCIAIS, Rio de Janeiro, v. 32, n. 94, junho 2017. 
 

http://journals.openedition.org/rccs/697


 
Da constituição colonial capitalista à subversão estético-política 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 100-113 | ISSN: 2595-8569 

113 

MOORE-GILBERT, B. Postcolonial life-writing: culture, politics, and self-representation. 
Londres: Routledge, 2009. 
 
NETO, J. M. N.; FERNANDES, S. L. Colonialidade, psicologia e povos tradicionais. 
Curitiba: Editora CRV, 2020. 
 
QUIJANO, A. Colonialidade, poder, globalização e democracia. Novos Rumos, 17(37), 
2002. Disponível em: 
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/novosrumos/article/view/2192. Acesso em 
15 julho 2025. 
 
QUIJANO, A. Colonialidade do Poder e Classificação Social. Coimbra: Edições 
ALMEDINA SA, 2009. 
 
RODRIGUES, M. A. A. Atos Autobiográficos e Práticas Decoloniais em Artes Visuais. 
Palíndromo, Florianópolis, v. 11, n. 24, p. 152–161, 2019. Disponível em: 
https://periodicos.udesc.br/index.php/palindromo/article/view/12657. Acesso em 15 
julho 2025. 
 
ROLNIK, S. Esferas da insurreição - notas para uma vida não cafetinada. 2. ed. São 
Paulo: n-1 edições , 2018. 
 
SANCHES, S. C. P. Colonialidade do saber e o campo da educação: fissuras, rizomas e 
fronteiras. Realis - revista de estudos AntiUtilitaristas e PósColoniais, 12(1), p. 44-58, 
2022. 
 
SANTOS, A. B. D. A terra dá, a terra quer. São Paulo: UBU editora, v. I, 2023. 
 
SOUSA, R. G. C. D.; RODRIGUES, M. G. A. Caminhando com Becamarte: a ciência da 
normalidade e a escola frente à diversidade. In: (ORG.), C. C. Ensaiar a escrita. Niterói: 
Eduff, 2021, p. 48-59. 
 
WALSH, C. Pensamiento Crítico y Matriz (De)Colonial: Reflexiones latinoamericanas. 
Quito, Equador: Ediciones Abya-Yala, 2005. 
 

A Revista Interdisciplinar Sulear declara que os(as) autores(as) são responsáveis pela 
revisão textual, tanto da Língua Portuguesa, das línguas estrangeiras e das normas e 
padronizações vigentes. 

Recebido em: 15/7/25 

Aprovado em: 6/10/25 

 

 


