
 

53 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

OS MUSEUS E O ENSINO DE HISTÓRIA: EXPERIÊNCIA EDUCATIVA REALIZADA 

NO MEMORIAL MINAS GERAIS VALE 

 

Luísa Teixeira Andrade Pinho - Faculdade de Educação/Universidade do Estado de Minas Gerais1 

Eliane da Silva Machado – Universidade do Estado de Minas Gerais2 

 

 

Resumo: Este artigo compõe uma das dimensões da pesquisa “Mediações pedagógicas acerca da cultura 
afro-brasileira: análise de experiências educativas realizadas no Memorial Minas Gerais Vale” realizada no 
Centro de Pesquisa e no Programa de Pós-Graduação da FaE/UEMG, durante os anos de 2016 e 2017. Ela 
apresenta como objeto de estudo a aprendizagem de História em museus a partir de visitas escolares, com 
foco na construção discursiva sobre a cultura afro-brasileira ao longo da História do Brasil. Para tanto, 
estabelecemos como foco as visitas educativas realizadas em uma instituição museal da cidade de Belo 
Horizonte: o Memorial Minas Gerais Vale. 

Palavras-chave: Memorial Minas Gerais Vale; ensino de História; aprendizagem em Museus 

 

 

Abstract 

This paper is part of the research “Pedagogical Mediations about afro-brazilian culture: analyses of educative 
experiences made in Memorial Minas Gerais Vale” undertook in The Research Center and the post-graduation 
program of FaE/UFMG, during 2016 and 2017. It focused on learning History in Museums throught school 
visits in a institution of Belo Horizonte: the Memorial Minas Gerais Vale.  

Key-words: Memorial Minas Gerais Vale; History teaching; learning in Museums 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1 Prof. Dra. Do Centro Pedagógico  da Universidade Federal de Minas Gerais. Email: lteixeiraa@hotmail.com  
2 Profa. Ms. Da Universidade do Estado de Minas Gerais. Email: elianemachado@yahoo.com 

 

mailto:lteixeiraa@hotmail.com


 

54 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

1. Introdução 

A educação realiza-se em vários ambientes sociais e culturais. A própria Lei de Diretrizes 

e Bases da Educação Nacional considera que a educação abrange os processos formativos 

que se desenvolvem não somente nas instituições de ensino e pesquisa, mas também na 

vida familiar, na convivência humana, no trabalho, nos movimentos sociais e organizações 

da sociedade civil e nas manifestações culturais. Isso indica a necessidade de explorar de 

forma consciente espaços educativos situados além dos muros da escola ou, segundo o 

recorte deste projeto, nos museus. Como espaço cultural e educativo, o museu tem se dado 

o desafio de educar por meio da sensibilização e a partir de seus objetos, exposições e 

propostas educativas que cultivam a comunicação e produção de significados. 

 

O papel do museu não é revelar o implícito, nem o explícito, não é resgatar o 
submerso, não é dar voz aos excluídos (nem aos incluídos...), não é oferecer dados 
ou informações. Em suma, o museu não é um doador de cultura. Sua 
responsabilidade social é excitar a reflexão sobre as múltiplas relações entre o 
presente e o passado, através de objetos no espaço expositivo. (Ramos 2004, 
p.131) 

 

A hipótese aventada neste artigo é a de que os museus são espaços propícios para ensinar 

e aprender História. Advogamos que o patrimônio cultural contribui potencialmente na 

formação histórica, visto que permite dar consistência às informações e abstrações dos 

textos históricos e porque constrói a percepção e a visão histórica do território e do mundo. 

Ademais, os objetos da cultura material são portadores de informações sobre costumes, 

técnicas, condições econômicas, ritos e crenças de outros tempos que podem trazer para 

o presente dos visitantes realidades ausentes ou presentes em outras temporalidades 

através dos vestígios que persistiram à revelia do tempo.  

Nessa perspectiva, este artigo compõe uma das dimensões da pesquisa “Mediações 

pedagógicas acerca da cultura afro-brasileira: análise de experiências educativas 

realizadas no Memorial Minas Gerais Vale” que esta sendo realizada no Centro de Pesquisa 

e no Programa de Pós-Graduação da FaE/UEMG. Ela apresenta como objeto de estudo a 

aprendizagem de História em museus a partir de visitas escolares, com foco na construção 

discursiva sobre a cultura afro-brasileira ao longo da História do Brasil. Para tanto, 

estabelecemos como foco as visitas educativas realizadas em uma instituição museal da 



 

55 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

cidade de Belo Horizonte: o Memorial Minas Gerais Vale. Criado e mantido pela Vale por 

meio de sua Fundação, o Memorial integra o Circuito Cultural Praça da Liberdade. 

Caracterizado como museu de experiência, ele traz a cultura e as tradições mineiras 

contadas de forma original e interativa. Cenários reais e virtuais se misturam para criar 

experiências e sensações que levam os visitantes do século XVIII ao século XXI.  Aberto 

em 2010, o prédio que abriga o Memorial Vale era a sede da Secretaria do Estado da 

Fazenda de Minas Gerais. A edificação histórica datada de 1897 é o local onde foi lançada 

a pedra fundamental da cidade de Belo Horizonte. A construção é tombada pelo Instituto 

Estadual do Patrimônio Histórico e Artístico de Minas Gerais – IEPHA/MG.  

Esta proposta integra o projeto Território Negro, criado e gerenciado pelo Núcleo das 

Relações Étnico-Raciais da Secretaria Municipal de Educação de Belo Horizonte. O 

Território Negro tem como finalidade favorecer a aproximação e o diálogo das escolas com 

espaços museológicos da cidade, de modo a possibilitar a apropriação de conhecimentos 

acerca das culturas africana e afro-brasileira, de suas histórias, suas produções 

intelectuais, científicas, tecnológicas e estéticas, e suas formas de organização social. O 

Território tem ainda como ponto de partida atividades pedagógicas interdisciplinares, 

buscando refletir sobre a memória social e coletiva do Brasil, que é um país multicultural e 

pluriétnico. Os espaços museológicos podem se transformar em lugares de memória que, 

pelo poder de representação que encenam, por vezes, reproduzem uma memória social 

coletiva que reflete ideias de hegemonia entre povos e culturas. 

Por levantar temas de relevância sobre as relações étnico-raciais no país, a trilha 

“Africanidades e Memória” realizada pelo programa educativo do Memorial Minas Gerais 

Vale foi escolhida como objeto de pesquisa. Segundo a instituição, essa trilha “propõe 

práticas para o fortalecimento das identidades e a apropriação das matrizes africanas 

presentes na sociedade brasileira, através do resgate da cultura afrodescendente com o 

intuito de desconstruir preconceitos”2.  Ela é composta por salas que compartilham as 

seguintes temáticas: visões da África; Palmares, Baobea e Ilê Ayê.  

Nesse trabalho analisamos um ciclo de atividades desenvolvido em uma classe de EJA da 

rede estadual de Minas Gerais que contou com uma oficina de sensibilização sobre o 

                                                           
2 Memorial Minas Gerais Vale. Percursos da Memória: a proposta do setor educativo do Memorial Vale. Disponível em 

http://www.memorialvale.com.br/educativo/percursos-tematicos/ Acesso em: 07 de agosto de 2014. 

 

http://www.memorialvale.com.br/educativo/percursos-tematicos/


 

56 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

potencial educativo de objetos relacionados à cultura africana e afrobrasileira para as 

aprendizagens de História seguida de visita ao museu.  

 

2. Mediação Pedagógica em Museus 

 

El mar 

Diego no conocía la mar. El padre, Santiago Kovadloff, lo llevó a descubrirla. 

Viajaron al sur.  

Ella, la mar, estaba más allá de los altos médanos, esperando.  

Cuando el niño y su padre alcanzaron por fin aquellas cumbres de arena, después de 

mucho caminar, la mar estalló ante sus ojos. Y fue tanta la inmensidad de la mar, y tanto 

su fulgor, que el niño quedó mudo de hermosura.  

Y cuando por fin consiguió hablar, temblando, tartamudeando, pidió a su padre:  

—¡Ayúdame a mirar! 

(GALEANO, 2010: 3). 

 

A leitura desta pequena crônica do escritor uruguaio Eduardo Galeano levou-nos a pensar 

nas finalidades pedagógicas do trabalho educativo com foco nas formas de mediação mais 

adequadas. Uma das premissas centrais que nos orientaram é a de que, em exposições, o 

papel dos educadores deveria ser o de “ajudar a ver” (Pinho, 2012). Em sintonia com essa 

premissa, fundamentamos essa proposta pedagógica em estudos de autores que 

publicaram trabalhos que problematiza[ra]m o ensino e a aprendizagem em espaços de 

cultura, mais especificamente a perspectiva teórico metodológica apresentada por Ramos 

(2004) e outros estudos no campo das práticas educativas em espaços não formais de 

educação: Chagas, 2015; Pinho (2012); Canclini (2009). 

Assim, para pensar o potencial educativo dos objetos da cultura material, nos ancoramos 

na perspectiva de Francisco Regis Ramos (2004). Ramos desenvolve uma perspectiva 

teórica e metodológica que pensa a exposição museológica como um texto, uma narrativa 

construída pelos objetos. Ele parte de uma perspectiva de alfabetização museológica para  

apresentar apresenta uma metodologia alicerçada nos “objetos geradores”. Inspirado na  

 



 

57 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

pedagogia do diálogo contida na “palavra geradora” definida por Paulo Freire, o autor 

propõe um exercício de seleção e leitura de objetos vinculados a realidade dos alunos. 

Além do museu, sua proposta extende-se para a sala de aula e outros espaços educativos. 

Trata-se de um exercício de indagação dos objetos a partir de perguntas que não procuram 

por dados prontos mas que levam a reflexões sobre a vida dos objetos e a trama de 

significados em que ele esta inserido. Nas palavras do autor, o objetivo desta proposta 

pedagógica consiste em “motivar reflexões sobre as tramas entre sujeito e objeto: perceber 

a vida dos objetos, entender e sentir que os objetos expressam traços culturais, que os 

objetos são criadores e criaturas do ser humano”. (RAMOS, 2004: 32). 

Mario Chagas (2006) em sua obra “Há uma gora de sangue em cada museu” nos alerta 

ainda para as intencionalidades contidas na materialidade das exposições que, muitas 

vezes sob um véu de neutralidade, produzem interpretações, narrativas históricas 

ideologicamente marcadas, muitas vezes silenciando sujeitos, omitindo conflitos, tensões, 

contradições, o que o autor qualifica metaforicamente como “gotas de sangue”. Nos dizeres 

do autor, refletir sobre a presença de sangue no museu significa  

[...] aceitá-lo como arena, como espaço de conflito, como campo de tradição e 
contradição. Toda a instituição museal apresenta um determinado discurso sobre a 
realidade. Este discurso, como é natural, não é natural e compõe-se de som e de 
silêncio, de cheio e de vazio, de presença e de ausência, de lembrança e de 
esquecimento (CHAGAS, 2006: 30).  

 

Em sintonia, Nestor Canclini (1999) em “Culturas Híbridas” vai construir a ideia de que os 

museus e patrimônios de modo geral realizam o que ele chama de “operações de 

ritualização cultural”. Claclini busca elucidar as intenções que existem por trás dos atos de 

preservação do passado e chega a conclusão que ao serem teatralizadas, as tradições 

podem servir de legitimação para os grupos sociais que as construíram ou para os que 

delas se apropriaram. Logo, o patrimônio subsiste como força política na medida em que é 

posto em cena em museus, monumentos ou comemorações . 

Se Mario Chagas e Nestor Canclini nos informam que todo museu apresenta um discurso 

sobre a realidade, seja por uma construção discursiva que muitas vezes omite a presença 

humana (Chagas, 2006) ou por operar com estratégias de ritualização e de teatralização 

do patrimônio (Canclini, 1999), a experiência educativa pode, muitas vezes, reverter a 

logica apresentada, desconstruir discursos, mobilizar outros autores para compor 

argumentos, dar voz a sujeitos que foram silenciados na narrativa. Nesse sentido, o papel 



 

58 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

da mediação em museus se faz presente de forma imprescindível. Para isso é preciso 

educar a percepção, explorar o potencial da leitura da história presente na trama narrativa 

proposta pelos objetos. 

Portanto, a conexão entre os autores permitiu-nos estabelecer pontes entre as narrativas 

históricas construídas pelos museus e suas (re)construções nos momentos das visitas 

escolares mediadas. 

 

3. Lendo objetos da cultura material africana e afro-brasileira 

O recorte analisado neste artigo é oriundo do ciclo de atividades elaborado pela equipe da 

pesquisa e desenvolvido em uma sala de aula do EJA da rede estadual de ensino de Minas 

Gerais pela professora de História da equipe. O ciclo de atividades contou com uma oficina 

de sensibilização, realizada em duas aulas, a partir dos pressupostos da pedagogia do 

objeto proposta por Lopes Ramos, seguida de visita a trilha “africanidades” do Memorial 

Minas Gerais Vale. Todas essas etapas foram registradas em audio pelos bolsistas de 

iniciação científica.  

A partir da análise da forma como os participantes construíram coletivamente o espaço 

interacional, decompusemos as aulas em eventos. Estamos chamando de evento um 

conjunto de atividades delimitado a priori sobre como o tempo foi gasto, por quem, em quê, 

com qual objetivo, quando, onde, em quais condições, com que resultados, além de como 

os membros sinalizam mudança na atividade, dando origem a novos eventos 

(CASTANHEIRA, 2004). Selecionamos, portanto, um evento da primeira aula da oficina de 

sensibilização. 

Esta aula foi orientada pela tarefa solicitada pela professora em dia anterior: os alunos 

deveriam trazer para a sala de aula objetos relacionados à cultura africana e afro-brasileira. 

No trecho selecionado, a professora explora o objeto que ela mesma trouxe: o turbante. 

Segue abaixo transcrição do evento3: 

 

                                                           
3Optamos por identificar os alunos por nomes fictícios para assegurar o sigilo dos sujeitos envolvidos. 



 

59 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

Professora: Que sentido que o objeto tem na nossa vida, Então eu trouxe aqui, é, eu 

pedi para vocês trazerem alguns objetos pra gente trabalhar isso e eu trouxe um objeto 

que tá muito, tá muito comum na minha vivência que é o turbante, eu tenho muitos né... 

Eu fiquei escolhendo qual eu ia trazer senão eu ia trazer de mais (sorriso) esse aqui 

inclusive tem um arame, olha a sociedade de consumo, que é pra facilitar eu fazer aquele 

negócio grande (demonstra um turbante com as mãos) por que o arame se molda e tal, 

então é... O turbante pra mim ele tem um significado de moda, que eu visto ele, eu pego 

em um dia qualquer, ou um dia que eu estou com o cabelo desarrumado e quero jogar 

ele pra cima, tem outro aqui, esse aqui já é maior e tal, serve como lenço também... 

Matheus: Cachecol 

Professora: Cachecol, mas é mais usado como turbante mesmo e eu posso utilizar ele 

em um dia qualquer né, mas isso aqui muito mais do que só um objeto de moda ele é um 

objeto que tem história, ele é um objeto que possui historicidade, ele não é um objeto que 

tem história por que eu comprei lá na CeA e tal (risos) não é isso, eu to dizendo do objeto 

em um sentido mais amplo não desse aqui especificamente... 

Matheus: A origem dele né? 

Professora: A origem dele, então vamos começar por aí, os turbantes eles tem a 

historicidade, eles vieram pra cá com as africanas quando elas foram escravizadas, elas 

começaram a usar e isso era um objeto cultural da África, isso ficou por muito tempo 

como se só as negras utilizassem e tal e não foi aderida a cultura e por muitos anos isso 

foi assim, na década de 1930 começaram a utilizar de novo o turbante tanto que a 

Carmem Miranda, vocês conhecem a Carmem Miranda aquela cantora, ela utiliza o 

turbante é, como uma forma de ressaltar a cultura brasileira, porque a Carmem Miranda 

ela fez o seguinte, ele teve uma ideia de marketing, ela pegou tudo que é estereótipo 

brasileiro e levou lá pra fora, então ela colocou um tanto de banana na cabeça com uns 

turbantes e levou lá pra fora como se isso fosse o brasil, colocou um tanto de macaco 

pulando atrás dela. Pra mostrar o que, o tanto que o brasil é tropical, ela tipificou o brasil 

e levou pra fora. E o turbante ela passou a usar e as pessoas voltaram a usar o turbante, 

e aí por um longo tempo, as mulheres com os cabelos curtinhos, lisos, chega na televisão 

também mulheres como a Xuxa é, pessoas loiras, as mulheres passam a pintar o cabelo 



 

60 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

de loiro e usar o cabelo mais liso e o turbante não é muito compatível com o cabelo liso, 

quem tem o cabelo liso não consegue utilizar é muito difícil,  

Lucas 1: Por isso eu não uso (fazendo alusão ao fato de não ter cabelos) (risos) 

Professora: É por isso que você não usa, eu imaginei... eu até te usar como exemplo. 

(...) 

Professora: Então galera, o turbante, ele voltou a ser utilizado agora, as mulheres tão 

utilizando muito. Eu quero que vocês me digam ideias, sem timidez com a câmera, de 

por que que o turbante voltou a ser utilizado agora vão ver se vocês me falam  

Lucas 1: Por que agora a brasileira tá conseguindo se aceitar mais... 

Professora: Ponto. Desenvolvam isso aí 

Lucas 1: A cultura afro brasileira né, tá sendo mais... 

Glaucia: Tendo aceitação? 

Lucas 1: Sendo absorvida e aceita pela sociedade 

Valéria: As pessoas estão assumindo a sua raça? Estão assumindo sua identidade... 

Professora: Identidade essa é a palavra! Continuem 

Lucas  2: Questão também de estar em cheque né, toda aquela situação que tinha antes 

tá sendo colocado agora em pauta, à descriminação isso tudo tá cada vez mais em pauta, 

mais sendo discutida, mais sendo destruído, vou colocar assim, agora na nossa década 

né? 

Professora: Bem isso, tá sendo colocado em pauta o preconceito, quando o preconceito 

é colocado em pauta às pessoas se assumem, por que assim galera, a pessoa só  não 

se entende quando ela não procura se entender. É o que eu falei com vocês, o 

preconceito com as pessoas, com os homossexuais por exemplo, ele existe, por falta de 

conhecimento né? Por que as pessoas não conhecem. É muito comum você ver os 

próprio gays com preconceito com eles mesmos, alguns sem se assumir, já viu aquele 

gay retraído sem se assumir. Isso é muito comum galera, é muito comum isso acontecer, 

então, as pessoas negras, elas se retraíram por muito tempo tentando ser brancas e 



 

61 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

quando você sai desse, você sai desse cubículo, desse mundinho e se descobre, é por 

que você não está inventando uma identidade sobre si, de certa forma você está se 

descobrindo né , você está deixando seu cabelo crescer do jeito que ele veio... ( coloca 

a mão no cabelo)  

 Lucas 1: Parando de alisar, parando de fazer chapinha... 

Glaucia: Eu acho que é a questão de se aceitar mesmo, por que se você nasceu... 

Conversa paralela- Lucas Oliveira grita: peraí João... 

Alunos acalmam 

Glaucia: Por que aí, eles já sabem como eles são, mas é aceitar a forma como eles 

nasceram, eu penso assim... 

(...) 

Matheus: Você fica refém da sociedade, você é refém da sociedade. Porque, se a 

pessoa... (Inaudível) e ela ficar escondendo aquilo se negando, ela vai ser tratada 

diferente, ela não vai ser julgada, ninguém vai se afastar, então ela prefere ficar calada, 

sofrendo aquilo, remoendo, perto das pessoas, porque se ela falar as pessoas vão se 

afastar, porque o preconceito é muito grande. 

Professora: Muito bom 

Evento: Construindo narrativas históricas a partir de um objeto relacionado a cultura 

africana e afro-brasileira. 

No evento acima, a professora constrói junto aos alunos uma prática de leitura de um objeto 

bastante vinculado as culturas africanas: o “turbante”. Ela inicia o diálogo construindo ideias 

sobre os usos do turbante na sociedade atual para, em seguida, trazer para o debate a 

historicidade do objeto, suas origens em solo brasileiro, seus usos e concepções ao longo 

de fotos da história do Brasil. A professora explica que o turbante foi um objeto trazido pelas 

negras africanas que aqui foram escravizadas e por ser um objeto que ficou bastante 

atrelado a cultura africana, seu uso ficou por muito tempo restrito as negras africanas e 

suas descendentes. No início do século XX, explica a professora, que a cantora e atriz 

Carmem Miranda, compôs seu figurino com o turbante na tentativa de criar uma imagem 



 

62 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

do Brasil para os outros países. Finalmente, nos finais do século XX, o turbante volta a ser 

introduzido ao gosto popular.  

Depois de introduzir o tema, a professora convida os alunos a buscarem respostas sobre 

os porquês dos usos do turbante na atualidade. Os alunos entram em cena tecendo tramas 

entre sujeitos e objetos em exercícios de interpretar a complexidade da sociedade atual em 

que o turbante está inserido. Desse exercício emergem noções sobre uma maior aceitação 

dos sujeitos dos elementos da cultura africana e afro-brasileira, sobre o papel dos debates 

da contemporaneidade que vem colocando a questão e fazendo refletir. A seguir, vem, mais 

uma vez da fala da professora uma permanência no tempo que seriam a persistência de 

praticas discriminatórias e racistas sobre as quais os alunos concordam. Desse modo no 

movimento dialógico produzido em sala de aula a partir do turbante que funcionou como 

“objeto gerador” afloraram interpretações sobre a História do Brasil, sobre racismo na 

sociedade brasileira, sobre a construção de identidades e sobre as praticas culturais na 

sociedade brasileira. Os alunos perceberam mudanças e permanências no tempo histórico 

próprias da forma de pensar histricamente. Desse modo, a partir da dinâmica pautada na 

historicidade do turbante, sob a ação mediada da professora, os alunos produzirão 

compreensões e raciocínios históricos.  

 

4. Considerações Finais 

Este trabalho aponta para as potencialidades de aprendizagem de história a partir do 

dialogo com os objetos da cultura material. Advogamos com Regis Ramos existe uma 

carência na formação de professores quanto a temática da educação patrimonial e da 

aprendizagem de historia por meio de bens da cultura material e imaterial. Nas palavras de 

Ramos (2004), “o tipo de saber a que o museu induz não se desenvolve em outros lugares, 

e tal lacuna deixa o estudante quase desprovido de meios de interpretar as nuanças da 

linguagem museológica.” (2004: 21).  

Defendemos ainda, como mostrou o evento acima, que a pedagogia do objeto gerador com 

tem o poder de trazer uma materialidade a uma forma de pensar tão abstrata que é o 

raciocínio histórico. Essa pedagogia, portanto, produz um contato mais concreto dos alunos 

com a História trazendo para o presente dos alunos realidades ausentes ou presentes em 

outras temporalidades através dos vestígios que persistiram à revelia do tempo. 



 

63 
 

ANO 1, No. 3 (NOVEMBRO/2018) 

Encerramos esse texto com a fala de Regis Ramos para pensar na dimensão reflexiva dos 

museus e das salas de aula quando se instaura práticas mediadas pelos objetos da cultura 

material e imaterial.  

“O papel do museu não é revelar o implícito, nem o explícito, não é resgatar o submerso, não 
é dar voz aos excluídos (nem aos incluídos...), não é oferecer dados ou informações. Em 
suma, o museu não é um doador de cultura. Sua responsabilidade social é excitar a reflexão 
sobre as múltiplas relações entre o presente e o passado, através de objetos no espaço 
expositivo”. (Ramos 2004: 31) 

 

 

 

 

 

 

 

 

5. Referências Bibliográficas 

CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas: estrategias para entrar y salir de la modernidad. Buenos Aires: 

Paidós, 2010b. 

CHAGAS, Mário de Souza. Há uma gota de sangue em cada museu: a ótica museológica de Mário de 

Andrade. Chapecó: Argos, 2006. 135 p. 

GALEANO, Eduardo. El libro de los abrazos. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores, 2010. 

Memorial Minas Gerais Vale. Percursos da Memória: a proposta do setor educativo do Memorial Vale. 

Disponível em http://www.memorialvale.com.br/educativo/percursos-tematicos/ Acesso em: 07 de agosto de 

2014. 

PINHO, Frederico Alves. Tecendo narrativas, costurando tempos: ensino e aprendizagem de história no 

museu de artes e ofícios. 2012. 123f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Faculdade de Educação, 

Universidade do Estado de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2012. 

RAMOS, Francisco Régis Lopes. A danação do objeto: o museu no ensino de História, Chapecó: Argos, 2004. 

http://www.memorialvale.com.br/educativo/percursos-tematicos/

