UEMG
Desde abajo, por laizquierda, y con la Tierra:
SUReando desde Abya Yala/Afro/Latino/Américat
Desde embaixo, pela esquerda, e com a Terra:
SULeando desde Abya Yala/Afro/Latino/América
Arturo Escobar?
Resumen

El presente articulo analiza el estado actual del pensamiento critico latinoamericano (PCL). Las
contribuciones tedrico-politicas para repensar la region reverberan a lo largo y ancho del
continente en multiples espacios de movilizacién social y en algunos espacios con sectores
tradicionalmente criticos, tales como la academia y las artes. Los mundos indigenas y
Afrodescendientes en particular han cobrado una importancia en este proceso de
descolonizacién epistémica emergente, de alli el nuevo Iéxico de Abya Yala/Afro/Latino-América.
Para efectos de este escrito, defino el PCL como el entramado de tres grandes vertientes: el
pensamiento de la izquierda, el pensamiento autondmico, y el pensamiento de la Tierra. Mi
argumento es que hoy en dia tenemos que cultivar las tres vertientes, manteniéndolas en dialogo
continuo, abandonando toda pretensién universalizante. El pensamiento autonémico emerge de
los procesos que cristalizan con el Zapatismo pero que incluyen una gran variedad de
experiencias y propuestas a lo largo y ancho del continente. Autonomia, comunalidad y
territorialidad son los tres conceptos claves de esta corriente. El pensamiento de la Tierra hace
referencia a la conexién indisoluble con la Tierra y con todos los seres vivos. Se encuentra
elocuentemente expresada en el arte, los mitos, las practicas econémicas y culturales
lugarizadas, y las luchas territoriales y por la defensa de la Pacha Mama. Los tres pensamientos
evidencian una geopolitica del conocimiento, la cual puede esclarecerse con el concepto de
SURear propuesto por Marcio D’Olne Campos a comienzos de la década de los 90.

Palabras clave: SURear; Pensamiento critico; movimientos sociales

1 Un version preliminar de este texto fue presentada en la VIl Conferencia de la CLACSO (Medellin, Noviembre 10-14,
2015). He revisado el texto para esta publicacion. El texto que sigue esta escrito en la tradicion latinoamericana del
ensayo. No tiene por lo tanto referencias bibliograficas ni a autores particulares, con contadas excepciones. Una
bibliografia extensa sobre estos temas se encuentra en Escobar (2014, 2016).

2 Arturo Escobar es Profesor Emérito de antropologia en la Universidad de Carolina del Norte enChapel Hill y Profesor
Ad-hoc en el doctorado en Disefio y Creacién, U. de Caldas (Manizales) y el doctorado en Ciencias Ambientales, U.
del Valle (Cali). Sus intereses principales son: la ecologia politica, el disefio ontolégico, y la antropologia del desarrollo,
los movimientos sociales, y la tecnociencia. Durante los dltimos 25 afios ha colaborado con organizaciones afro-
colombianos en la regién del Pacifico colombiano. Su libro mas conocido es La invencion del desarrollo (1996, 22. Ed.
2012). Sus libros mas reciente son Sentipensar con la Tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio y diferencia
(2014); Autonomia y disefio: la realizacion de lo comunal (2016); y Otro posible es posible: Caminando hacia las
transiciones desde Abya Yala/Afro/Latino-América. Bogoté: Editorial Desde Abajo (2018).

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 36



&

UEMG

Resumo:

Este artigo analisa o estado atual do pensamento critico latino-americano (PCL). As contribuicbes
tedrico-politicas para repensar a regido repercutem pelo continente afora em multiplos espacos
de mobilizacdo social e em alguns espagos com setores tradicionalmente criticos, como a
academia e as artes. Os mundos indigenas e afrodescendentes, em particular, ganharam
importancia neste processo de descolonizacdo epistémica emergente, dai o novo léxico Abya
Yala / Afro / América Latina. Para os propdsitos deste artigo, defino o PCL como o entrelacado
de trés grandes vertentes: o pensamento da esquerda, o pensamento autonbémico e o
pensamento da Terra. Meu argumento é que hoje temos que cultivar as trés vertentes, mantendo-
as em didlogo continuo, abandonando toda pretensdo universalizante. O pensamento
autondmico emerge dos processos que se cristalizam com o Zapatismo, mas que incluem uma
grande variedade de experiéncias e propostas pelo continente afora. Autonomia, comunalidade
e territorialidade s&o os trés conceitos-chave dessa corrente. O pensamento da Terra se refere
a conexao indissolivel com a Terra e com todos 0s seres vivos. E eloquentemente expressa na
arte, nos mitos, nas praticas econémicas e culturais localizadas e nas lutas territoriais e pela
defesa da Pacha Mama. Os trés pensamentos evidenciam uma geopolitica do conhecimento,
gue pode ser esclarecida com o conceito de SULear proposto por Marcio D'Olne Campos no
inicio dos anos 90.

Palavras-chave: SULear; Pensamento critico; movimentos sociais

Con su corno francés
y su academia sueca,
Su salsa americana
y sus llaves inglesas,
con todos su misiles
y sus enciclopedias,
su guerra de galaxias
y su safia opulenta,
con todos sus laureles,
el norte es el que ordena.

Pero aqui abajo, abajo,
cerca de las raices,
es donde la memoria
ningun recuerdo omite,

y hay quienes se desmueren
y hay quienes se desviven,
y asi entre todos logran
lo que era un imposible,
gue todo el mundo sepa,
gue el sur también existe.

(Mario Benedetti, “El Sur también existe”, 1986; citado en Campos 1999: 43)

El presente texto discute el estado actual del pensamiento critico latinoamericano, considerado
como en crisis por algunos analistas. Explora varias preguntas claves: ¢Qué constituye el PCL

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 37



&

UEMG

hoy en dia? ¢Podemos acotarlo dentro del pensamiento del progresismo o de la izquierda?
¢Qué es exactamente lo que esté en crisis? ¢El pensamiento de los gobiernos progresistas?
¢ De las izquierdas? ¢ Agotan estas categorias el campo, en mi opinién mucho més vasto y quizas
inexhaustible, del pensamiento critico de las comunidades, los movimientos, y los pueblos? Mas
aun, ¢cual es el papel del pensamiento critico en las transformaciones sociales?

Como lo sugiere el subtitulo del presente articulo, ya no estamos meramente frente a un
continente unificado en su historia y su cultura, ‘América Latina,’ sino frente a un pluriverso, un
mundo hecho de muchos mundos. Los mundos indigenas y Afrodescendientes en particular han
cobrado una importancia inusitada en la redefinicion de una supuesta identidad y realidad
compartidas, de alli el nuevo léxico de Abya Yala/Afro/Latino-América. No es una denominacién
ideal, dada la diversidad interna de cada uno de los tres ejes identitarios, y esconde otros ejes
claves (rural/urbano; clase, género, generacion, sexualidad, religion y espiritualidad) pero es una
manera inicial de problematizar, y al menos hacernos tartamudear cuando con tanta naturalidad
invocamos a ‘América Latina’.?

Abya Yala/Afro-Latinoamérica nos invita a pensar en la geopolitica del conocimiento, tema crucial
en las concepciones de SURear, la teoria decolonial, y el pensamiento critico en general. Desde
su concepcion inicial, SURear se refiri6 tanto a una cierta razon cartogréfica y espacial dominante
como a los aspectos "ideoldgicos” (ver, por ejemplo, Campos 199, 2015: 433). Igualmente, hizo
visibles de una forma original aquellos saberes locales no regidos por la concepcion dominante
del eje norte-sur, como el de algunos pueblos indigenas, abriendo las puertas al importante
proyecto de SURear como camino para la “descolonizacién de nuestro sistema de pensamiento
en la academia, le escuela y en nuestras vidas” (p. 434). Me parece que las corrientes recientes
de pensamiento critico que analizo en este texto pueden ser consideradas como una contribucién
a este proyecto de descolonizacién epistémica, para asi OORIENTARNos de un modo otro en
actual geopolitica del conocimiento actual.

Dos hipoétesis sobre el Pensamiento Critico en Abya Yala/Afro/Latino-
América*

El argumento que quisiera desarrollar en estas paginas es precisamente que el PCL no esta en
crisis; mas aun, pudiera decirse que esta mas vibrante y dinAmico que nunca. Las contribuciones
tedrico-politicas para repensar la regiéon reverberan a lo largo y ancho del continente, en los
encuentros de los pueblos, en las mingas de pensamiento, en los debates de movimientos y
colectivos, en las asambleas de comunidades en resistencia, en las movilizaciones de jovenes,
mujeres, campesinos y ambientalistas, y sin duda también en algunos de aquellos sectores que
tradicionalmente se han considerado los espacios del pensamiento critico por excelencia, tales
como la academiay las artes.®

3 Pienso que la cancion ‘Latinoamérica’ del grupo puertorriquefio Calle 13 despliega esta multiplicidad de
mundos, de saberes y de practicas que es el continente.

% El texto que sigue esta escrito en la tradicién latinoamericana del ensayo. No tiene por lo tanto referencias
bibliograficas ni a autores particulares, con contadas excepciones. Una bibliografia extensa sobre estos
temas se encuentra en Escobar (2014, 2016).

> La nocion de comunidades en resistencia es desarrollado en los libros de investigacion accion colectiva
(IAC), compilados por Patricia Botero (2015); Botero y Palermo (2013).

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 38



&

UEMG

Un listado de las tendencias mas notables del PCL tendria que incluir, entre otras, las criticas a
la modernidad y la teoria decolonial; las practicas de conocimientos otros y el SURear de los
colectivos; los feminismos auténomos, decoloniales, comunitarios, y de mujeres indigenas y
Afrodescendants; la diversa gama de debates ecolégicos y de economias alternativas,
incluyendo la ecologia politica, la economia social y solidaria (ESS), las economias comunales,
y los comunes; las posiciones autondmicas; otras y nuevas espiritualidades; y las diferentes
propuesta de transiciones civilizatorias, interculturalidad, el posdesarrollo, el Buen Vivir, y el post-
extractivismo. Mas importante aun, toda genealogia y catalogo del PCL hoy en dia tiene por
fuerza mayor que incluir las categorias, saberes, y conocimientos de las comunidades mismas y
sSus organizaciones como uno de las expresiones mas potentes del pensamiento critico. Esta
Gltima proposicion constituye el mayor desafio para el PCL dado que la estructura epistémica de
la modernidad (ya sea liberal, de derecha, o de izquierda) se ha erigido sobre el borramiento
efectivo de este nivel crucial del pensamiento, y es precisamente este nivel el que emerge hoy
en dia con mayor claridad y contundencia, como veremos.

Un analisis de la coyuntura regional y planetaria y de como esta se refleja en los debates tedrico-
politicos del continente nos lleva a postular las siguientes hip6tesis: Primero, que el PCL no esta
en crisis, sino en efervescencia. Segundo, que los conocimientos de los pueblos en movimiento,
de las comunidades en resistencia, y de muchos movimientos sociales estan en la avanzada del
pensamiento para las transiciones, y cobran una relevancia inusitada para la reconstitucién de
mundos ante las graves crisis ecolégicas y sociales que enfrentamos, mas que los conocimientos
de expertos, las instituciones, y la academia. (Aclaro que esto no quiere decir que estos Ultimos
sean inutiles, sino que ya son claramente insuficientes para generar las preguntas y pautas para
enfrentar las crisis.)

Para verlo de esta manera, sin embargo, es necesario ampliar el espacio epistémico y social de
lo que tradicionalmente se ha considerado el PCL para incluir, junto al pensamiento de la
izquierda, al menos dos grandes vertientes que en las Ultimas dos décadas han estado
emergiendo como grandes fuentes de produccion critica, a saber, aquella vertiente que surge de
las luchas y pensamientos ‘desde abajo’, y aquellas que estan sintonizadas con las dinamicas
de la Tierra. A estas vertientes las llamaremos ‘pensamiento autondmico’ y ‘pensamiento de la
Tierra’, respectivamente. El primero se refiere al pensamiento, cada vez mas articulado, que
emerge de los procesos autondémicos que cristalizaran con el Zapatismo pero que incluyen una
gran variedad de experiencias y propuestas a lo largo y ancho del continente, desde el sur de
México al suroccidente de Colombia, y desde alli al Wallmapu o territorio del pueblo Mapuche.
Todos estos movimientos enfatizan la reconstitucion de lo comunal como el pilar de la autonomia.
Autonomia, comunalidad y territorialidad son los tres conceptos claves de esta corriente.

Con pensamiento de la Tierra, por otro lado, nos referimos no tanto al movimiento ambientalista
y a la ecologia sino a aquella dimensién que toda comunidad que habita un territorio sabe que
es vital para su existencia: su conexion indisoluble con la Tierra 'y con todos los seres vivos. Mas
que en conocimientos teoricos, esta dimensién se encuentra elocuentemente expresada en el
arte (tejidos), los mitos, las practicas econémicas y culturales lugarizadas, y las luchas
territoriales y por la defensa de la Pachamama. Esto no la hace menos importante, sino quizas
mas, para la crucial tarea de todo pensamiento critico en la coyuntura actual, a la cual nos
referiremos como ‘la reconstitucion de mundos’.

No podré situar el argumento dentro de la larga e ilustre historia del PCL. Digamos solamente
que desde algunas perspectivas la genealogia de un ‘pensamiento otro’ se extiende hasta la
conquista y colonia, encontrandose en la obra de ciertos intelectuales indigenas y cimarrones
libertarios. A través del Siglo XIX los debates criticos del continente vieron capitulos que aun
conservan cierta relevancia, desde aquellos que planteaban la disyuntiva entre civilizacion y
barbarie, hasta los debate tempranos sobre la modernidad latinoamericana ya en las postrimerias

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 39



&

UEMG

del siglo, originando tensiones entre visiones conservadoras pero anti-liberales (Arielismo) y
‘nuestramericanas’ y anti-imperialistas (Marti). Ya en los albores del Siglo XX entran a jugar un
papel importante el marxismo y el anarquismo, y para mediados de siglo se da el famoso debate
entre los fildsofos Leopoldo Zea y Augusto Salazar Bondi sobre ‘si existe o no una filosofia de
nuestra América’.

Es de anotar que estos debates, sin embargo, toman lugar dentro de los cdnones eurocéntricos,
sin preguntarse a profundidad por su relevancia para las ‘las masas’ del continente.® Habria que
esperar hasta la denuncia radical del maestro Orlando Fals Borda, en su libro Ciencia propia y
colonialismo intelectual (1970), y el influyente libro de Paulo Freire, Pedagogia del oprimido
(1968) para que se estremeciera el edificio epistémico de las academias y se empezara a tomar
en serio lo que hoy llamariamos ‘los conocimientos otros’ de los mundos subalternos. Los
movimientos de educacidn y comunicacion popular inspirados por Fals (con su investigacion
accion participativa, IAP) y Freire motivaron una infinidad de movilizaciones transformadoras en
los 70s y 80s, con frecuencia de la mano de las luchas revolucionarias alimentadas por el
marxismo y la diversidad de izquierdas, pero siempre enfatizando la necesidad de tomar en serio
los conocimientos de los pueblos. Hoy en dia, en las vertientes autondmicas y del pensamiento
de la Tierra, encontramos ecos de este valioso legado, aunque con una radicalizacion epistémica
mayor que la de las propuestas de aquellas décadas.

Quisiera, para los efectos de este escrito, definir el PCL como el entramado de tres grandes
vertientes: el pensamiento de la izquierda, el pensamiento autonémico, y el pensamiento de la
Tierra. Estas no son esferas separadas y preconstituidas sino que se traslapan, a veces
alimentandose mutuamente, otras en abierto conflicto. Mi argumento es que hoy en dia tenemos
que cultivar las tres vertientes, manteniéndolas en tension y en dialogo continuo, abandonando
toda pretensién universalizante y de poseer la verdad. Dicho de otra manera, a la formula
zapatista de luchar “desde abajo y por la izquierda”, hay que agregar una tercera base
fundamental, “con la Tierra” (hasta cierto punto implicita en el zapatismo). En la siguiente
seccion, comenzaré por hacer unas anotaciones breves sobre la importancia crucial del
‘pensamiento de la izquierda’, para luego ofrecer un bosquejo, necesariamente provisional, de
las otras dos vertientes. ’

El pensamiento de laizquierda y la izquierda del pensamiento

Qué tantas cosas es la izquierda: teoria, estrategia, practica, historia de luchas, humanismo,
imagenes, emociones, cancion, arte, tristezas, victorias y derrotas, revoluciones, momentos
bellos y de horror, y muchas otras cosas. Nos seguimos inspirando en los momento mas
hermosos de las luchas revolucionarias socialistas, anarquistas y comunistas a través de su rica
historia, en su momento simbolizadas por la carismatica figura del Che, o de un Camilo Torres
esperando la muerte con un fusil en la mano que nunca dispard, o por el intenso rojo de las

® Una util resefia y argumento critico sobre de los avatares de PCL se encuentra en el libro del filésofo
colombiano Santiago Castro Gomez (1996).

7 No abordaré en este texto la cuestiéon de si estas tres vertientes constituirian una ‘nueva izquierda’, o si
las vertientes autondmicas y de la Tierra deben ser vistas como diferentes a esta. De acuerdo a esta
ultima opcion, el espectro politico ‘derecha-izquierda’ se estaria estallando, dando paso a una gran
variedad de opciones, no como ‘terceras vias’ sino como manifestaciones auténticas de nuevas formas de
ver la practica politica. Tampoco me detendré a analizar la diferenciacion entre ‘progresismo’ e ‘izquierda’
(ver los escritos recientes de Eduardo Gudynas sobre este tema).

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 40



&

UEMG

banderas de las movilizaciones campesinas y proletarias de otrora, de campesinos leyendo los
ubicuos libritos rojos mientras esperan marchar por el derecho a la tierra.® Cémo no incorporar
en toda lucha y en toda teoria los principios de justicia social, los imaginarios de igualdad, y los
ideales de libertad y emancipacion de la izquierda revolucionaria.

A nivel tedrico, es imperante reconocer las multiples contribuciones del materialismo dialéctico y
el materialismo histérico, su renovacion en el encuentro con el desarrollismo (dependencia), el
ambientalismo (marxismo ecoldgico), el feminismo, la teologia de la liberacion, el
postestructuralismo (ej., Laclau y Mouffe), la cultura (ej., Stuart Hall, los estudios culturales
latinoamericanos, la interculturalidad), y lo pos y decolonial. Sin embargo, aunque esta amplia
gama de teorias sigue siendo claramente relevante, hoy en dia reconocemos los apegos
modernistas del materialismo historico (como su aspiracion a la universalidad, la totalidad, la
teleologia, y la verdad que se le cuelan aun a través del agudo lente analitico de la dialéctica).
Mas aun, no se puede desconocer que vamos aprendiendo nuevas formas de pensar la
materialidad, de la mano de la ecologia econdémica, las teorias de la complejidad, la emergencia,
la autopoiesis y la auto-organizacién y de las nuevas formas de pensar la contribucién de todo
aquello que quedd por fuera en la explicacion modernista de lo real, desde los objetos y las cosas
con su materialidad vibrante hasta todo el rango de lo no-humano (microrganismos, animales,
multiples especies, minerales), que tanto como las relaciones sociales de produccién son
determinantes de las configuraciones de lo real. En estas nuevas ‘ontologias materialistas’ hasta
las emociones, los sentimientos, y lo espiritual tienen cabida como fuerzas activas que producen
la realidad.

Quisiera recalcar dos nociones de este breve recuento; por un lado, la ruptura de los nuevos
materialismos con el antropocentrismo de los materialismos de la modernidad. Del otro, y como
corolario, el ‘desclasamiento epistémico’ a que se ven abocadas las vertientes de izquierda. Por
desclasamiento epistémico me refiero a la necesidad de abandonar toda pretension de
universalidad y de verdad, y una apertura activa a aquellas otras formas de pensar, de luchar y
de existir que van surgiendo, a veces con claridad y contundencia, a veces confusas y
titubeantes, pero siempre afirmativas y apuntando a otros modelos de vida, en tantos lugares de
un continente que pareciera estar cercano a la ebullicién.® Este desclasamiento convoca a los
intelectuales de izquierda a pensar mas alla del episteme de la modernidad, a atreverse a
abandonar de una vez por todas sus categorias mas preciadas, incluyendo el desarrollo, el
crecimiento econdmico, el progreso, y el mismo ‘hombre’. Los conmina a sentipensar con la
Tierra 'y con las comunidades en resistencia para rearticular y enriquecer su pensamiento.

No me he detenido aqui a analizar la diferencia entre ‘progresismo’ e ‘izquierda’, ni las bien
informadas criticas al neo-extractivismo de los gobiernos progresistas, o el aparente agotamiento
del modelo progresista neo-extractivista y desarrollista. También he obviado analizar la
apropiacion por parte de algunos de los gobiernos progresistas de conceptos potencialmente

8 Tengo en mente las hermosas pinturas y grabados de la pintora Colombiana maoista (del MOIR)
Clemencia Lucena (aunque ya poco conocidos), uno de los méas elocuentes documentos de la época, en
un potente estilo neo-realista latinoamericano. Por supuesto podriamos recordar a Antonio Berni, los
muralistas mexicanos, o a Guayasamin, entre tantas y tantos artistas de izquierda (para no entrar en el
teatro, la literatura, o la musica).

9 Como bien lo dijo el ecélogo mexicano Victor Toledo, refiriéndose a las luchas ambientales, ‘Latinoamérica hierve’
(IV Congreso Latinoamericano de Etnobiologia, Popayan, Septiembre 28-Octubre 2 del 2015). Las luchas
ambientales a nivel mundial estan siendo recogidas en el Atlas de Justicia Ambiental, mantenido por el grupo ICTA en
la Universitat Autonoma de Barcelona. Ver: http: ejatlas.org. Viendo este Atlas, uno podria decir que los mundos
hierven, porque estéan destruyendo la Tierra.

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 41



&

UEMG

radicales como el Buen Vivir los Derechos de la Naturaleza.® Enfatizo, sin embargo, que desde
la perspectiva aqui expuesta, toda politica de izquierda basada en la supresién de la critica y la
represion de organizaciones de base por no estar de acuerdo con el oficialismo solo puede
representar una visién estrecha del pensamiento de izquierda. Es de esta forma que las
izquierdas oficiales se apropian y desvirtian las experiencias y categorias de los pueblos y los
movimientos. El debate sobre este tipo de progresismo estd cobrando cada vez mas intensidad
en el continente, con justa razén. Confio en que las dos vertientes que exploro a continuacion
aporten elementos nuevos para este debate.

El pensamiento del o desde abajo.
La tierra manda, el pueblo ordena, y el gobierno obedece. Construyendo autonomia. **

Un fantasma recorre el continente: el fantasma del autonomismo. Y podriamos continuar: “Todas
las fuerzas de la vieja [Latinoamérica] se han unido en santa cruzada para acosar a ese fantasma
...[Y]a es hora de que los [autonomistas] expongan a la faz del mundo entero sus conceptos, sus
fines y sus tendencias, que opongan a la leyenda del fantasma del [autonomismo] un manifiesto
del propio partido”. No sera un manifiesto de un solo partido o movimiento en este caso sin duda,
sino una multiplicidad de manifiestos para los mdltiples mundos de que nos hablan 1@s
comparieras zapatistas, un mundo donde quepan muchos mundos. Seran las diversas visiones
de aquellos “que ya se cansaron de no ser y estan abriendo el camino” (M. Rozental), de los
sujetos de la digna rabia, de todas y todos los que luchan por un lugar digno para los pueblos del
color de la Tierra.

Es innegable que esta segunda vertiente que proponemos, el autonomismo, es una fuerza
tedrico-politica que comienza a recorrer Abya Yala/Afro/Latino-América de forma sostenida,
contra viento y marea y a pesar de sus altibajos. Surge de la activacion politica de la existencia
colectiva y relacional de una gran variedad de grupos subalternos -indigenas vy
afrodescendientes, campesinos, pobladores de los territorios urbanos populares, jovenes,
mujeres solidarias. Es la ola creada por los condenados de la tierra en defensa de sus territorios
ante la avalancha del capital global neoliberal y la modernidad individualista y consumista. Se le
ve en accion en muchas movilizaciones de las ultimas dos décadas, en encuentros inter-
epistémicos, en mingas de pensamiento, cumbres de los pueblos, y en convergencias de todo
tipo donde los protagonistas centrales son los conocimientos de las comunidades y los pueblos
gue resisten desde las logicas de vida de sus propios mundos. Involucra a todos aquellos que
se defienden del desarrollo extractivista porque saben muy bien que “para que el desarrollo entre,
tiene que salir la gente’”, como con frecuencia lo manifiestan las lideresas y lideres
Afrocolombianas/os que experimentan el desplazamiento de sus territorios bajo las presiones del
llamado progreso.

A nivel teodrico, el autonomismo se relaciona con una gran variedad de tendencias, desde el
pensamiento decolonial y los estudios subalternos y postcoloniales hasta las epistemologias del
sur y la ecologia politica, entre otros. Tiene un parentesco claro con nociones tales como la
descolonizacion del saber, la justicia cognitiva, y la inter-culturalidad. Pero su peso teérico—

10 Ver los textos recientes de Gudynas, Svampa, Zibechi, y Acosta, entre otros, sobre estos temas.

1 Incluido al final de los "Diez principios del buen gobierno” en la entrada de algunas de las comunidades autébnomas
zapatistas.  Véase:  http://www.cgtchiapas.org/denuncias-juntas-buen-gobierno-denuncias/jibg-morelia-denuncia-
ataqgue-orcao-con-arma-fuego-bases.

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 42


http://www.cgtchiapas.org/denuncias-juntas-buen-gobierno-denuncias/jbg-morelia-denuncia-ataque-orcao-con-arma-fuego-bases
http://www.cgtchiapas.org/denuncias-juntas-buen-gobierno-denuncias/jbg-morelia-denuncia-ataque-orcao-con-arma-fuego-bases

&

UEMG

politico gravita en torno a tres grandes conceptos: autonomia, comunalidad, y territorialidad, solo
el primero de los cuales tiene alguna genealogia en las izquierdas, especialmente en el
anarquismo. Nuevas nociones de comunidad estan reapareciendo en diversos espacios
epistémico-politicos, incluyendo las movilizaciones de indigenas, afrodescendientes y
campesinos, sobre todo en México, Bolivia, Colombia, Ecuador y Perld. Cuando se habla de
comunidad se usa en varios sentidos: comunalidad, lo comunal, lo popular-comunal, las luchas
por los comunes, comunitismo (activismo comunitario). La comunalidad (la condicion de ser
comunal) constituye el horizonte de inteligibilidad de las culturas de la América profunda e
igualmente de luchas nuevas, aun en contextos urbanos; es una categoria central en la vida de
muchos pueblos, y continua siendo su vivencia o experiencia fundamental. Todo concepto de
comunidad en este sentido se entiende de forma no esencialista, considerando ‘la comunidad’
en toda su heterogeneidad e historicidad, siempre surtiéndose de la ancestralidad (el tejido
relacional de la existencia comunal), pero abierta hacia el futuro en su autonomia. 2

El autonomismo tiene su razén de ser en la profundizacién de la ocupacién ontoldgica de los
territorios y los mundos-vida de los pueblos-territorio por los extractivismos de todo tipo y por la
globalizacion neoliberal. Esta ocupacion es realizada por un mundo hecho de un mundo
(capitalista, patriarcal, blanco, secular, moderno, liberal), que se arroga para si el derecho de ser
‘el Mundo’, y que rehusa relacionarse con todos esos otros mundos que se movilizan cada vez
con mayor claridad conceptual y fuerza politica en defensa de sus modelos de vida diferentes.
El autonomismo nos habla de sociedades en movimiento, mas que de movimientos sociales,
como sugiere Raul Zibechi, y podriamos hablar ain de mundos en movimiento, porque aquello
gue emerge son verdaderos mundos relacionales, donde prima lo comunal sobre lo individual, la
conexion con la Tierra sobre la separacion entre humanos y no-humanos, y el buen vivir sobre la
economia.

En el lenguaje de la ‘ontologia politica’, podemos decir que muchas luchas étnico-territoriales
pueden ser vistas como luchas ontolégicas — por la defensa de otros modelos de vida.
Interrumpen el proyecto globalizador de crear un mundo hecho de un solo mundo. Dichas luchas
son cruciales para las transiciones ecoldgicas y culturales hacia un mundo en el que quepan
muchos mundos (el pluriverso). Constituyen la avanzada de la busqueda de modelos alternativos
de vida, economia, y sociedad. Son luchas que enfrentan ‘entramados comunitarios’ y
‘coaliciones de corporaciones transnacionales’, buscando la reorganizacion de la sociedad sobre

12 £l autonomismo es un fenémeno de los movimientos y colectivos; sus expresiones tedrico-politicas se
encuentran en estos colectivos, incluyendo muchos movimientos indigenas, de Afrodescendientes y
campesinos; esta siendo conceptualizado de formas diversas por un creciente nimero de intelectuales y
activistas, entre los cuales cabe mencionar a Gustavo Esteva, Raquel Gutiérrez Aguilar, Xochitl Leyva,
Raul Zibechi, Manuel Rozental, Vilma Almendra, Silvia Rivera Cusicanqui, Patricia Botero, John Holloway,
Carlos Walter Porto-Goncalves, el Colectivo Situaciones, Maristella Svampa, Luis Tapia, y los intelectuales
aymara Pablo Mamani, Julieta Paredes, Felix Patzi, y Simén Yampara, entre otros. Muchos de estos
actores convergieron en Puebla, en el “Primer Congreso Internacional de Comunalidad”, organizado por
Raquel Gutiérrez A. y sus colaboradores. Ver: http://www.congresocomunalidad2015.org/. Una importante
vertiente relacionada se encuentra en los enfoques decoloniales adelantados en el Doctorado en Estudios
Culturales Latinoamericanos de la Universidad Andina Simén Bolivar en Quito dirigido por Catherine
Walsh. También hay un nutrido grupo de pensadoras y pensadores de la autonomia y la comunalidad en
la ciudad de Popayan (Colombia), en intercambio continuo con comuneros e intelectuales nasa, misak,
campesinos, y afrodescendientes de la region del Norte del Cauca, y del evento bianual “Tramas y Mingas
por el Buen Vivir’ (entre ellos Olver Quijano, Javier Tobar, Lorena Obando, Adolfo Alban Achinte, Olga
Lucia Sanabria y Carlos Corredor). Ver:
https://tramasymingasparaelbuenvivir.wordpress.com/2015/06/24/tramas-y-mingas-para-el-buen-vivir-
2015/

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 43


http://www.congresocomunalidad2015.org/
https://tramasymingasparaelbuenvivir.wordpress.com/2015/06/24/tramas-y-mingas-para-el-buen-vivir-2015/
https://tramasymingasparaelbuenvivir.wordpress.com/2015/06/24/tramas-y-mingas-para-el-buen-vivir-2015/

&

UEMG

la base de autonomias locales y regionales (Gutiérrez Aguilar 2011); la autogestion de la
economia bajo principios comunales, aun si articuladas con el mercado; y una relaciéon con el
Estado pero solamente para neutralizar en lo posible la racionalidad del estado. En resumen, son
luchas que buscan organizarse como los poderes de una sociedad otra, no-liberal, no-estatal y
no-capitalista. Aunque esta defensa surge de raices (parcialmente) comunitarias y no-
capitalistas, implica toda una historia de relacionamiento con la modernidad capitalista. “Se trata
de recuperar, re-construir y revitalizar el lugar y el territorio, esta vez para la re-produccién de la
vida” —dicen los compafieros y compafieras nasa del suroccidente colombiano—*y con ello darle
curso a formas contrapuestas de la pretension capitalista totalizante y homogenizante” (Quijano
2012: 210).

La autonomia es de esta forma una practica tedrico-politica de los movimientos étnico-
territoriales --pensarse de adentro hacia afuera, como dicen algunas lideresas afrodescendientes
en Colombia, o cambiando las tradiciones tradicionalmente, y cambiando la forma de cambiar,
como dicen en Oaxaca (G. Esteva). “La clave de la autonomia es que un sistema vivo encuentra
su camino hacia el momento siguiente actuando adecuadamente a partir de sus propios
recursos”, nos dice el bidlogo Francisco Varela (1999:11), definicion que aplica a las
comunidades. Implica la defensa de algunas précticas, la transformacion de otras, y la invencion
de nuevas practicas. Podemos decir que en su mejor acepcién la autonomia es una teoria y
practica de la inter-existencia, una herramienta de disefio para el pluriverso (ver Escobar 2016
para una explicacion exhausta de este concepto).

El objetivo de la autonomia es la realizacién de lo comunal, entendida como la creacién de las
condiciones para la autocreacién continua de las comunidades (su autopoiesis) y para su
acoplamiento estructural exitoso con entornos globalizados. Como dicen los comuneros
indigenas misak del Norte del Cauca de Colombia, hay que “recuperar la tierra para recuperarlo
todo ... por eso tenemos que pensar con nuestra propia cabeza, hablando nuestro propio idioma
estudiando nuestra historia, analizando y transmitiendo nuestras propias experiencias asi como
la de otros pueblos” (Cabildo Indigena de Guambia, 1980, citado en Quijano 2012: 257). O como
lo expresan los nasa en su movilizacién, la minga social y comunitaria, "la palabra sin accién es
vacia. La accién sin la palabra es ciega. La accién y palabra sin el espiritu de la comunidad son
la muerte". Autonomia, comunalidad, territorio, y relacionalidad aparecen aqui intimamente
ligados, constituyendo un marco tedrico-politico original dentro de esta segunda vertiente del
pensamiento critico de Abya Yala/Afro/Latino-América.

El pensamiento de la Tierra.

La relacionalidad —la forma relacional de ser, conocer, y hacer, definida como aquellas
configuraciones socio-naturales que surgen del reconocimiento de la inter-dependencia radical
de todo lo vivo, donde nada pre-existe las relaciones que lo constituyen-- es el gran correlato de
la autonomia y la comunalidad. Asi puede verse en muchas cosmovisiones de los pueblos, tales
como la filosofia africana del Muntu o cosmovisiones de la Madre Tierra como la Pachamama,
Nuke mapu, o Uma Kiwe, entre muchas otras. También esta implicita en el concepto de crisis
civilizatoria, dado que la crisis actual es causada por un modelo particular de mundo (una
ontologia), la civilizacion moderna capitalista patriarcal de la separacion y la desconexion, donde
humanos y no humanos, mente y cuerpo, individuo y comunidad, razén y emocion, etc. se ven
como entidades separadas y auto constituidas (Escobar 2014).

Las ontologias o mundos relacionales se fundamentan en la nocién de que todo ser vivo es una
expresion de la fuerza creadora de la tierra, de su auto-organizacion y constante emergencia.

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 44



&

UEMG

Nada existe sin que exista todo lo demas (“soy porque eres”, porque todo lo demas existe, dicta
el principio del Ubuntu surafricano). En las palabras del ec6logo y teélogo norteamericano
Thomas Berry, “la Tierra es una comunioén de sujetos, no una coleccién de objetos”. El Mandato
de la Tierra del que hablan muchos activistas nos conmina por consecuencia a ‘vivir de tal forma
gue todos puedan vivir'. Este mandato es atendido con mayor facilidad por los pueblos-territorio:
“Somos la continuidad de la tierra, miremos desde el corazon de la tierra” (Marcus Yule,
gobernador nasa). No en vano es la relacion con la Tierra central a las luchas indigenas, afro, y
campesinas en el contexto actual.

Desde esta perspectiva, el gran desafio para la izquierda y al autonomismo es aprender a
sentipensar con la Tierra, a escuchar profundamente tanto el grito de los pobres como el grito de
la Tierra (Leonardo Boff; Laudato Si). Es refrescante pensar que de las tres vertientes
mencionadas la mas antigua es esta tercera. Viene desde siempre, desde que los pueblos
aprendieron que eran Tierra y relacion, expresiones de la fuerza creadora del universo, que todo
ser es ser-Tierra. Existe en el pensamiento cosmocéntrico que subyace los tejidos y entramados
gue conforman la vida, aquel que sabe, porque siente, que todo en el universo esta vivo, que la
conciencia no es prerrogativa de los humanos sino una propiedad distribuida en todo el espectro
de lavida. Es el pensamiento de aquellos/as que defienden la montafia contra la mineria porque
ella es un ser vivo, apu (Marisol de la Cadena), o los paramos y nacimientos de agua porque son
el origen de la vida, con frecuencia lugares sagrados donde lo humano, lo natural, y lo espiritual
se funden en un complejo entramado vital. Yace también en el fundamento de la re-
comunalizacién de la vida, la re-localizacién de las economias y la produccion, la defensa de
semillas, el rechazo a los transgénicos y los TLCs, y la defensa de la agroecologia y la soberania
alimentaria (Laura Gutiérrez).

Podemos decir, sin caer en anacronismo alguno, que las ‘cosmogonias’ de muchas culturas del
mundo son el pensamiento primigenio de la Tierra. También fue, y sigue siéndolo parcialmente,
el pensamiento de las comunidades matriarcales, como lo lleva explicando la feminista alemana
Claudia von Werlhof (2015) por més de dos décadas con su teoria critica del patriarcado --
matriarcales en el sentido de culturas donde priman la cooperacién, el reconocimiento del otro,
la horizontalidad, la participacion y la sacralidad en vez de la agresién, el domino, la guerra, el
control y la apropiaciéon de las sociedades patriarcales que poco a poco a través de sus 5000
afios de historia se ha ido apoderando de todas las sociedades del planeta. De forma similar lo
entiende el biélogo Chileno Humberto Maturana y su colega Gerda Verden-Zoéller (1993) a partir
de su concepcion de ‘culturas matrizticas’ y de la ‘biologia del amor’, aquellas culturas que viven
en la profunda conciencia la interconexion de todo lo que existe y que se resisten a una
trayectoria vital basada en la apropiacion y el control porque su ‘emocionar’ dicta, precisamente,
el respeto y la convivencia.®?

El pensamiento de la tierra subyace las concepciones de territorio. “Tierra puede tener
cualquiera, pero territorio es otra cosa”, dicen algunos mayores afrodescendientes en el Pacifico
colombiano, gran territorio negro. El territorio es el espacio para la enaccién de mundos
relacionales. Es el lugar de aquellas/os que cuidan la tierra, como lucidamente lo expresaran las
mujeres de la pequefia comunidad negra de La Toma en el Norte del Cauca, movilizadas contra
la mineria ilegal de oro: “A las mujeres que cuidan de sus territorios. A las cuidadoras y los
cuidadores de la Vida Digna, Sencilla y Solidaria. Todo esto que hemos vivido ha sido por el
amor que hemos conocido en nuestros territorios. .. Nuestra tierra es nuestro lugar para sofiar
con dignidad nuestro futuro. .. . Tal vez por eso nos persiguen, porque queremos una vida de

13 Ver la Escuela Matristica, fundada por Maturana y Ximena Davila Yafez, http:/matriztica.cl/Matriztica/

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 45


http://matriztica.cl/Matriztica/

&

UEMG

autonomia y no de dependencia, una vida donde no nos toque mendigar, ni ser victimas”.'* Por
ende el slogan de la marcha, Elterritorio es la vida y la vida no se vende, se ama y se defiende.

También encontramos el pensamiento de la Tierra en la cosmoaccion de muchos pueblos
indigenas centrada en la defensa del territorio y en sus Planes de Viva. El territorio es “el espacio
vital que asegura la pervivencia como pueblo, como cultura en convivencia con la naturaleza y
los espiritus. El territorio es nuestro verdadero libro histérico que mantiene viva la tradicion de
guienes habitamos en él. Representa y describe los principios y practicas de nuestra cultura.
Implica la posesién, control y dominio del espacio fisico y espiritual. Como espacio colectivo de
existencia, posibilita la convivencia arménica entre los pueblos. Fundamenta la cosmovision
indigena como razén de nuestra pervivencia’.’® Por eso su estrategia estd encaminada a
“recuperar la tierra para recuperarlo todo, autoridad, justicia, trabajo, por eso tenemos que pensar
con nuestra propia cabeza, hablando nuestro propio idioma estudiando nuestra historia,
analizando y transmitiendo nuestras propias experiencias asi como la de otros pueblos”.*® De
igual manera, el Plan de Vida del pueblo misak se explica como una propuesta de “construccion
y reconstruccién de un espacio vital para nacer, crecer, permanecer y fluir. El plan es una
narrativa de vida y sobrevivencia, es la construccién de un camino que facilita el transito por la
vida, y no la simple construccién de un esquema metodoldgico de planeacion”.t’

Por esto muchos pueblos describen su lucha politica como ‘la liberacion de la Madre Tierra”. La
pregunta clave para estos movimiento es: como mantener las condiciones para la existenciay la
re-existencia frente al embate desarrollista, extractivista y modernizador? Esta pregunta, y el
concepto de liberacion de la Madre Tierra, son potentes conceptos para toda practica politica en
el presente: para la izquierda y los procesos autonémicos tanto como para las luchas ambientales
y por otros modelos de vida. Vinculan justicia ambiental, justicia cognitiva, autonomia, y la
defensa de mundos (J. Martinez-Alier, V. Toledo). En este registro también encontramos el
movimiento por los Derechos de la Naturaleza dentro de concepciones genuinamente
biocéntricas (mas alla de discursos o referencias superficiales a la sustentabilidad o la
Pachamama) (E. Gudynas).

Para los urbano-modernos que vivimos en los espacios mas marcados por el modelo liberal (la
ontologia del individuo, la propiedad privada, la racionalidad instrumental, y el mercado), la
relacionalidad constituye un gran desafio, dado que se requiere un profundo trabajo interior
personal y colectivo para desaprender la civilizacion de la desconexién, del economismo, la
ciencia y el individuo. Quizas implica abandonar la idea individual que tenemaos de practica
politica radical. ¢Como tomamos en serio la inspiracion de la relacionalidad? ¢Cdémo re-
aprendemos a inter-existir con todos los humanos y no-humanos? ¢ Debemos recuperar cierta
intimidad con la Tierra para re-aprender el arte de sentipensar con ella? ¢Cémo hacerlo en
contextos urbanos y descomunalizados? Desafortunadamente, el progresismo, y quizas buena
parte de la izquierda, estan lejos de entender este mandato. Como bien lo dice Gudynas, ni la
derecha ni la izquierda “entiende la naturaleza”.*®

Comentario final: salir de la modernidad?

14 Carta abierta de Francia Marquez, lideresa de La Toma, abril 24 del 2015.

15 Consejo Regional Indigena del Cauca, Cric, 2008, citado en Quijano 2012: 209.
16 Cabildo Indigena de Guambia, 1980, citado en Quijano 2012: 257.

17 Cabildo y Taitas 1994; citado en Quijano 2012: 263.

18 \Ver La Razén/Animal Politico, http://www.la-razon.com/suplementos/animal_politico/Eduardo-Gudynas-izquierda-
entienden-naturaleza 0_2330167108.html (23 de agosto del 2015).

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 46


http://www.la-razon.com/suplementos/animal_politico/Eduardo-Gudynas-izquierda-entienden-naturaleza_0_2330167108.html%20(23
http://www.la-razon.com/suplementos/animal_politico/Eduardo-Gudynas-izquierda-entienden-naturaleza_0_2330167108.html%20(23

&

UEMG

El desclasamiento epistémico de la izquierda implica atreverse a cuestionar el desarrollo, el mal
llamado progreso y la modernidad. Solo de esta forma podra el pensamiento de izquierda
participar en pensar y construir las transiciones civilizatorias que se adumbran desde el
pensamiento autonémico y de la Tierra. El progresismo de las ultimas décadas ha sido
profundamente modernizador; su modelo econdmico esta basado en el nucleo duro de premisas
de la modernidad, incluyendo el crecimiento econémico y el extractivismo.

Tanto en el Norte Global como en el Sur Global, el pensamiento de las transiciones tiene muy
claro que las transiciones tienen que ir mas alla del modelo de vida que se ha impuesto en casi
todos los rincones del mundo con cierta vision dominante de la modernidad.’®* Salir de la
modernidad solo se lograra apoyandose en las tres vertientes. Sanar la vida humana vy la Tierra
requieren de una verdadera transicion “del periodo cuando los humanos eran una fuerza
destructiva sobre el planeta Tierra al periodo cuando los humanos establecen una nueva
presencia en el planeta de forma mutuamente enriquecedora”, como lo expresan los tedlogos de
la liberacién de la Tierra Thomas Berry y Leonardo Boff. Significa caminar decididamente hacia
una nueva era, que estos ecologos denominan como ‘Ecozoica’ (la era de la casa de la vida). El
cambio climéatico es solamente una de las manifestaciones mas patentes de la devastacion
sistemética de la vida por la modernidad capitalista patriarcal.

La liberaciéon de la madre Tierra, concebida desde el cosmocentrismo y la cosmoacciéon de
muchos pueblos-territorio, nos invitan a ‘disofar’ el disefno de los mundos. Este acto de
disofiacion y de disefio tiene como objetivo reconstituir el tejido de la vida, de los territorios, y de
las economias comunalizadas. Como lo dice un joven misak, se trata de convertir el dolor de la
opresion de siglos en espereza y ésta en la base de la autonomia.?® Para los activistas
Afrocolombianos del Pacifico, tan impactado por las locomotoras desarrollistas, esta region es
un Territorio de Vida, Alegria, Esperanza, y Libertad. Hay un sabio principio para la practica
politica de todas las izquierdas en la nocion de tejer la vida en libertad.

Las tres vertientes presentadas no constituyen un modelo aditivo sino de multiples articulaciones.
No son paradigmas que se reemplazan nitidamente unos a otros. Queda claro, sin embargo, la
necesidad de que la izquierda y el autonomismo (y el humano) devengan Tierra. El humano
‘post-humano’ —aquel ‘humano’ que emerja del final del antropocentrismo—tendra que aprender
de nuevo a existir como ser vivo en comunidades de humanos y no-humanaos, en el inico mundo
gue verdaderamente compartimos que es el planeta. De hecho ya encontramos entramados
potentes del pensamiento de izquierda, autondmico y de la Tierra en los encuentros inter-
epistémicos tales como las Tramas y Mingas para el Buen Vivir en Popayan, o en eventos como
el Encuentro “Pensamiento Critico Frente a la Hidra Capitalista”, convocado por el EZLN y
celebrado en el CIDECI-Unitierra, San Cristobal de las Casas en Mayo del 2015. %

19 En el Norte Global, por ejemplo, la nocion de decrecimiento apunta a la necesidad de vivir diferente, mas alla de
‘consumir menos’. Algunos tedricos y activistas hablan de ‘occidentes’ 0 ‘modernidades alternativas’ y no dominantes
dentro de Europa mismo. Esta importante nocion, sin embargo, no debe obviar la consideracién de los impactos
histéricamente sedimentados de las modernidades dominantes y de Europa como un todo (sistema-mundo
moderno/colonial).

20 Tramas y Mingas para el Buen Vivir, Popayan, Octubre 21, 22 del 2015.

21 Ver, por ejemplo, las cortas resefias sobre el Encuentro, http://seminarioscideci.org/video-entrevistas-seminario-
pensamiento-critico-frente-a-la-hidra-capitalista-semillero-ezin/ Para los eventos de Popayan, ver:
https://tramasymingasparaelbuenvivir.wordpress.com/2015/06/24/tramas-y-mingas-para-el-buen-vivir-2015/

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 47


http://seminarioscideci.org/video-entrevistas-seminario-pensamiento-critico-frente-a-la-hidra-capitalista-semillero-ezln/
http://seminarioscideci.org/video-entrevistas-seminario-pensamiento-critico-frente-a-la-hidra-capitalista-semillero-ezln/
https://tramasymingasparaelbuenvivir.wordpress.com/2015/06/24/tramas-y-mingas-para-el-buen-vivir-2015/

a2

UEMG

Muchas, si no la mayoria, de estas experiencias comunalitarias y autbnomas en defensa de la
Tierra son inevitablemente debilitadas por los contextos antagénicos en los que se llevan a cabo,
a pesar de su compromiso con las transformaciones. Debe mencionarse que, en su busqueda
de autonomia, algunas recaen en el desarrollismo, otras son subvertidas desde dentro por sus
propios lideres, otras reinscriben antiguas formas de opresién o crean otras nuevas y no es raro
gue las movilizaciones decaigan bajo el increible peso de las presiones del momento o debido a
la represion abierta. Los antagonismos son inherentes a toda practica social. Esto no descalifica
por completo las acciones de las ‘comunidades realmente existentes’, ni debe condenarlas a la
categoria residual de ilusorias, localistas, o romanticas.

Aquellos que aun insistan en la via del desarrollo y la modernidad son o suicidas, o al menos
ecocidas. Por el contrario, no son romanticos ni ‘infantiles’ aquellos que defienden el lugar, el
territorio, y la Tierra; constituyen la avanzada el pensamiento pues estan en sintonia con la Tierra
y la justicia y entienden la problemética central de nuestra coyuntura historica, las transiciones
hacia otros modelos de vida, hacia un pluriverso de mundos. No podemos imaginar y construir el
postcapitalismo (y el postconflicto) con las categorias y experiencias que crearon el conflicto
(particularmente el desarrollo y el crecimiento econémico). Saltar al Buen Vivir sin completar la
fase de industrializacion y modernizacion es menos romantico que completarla, ya sea por la via
de la izquierda o de la derecha. No podemos construir lo nuestro con los mismo ... lo posible ya
se hizo, ahora vamos por lo imposible (Activistas indigenas, campesinos y Afrodescendientes,
Tramas y Mingas por el Buen Vivir, Popayéan, 2014).

¢Podremos atrevernos a afirmar que hoy en dia Abya Yala/Afro/Latino-América presenta al
mundo, en la complejidad de su pensamiento critico en las tres vertientes tan esquematicamente
resumidas, un modelo diferente de pensar, de mundo, y de vida? En esto —y a pesar de todas
las tensiones y contradicciones entre las vertientes y al interior de cada una de ellas-- radicaria
‘la diferencia latinoamericana’ para la primera mitad del Siglo XXI. Algo que si podemos decir
con certeza es que pueblos, colectivos, movimientos, artistas e intelectuales caminan la palabra
—la SURean—por el hermoso continente que habitamos.

Referencias

BOTERO, Patricia. (2015). Resistencias. Relatos del sentipensamiento que caminan la palabra.
Manizales: Colectivos, movimientos sociales y comunidades en resistencia desde Colombia,
Universidad de Manizales. [Disponible en: https://drive.
google.com/file/d/0B80tsoQLkZ4iMEhDekw4bjhmNUE/view].

BOTERO, Patricia y Alicia Itati Palermo. (2013). La utopia no esta adelante: Generaciones,
resistencias, e institucionalidad emergentes. Buenos Aires: CLACSO-CINDE.

CAMPOS, M. D. SURear, NORTEar Y ORIENTar: Puntos de vista desde los hemisferios, la
hegemonia y los Indigenas, capitulo 33 In Practicas Otras de Conocimiento(s): Entre crisis,
entre guerras, Xochitl Leyva et al. (orgs), Cooperativa Editorial Retos, San Cristobal de Las
Casas, Chiapas, México. 2015. Pp. 433 — 458._http://www.sulear.com.br/textos/ CAMPOS-MD-
SURear-NORTEar-y-Or-MX-Cap-33-2015.pdf

CAMPOS, M.D. “SULear vs NORTEar: Representacbes e apropriagcbes do espaco entre
emocao, empiria e ideologia”. Série Documenta, ano VI, n. 8. EICOS, Catedra UNESCO de
Desenvolvimento Duravel, Instituto de Psicologia, UFRJ, Rio de Janeiro, 1999, p. 41-
70. http://www.sulear.com.br/texto03.pdf

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 48


https://drive/
http://www.sulear.com.br/textos/CAMPOS-MD-SURear-NORTEar-y-Or-MX-Cap-33-2015.pdf
http://www.sulear.com.br/textos/CAMPOS-MD-SURear-NORTEar-y-Or-MX-Cap-33-2015.pdf
http://www.sulear.com.br/texto03.pdf

a2

UEMG

CASTRO GOMEZ, Santiago. (1996). Critica de la razon latinoamericana. Barcelona: Puvill
Libros.

ESCOBAR, Arturo. (2016). Autonomia y disefio: la realizacién de lo comunal. Popayan:
Universidad del Cauca.

ESCOBAR, Arturo. (2014). Sentipensar con la Tierra: Nuevas lecturas sobre desarrollo,
territorialidad, y aquele diferencia. Medellin: UAL

GUTIERREZ AGUILAR, Raquel. (2011). “Pistas reflexivas para orientarnos en una turbulenta
época de peligro™. En: R. Gutiérrez et al., Palabras para tejernos, resistir y transformar en la
época que estamos viviendo. Oaxaca: Pez en el Arbol.

MATURANA, Humberto y Gerda Verden-Zéller. (2003). Amor y juego. Fundamentos olvidados
de lo humano. Desde el patriarcado a la democracia. Santiago: J C Saez.

QUIJANO, Olver. (2012). Ecosimias. Visiones y practicas de diferencia econdmico/cultural en
contextos de multiplicidad. Quito: UASB.

VARELA, Francisco. (1999). Ethical Know-how. Stanford: Stanford University Press.

VON WERLHOF, Claudia. (2015). jMadre Tierra o muerte! Reflexiones para una teoria critica del
patriarcado. Oaxaca: El Rebozo.

Recebido em 21/06/19
Aceito em 15/09/19

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edicdo Especial Dossié SULear 49



