
 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              36 

 

Desde abajo, por la izquierda, y con la Tierra: 

SUReando desde Abya Yala/Afro/Latino/América1 

 

Desde embaixo, pela esquerda, e com a Terra: 

SULeando desde Abya Yala/Afro/Latino/América 

 

Arturo Escobar2 

 

Resumen 

 

El presente artículo analiza el estado actual del pensamiento crítico latinoamericano (PCL).  Las 
contribuciones teórico-políticas para repensar la región reverberan a lo largo y ancho del 
continente en múltiples espacios de movilización social y en algunos espacios con sectores 
tradicionalmente críticos, tales como la academia y las artes. Los mundos indígenas y 
Afrodescendientes en particular han cobrado una importancia en este proceso de 
descolonización epistémica emergente, de allí el nuevo léxico de Abya Yala/Afro/Latino-América. 
Para efectos de este escrito, defino el PCL como el entramado de tres grandes vertientes: el 
pensamiento de la izquierda, el pensamiento autonómico, y el pensamiento de la Tierra.  Mi 
argumento es que hoy en día tenemos que cultivar las tres vertientes, manteniéndolas en diálogo 
continuo, abandonando toda pretensión universalizante.  El pensamiento autonómico emerge de 
los procesos que cristalizan con el Zapatismo pero que incluyen una gran variedad de 
experiencias y propuestas a lo largo y ancho del continente.  Autonomía, comunalidad y 
territorialidad son los tres conceptos claves de esta corriente. El pensamiento de la Tierra hace 
referencia a la conexión indisoluble con la Tierra y con todos los seres vivos.  Se encuentra 
elocuentemente expresada en el arte, los mitos, las prácticas económicas y culturales 
lugarizadas, y las luchas territoriales y por la defensa de la Pacha Mama.  Los tres pensamientos 
evidencian una geopolítica del conocimiento, la cual puede esclarecerse con el concepto de 
SURear propuesto por Marcio D’Olne Campos a comienzos de la década de los 90.  

Palabras clave: SURear; Pensamiento crítico; movimientos sociales 

 

                                                           
1 Un versión preliminar de este texto fue presentada en la VII Conferencia de la CLACSO (Medellín, Noviembre 10-14, 
2015).  He revisado el texto para esta publicación. El texto que sigue está escrito en la tradición latinoamericana del 
ensayo.  No tiene por lo tanto referencias bibliográficas ni a autores particulares, con contadas excepciones. Una 
bibliografía extensa sobre estos temas se encuentra en Escobar (2014, 2016). 
 
2 Arturo Escobar es Profesor Emérito de antropología en la Universidad de Carolina del Norte enChapel Hill y Profesor 
Ad-hoc en el doctorado en Diseño y Creación, U. de Caldas (Manizales) y el doctorado en Ciencias Ambientales, U. 
del Valle (Cali).  Sus intereses principales son: la ecología política, el diseño ontológico, y la antropología del desarrollo, 
los movimientos sociales, y la tecnociencia.  Durante los últimos 25 años ha colaborado con organizaciones afro-
colombianos en la región del Pacífico colombiano.  Su libro más conocido es La invención del desarrollo (1996, 2ª. Ed. 
2012).  Sus libros más reciente son Sentipensar con la Tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio  y diferencia 
(2014); Autonomía y diseño: la realización de lo comunal (2016); y Otro posible es posible: Caminando hacia las 
transiciones desde Abya Yala/Afro/Latino-América. Bogotá: Editorial Desde Abajo (2018). 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              37 

 

Resumo: 

 

Este artigo analisa o estado atual do pensamento crítico latino-americano (PCL). As contribuições 
teórico-políticas para repensar a região repercutem pelo continente afora em múltiplos espaços 
de mobilização social e em alguns espaços com setores tradicionalmente críticos, como a 
academia e as artes. Os mundos indígenas e afrodescendentes, em particular, ganharam 
importância neste processo de descolonização epistêmica emergente, daí o novo léxico Abya 
Yala / Afro / América Latina. Para os propósitos deste artigo, defino o PCL como o entrelaçado 
de três grandes vertentes: o pensamento da esquerda, o pensamento autonômico e o 
pensamento da Terra. Meu argumento é que hoje temos que cultivar as três vertentes, mantendo-
as em diálogo contínuo, abandonando toda pretensão universalizante. O pensamento 
autonômico emerge dos processos que se cristalizam com o Zapatismo, mas que incluem uma 
grande variedade de experiências e propostas pelo continente afora. Autonomia, comunalidade 
e territorialidade são os três conceitos-chave dessa corrente. O pensamento da Terra se refere 
à conexão indissolúvel com a Terra e com todos os seres vivos. É eloquentemente expressa na 
arte, nos mitos, nas práticas econômicas e culturais localizadas e nas lutas territoriais e pela 
defesa da Pacha Mama. Os três pensamentos evidenciam uma geopolítica do conhecimento, 
que pode ser esclarecida com o conceito de SULear proposto por Marcio D'Olne Campos no 
início dos anos 90. 

Palavras-chave: SULear; Pensamento crítico; movimentos sociais 

 

 
Con su corno francés 
y su academia sueca, 
su salsa americana 

y sus llaves inglesas, 
con todos su misiles 
y sus enciclopedias, 

su guerra de galaxias 
y su saña opulenta, 

con todos sus laureles, 
el norte es el que ordena. 

 
Pero aquí abajo, abajo, 

cerca de las raíces, 
es donde la memoria 

ningún recuerdo omite, 
y hay quienes se desmueren 
y hay quienes se desviven, 

y así entre todos logran 
lo que era un imposible, 
que todo el mundo sepa, 
que el sur también existe. 

(Mario Benedetti, “El Sur también existe”, 1986; citado en Campos 1999: 43) 

 

El presente texto discute el estado actual del pensamiento crítico latinoamericano, considerado 
como en crisis por algunos analistas. Explora varias preguntas claves: ¿Qué constituye el PCL 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              38 

 

hoy en día?  ¿Podemos acotarlo dentro del pensamiento del progresismo o de la izquierda? 
¿Qué es exactamente lo que está en crisis?  ¿El pensamiento de los gobiernos progresistas? 
¿De las izquierdas? ¿Agotan estas categorías el campo, en mi opinión mucho más vasto y quizás 
inexhaustible, del pensamiento crítico de las comunidades, los movimientos, y los pueblos?  Más 
aun, ¿cuál es el papel del pensamiento crítico en las transformaciones sociales? 

Como lo sugiere el subtítulo del presente artículo, ya no estamos meramente frente a un 
continente unificado en su historia y su cultura, ‘América Latina,’ sino frente a un pluriverso, un 
mundo hecho de muchos mundos.  Los mundos indígenas y Afrodescendientes en particular han 
cobrado una importancia inusitada en la redefinición de una supuesta identidad y realidad 
compartidas, de allí el nuevo léxico de Abya Yala/Afro/Latino-América.  No es una denominación 
ideal, dada la diversidad interna de cada uno de los tres ejes identitarios, y esconde otros ejes 
claves (rural/urbano; clase, género, generación, sexualidad, religión y espiritualidad) pero es una 
manera inicial de problematizar, y al menos hacernos tartamudear cuando con tanta naturalidad 
invocamos a ‘América Latina’.3 

Abya Yala/Afro-Latinoamérica nos invita a pensar en la geopolítica del conocimiento, tema crucial 
en las concepciones de SURear, la teoría decolonial, y el pensamiento crítico en general.  Desde 
su concepción inicial, SURear se refirió tanto a una cierta razón cartográfica y espacial dominante 
como a los aspectos "ideológicos” (ver, por ejemplo, Campos 199, 2015: 433). Igualmente, hizo 
visibles de una forma original aquellos saberes locales no regidos por la concepción dominante 
del eje norte-sur, como el de algunos pueblos indígenas, abriendo las puertas al importante 
proyecto de SURear como camino para la “descolonización de nuestro sistema de pensamiento 
en la academia, le escuela y en nuestras vidas” (p. 434). Me parece que las corrientes recientes 
de pensamiento crítico que analizo en este texto pueden ser consideradas como una contribución 
a este proyecto de descolonización epistémica, para así OORIENTARnos de un modo otro en 
actual geopolítica del conocimiento actual.  

 

Dos hipótesis sobre el Pensamiento Crítico en Abya Yala/Afro/Latino-
América4 

 

El argumento que quisiera desarrollar en estas páginas es precisamente que el PCL no está en 
crisis; más aún, pudiera decirse que está más vibrante y dinámico que nunca. Las contribuciones 
teórico-políticas para repensar la región reverberan a lo largo y ancho del continente, en los 
encuentros de los pueblos, en las mingas de pensamiento, en los debates de movimientos y 
colectivos, en las asambleas de comunidades en resistencia, en las movilizaciones de jóvenes, 
mujeres, campesinos y ambientalistas, y sin duda también en algunos de aquellos sectores que 
tradicionalmente se han considerado los espacios del pensamiento crítico por excelencia, tales 
como la academia y las artes.5   

                                                           
3 Pienso que la canción ‘Latinoamérica’ del grupo puertorriqueño Calle 13 despliega esta multiplicidad de 

mundos, de saberes y de prácticas que es el continente.  

 
4 El texto que sigue está escrito en la tradición latinoamericana del ensayo.  No tiene por lo tanto referencias 

bibliográficas ni a autores particulares, con contadas excepciones. Una bibliografía extensa sobre estos 
temas se encuentra en Escobar (2014, 2016). 
5 La noción de comunidades en resistencia es desarrollado en los libros de investigación acción colectiva 

(IAC), compilados por Patricia Botero (2015); Botero y Palermo (2013). 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              39 

 

Un listado de las tendencias más notables del PCL tendría que incluir, entre otras, las críticas a 
la modernidad y la teoría decolonial; las prácticas de conocimientos otros y el SURear de los 
colectivos; los feminismos autónomos, decoloniales, comunitarios, y de mujeres indígenas y 
Afrodescendants; la diversa gama de debates ecológicos y de economías alternativas, 
incluyendo la ecología política, la economía social y solidaria (ESS), las economías comunales, 
y los comunes; las posiciones autonómicas; otras y nuevas espiritualidades; y las diferentes 
propuesta de transiciones civilizatorias, interculturalidad, el posdesarrollo, el Buen Vivir, y el post-
extractivismo.  Más importante aún, toda genealogía y catálogo del PCL hoy en día tiene por 
fuerza mayor que incluir las categorías, saberes, y conocimientos de las comunidades mismas y 
sus organizaciones como uno de las expresiones más potentes del pensamiento crítico.  Esta 
última proposición constituye el mayor desafío para el PCL dado que la estructura epistémica de 
la modernidad (ya sea liberal, de derecha, o de izquierda) se ha erigido sobre el borramiento 
efectivo de este nivel crucial del pensamiento, y es precisamente este nivel el que emerge hoy 
en día con mayor claridad y contundencia, como veremos.  

Un análisis de la coyuntura regional y planetaria y de cómo esta se refleja en los debates teórico-
políticos del continente nos lleva a postular las siguientes hipótesis: Primero, que el PCL no está 
en crisis, sino en efervescencia.  Segundo, que los conocimientos de los pueblos en movimiento, 
de las comunidades en resistencia, y de muchos movimientos sociales están en la avanzada del 
pensamiento para las transiciones, y cobran una relevancia inusitada para la reconstitución de 
mundos ante las graves crisis ecológicas y sociales que enfrentamos, más que los conocimientos 
de expertos, las instituciones, y la academia. (Aclaro que esto no quiere decir que estos últimos 
sean inútiles, sino que ya son claramente insuficientes para generar las preguntas y pautas para 
enfrentar las crisis.) 

Para verlo de esta manera, sin embargo, es necesario ampliar el espacio epistémico y social de 
lo que tradicionalmente se ha considerado el PCL para incluir, junto al pensamiento de la 
izquierda, al menos dos grandes vertientes que en las últimas dos décadas han estado 
emergiendo como grandes fuentes de producción crítica, a saber, aquella vertiente que surge de 
las luchas y pensamientos ‘desde abajo’, y aquellas que están sintonizadas con las dinámicas 
de la Tierra.  A estas vertientes las llamaremos ‘pensamiento autonómico’ y ‘pensamiento de la 
Tierra’, respectivamente.  El primero se refiere al pensamiento, cada vez más articulado, que 
emerge de los procesos autonómicos que cristalizaran con el Zapatismo pero que incluyen una 
gran variedad de experiencias y propuestas a lo largo y ancho del continente, desde el sur de 
México al suroccidente de Colombia, y desde allí al Wallmapu o territorio del pueblo Mapuche.  
Todos estos movimientos enfatizan la reconstitución de lo comunal como el pilar de la autonomía.  
Autonomía, comunalidad y territorialidad son los tres conceptos claves de esta corriente.  

Con pensamiento de la Tierra, por otro lado, nos referimos no tanto al movimiento ambientalista 
y a la ecología sino a aquella dimensión que toda comunidad que habita un territorio sabe que 
es vital para su existencia: su conexión indisoluble con la Tierra y con todos los seres vivos.  Más 
que en conocimientos teóricos, esta dimensión se encuentra elocuentemente expresada en el 
arte (tejidos), los mitos, las prácticas económicas y culturales lugarizadas, y las luchas 
territoriales y por la defensa de la Pachamama.  Esto no la hace menos importante, sino quizás 
más, para la crucial tarea de todo pensamiento crítico en la coyuntura actual, a la cual nos 
referiremos como ‘la reconstitución de mundos’.  

No podré situar el argumento dentro de la larga e ilustre historia del PCL.  Digamos solamente 
que desde algunas perspectivas la genealogía de un ‘pensamiento otro’ se extiende hasta la 
conquista y colonia, encontrándose en la obra de ciertos intelectuales indígenas y cimarrones 
libertarios.  A través del Siglo XIX los debates críticos del continente vieron capítulos que aún 
conservan cierta relevancia, desde aquellos que planteaban la disyuntiva entre civilización y 
barbarie, hasta los debate tempranos sobre la modernidad latinoamericana ya en las postrimerías 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              40 

 

del siglo, originando tensiones entre visiones conservadoras pero anti-liberales (Arielismo) y 
‘nuestramericanas’ y anti-imperialistas (Martí).  Ya en los albores del Siglo XX entran a jugar un 
papel importante el marxismo y el anarquismo, y para mediados de siglo se da el famoso debate 
entre los filósofos Leopoldo Zea y Augusto Salazar Bondi sobre ‘si existe o no una filosofía de  
nuestra América’.   

Es de anotar que estos debates, sin embargo, toman lugar dentro de los cánones eurocéntricos, 
sin preguntarse a profundidad por su relevancia para las ‘las masas’ del continente.6 Habría que 
esperar hasta la denuncia radical del maestro Orlando Fals Borda, en su libro Ciencia propia y 
colonialismo intelectual (1970), y el influyente libro de Paulo Freire, Pedagogía del oprimido 
(1968) para que se estremeciera el edificio epistémico de las academias y se empezara a tomar 
en serio lo que hoy llamaríamos ‘los conocimientos otros’ de los mundos subalternos.  Los 
movimientos de educación y comunicación popular inspirados por Fals (con su investigación 
acción participativa, IAP) y Freire motivaron una infinidad de movilizaciones transformadoras en 
los 70s y 80s, con frecuencia de la mano de las luchas revolucionarias alimentadas por el 
marxismo y la diversidad de izquierdas, pero siempre enfatizando la necesidad de tomar en serio 
los conocimientos de los pueblos. Hoy en día, en las vertientes autonómicas y del pensamiento 
de la Tierra, encontramos ecos de este valioso legado, aunque con una radicalización epistémica 
mayor que la de las propuestas de aquellas décadas.  

Quisiera, para los efectos de este escrito, definir el PCL como el entramado de tres grandes 
vertientes: el pensamiento de la izquierda, el pensamiento autonómico, y el pensamiento de la 
Tierra.  Estas no son esferas separadas y preconstituidas sino que se traslapan, a veces 
alimentándose mutuamente, otras en abierto conflicto. Mi argumento es que hoy en día tenemos 
que cultivar las tres vertientes, manteniéndolas en tensión y en diálogo continuo, abandonando 
toda pretensión universalizante y de poseer la verdad.  Dicho de otra manera, a la formula 
zapatista de luchar “desde abajo y por la izquierda”, hay que agregar una tercera base 
fundamental, “con la Tierra” (hasta cierto punto implícita en el zapatismo).  En la siguiente 
sección, comenzaré por hacer unas anotaciones breves sobre la importancia crucial del 
‘pensamiento de la izquierda’, para luego ofrecer un bosquejo, necesariamente provisional, de 
las otras dos vertientes. 7 

 

El pensamiento de la izquierda y la izquierda del pensamiento 

 

Qué tantas cosas es la izquierda: teoría, estrategia, práctica, historia de luchas, humanismo, 
imágenes, emociones, canción, arte, tristezas, victorias y derrotas, revoluciones, momentos 
bellos y de horror, y muchas otras cosas.  Nos seguimos inspirando en los momento más 
hermosos de las luchas revolucionarias socialistas, anarquistas y comunistas a través de su rica 
historia, en su momento simbolizadas por la carismática figura del Che, o de un Camilo Torres 
esperando la muerte con un fusil en la mano que nunca disparó, o por el intenso rojo de las 

                                                           
6 Una útil reseña y argumento crítico sobre de los avatares de PCL se encuentra en el libro del filósofo 

colombiano Santiago Castro Gómez (1996).  
 
7 No abordaré en este texto la cuestión de si estas tres vertientes constituirían una ‘nueva izquierda’, o si 

las vertientes autonómicas y de la Tierra deben ser vistas como diferentes a esta.  De acuerdo a esta 
última opción, el espectro político ‘derecha-izquierda’ se estaría estallando, dando paso a una gran 
variedad de opciones, no como ‘terceras vías’ sino como manifestaciones auténticas de nuevas formas de 
ver la práctica política. Tampoco me detendré a analizar la diferenciación entre ‘progresismo’ e ‘izquierda’ 
(ver los escritos recientes de Eduardo Gudynas sobre este tema).  



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              41 

 

banderas de las movilizaciones campesinas y proletarias de otrora, de campesinos leyendo los 
ubicuos libritos rojos mientras esperan marchar por el derecho a la tierra.8  Cómo no incorporar 
en toda lucha y en toda teoría los principios de justicia social, los imaginarios de igualdad, y los 
ideales de libertad y emancipación de la izquierda revolucionaria.  

A nivel teórico, es imperante reconocer las múltiples contribuciones del materialismo dialéctico y 
el materialismo histórico, su renovación en el encuentro con el desarrollismo (dependencia), el 
ambientalismo (marxismo ecológico), el feminismo, la teología de la liberación, el 
postestructuralismo (ej., Laclau y Mouffe), la cultura (ej., Stuart Hall, los estudios culturales 
latinoamericanos, la interculturalidad), y lo pos y decolonial.  Sin embargo, aunque esta amplia 
gama de teorías sigue siendo claramente relevante, hoy en día reconocemos los apegos 
modernistas del materialismo histórico (como su aspiración a la universalidad, la totalidad, la 
teleología, y la verdad que se le cuelan aun a través del agudo lente analítico de la dialéctica). 
Más aun, no se puede desconocer que vamos aprendiendo nuevas formas de pensar la 
materialidad, de la mano de la ecología económica, las teorías de la complejidad, la emergencia, 
la autopoiesis y la auto-organización y de las nuevas formas de pensar la contribución de todo 
aquello que quedó por fuera en la explicación modernista de lo real, desde los objetos y las cosas 
con su materialidad vibrante hasta todo el rango de lo no-humano (microrganismos, animales, 
múltiples especies, minerales), que tanto como las relaciones sociales de producción son 
determinantes de las configuraciones de lo real.  En estas nuevas ‘ontologías materialistas’ hasta 
las emociones, los sentimientos, y lo espiritual tienen cabida como fuerzas activas que producen 
la realidad.   

Quisiera recalcar dos nociones de este breve recuento; por un lado, la ruptura de los nuevos 
materialismos con el antropocentrismo de los materialismos de la modernidad.  Del otro, y como 
corolario, el ‘desclasamiento epistémico’ a que se ven abocadas las vertientes de izquierda.  Por 
desclasamiento epistémico me refiero a la necesidad de abandonar toda pretensión de 
universalidad y de verdad, y una apertura activa a aquellas otras formas de pensar, de luchar y 
de existir que van surgiendo, a veces con claridad y contundencia, a veces confusas y 
titubeantes, pero siempre afirmativas y apuntando a otros modelos de vida, en tantos lugares de 
un continente que pareciera estar cercano a la ebullición.9  Este desclasamiento convoca a los 
intelectuales de izquierda a pensar más allá del episteme de la modernidad, a atreverse a 
abandonar de una vez por todas sus categorías más preciadas, incluyendo el desarrollo, el 
crecimiento económico, el progreso, y el mismo ‘hombre’.  Los conmina a sentipensar con la 
Tierra y con las comunidades en resistencia para rearticular y enriquecer su pensamiento.  

No me he detenido aquí a analizar la diferencia entre ‘progresismo’ e ‘izquierda’, ni las bien 
informadas críticas al neo-extractivismo de los gobiernos progresistas, o el aparente agotamiento 
del modelo progresista neo-extractivista y desarrollista.  También he obviado analizar la 
apropiación por parte de algunos de los gobiernos progresistas de conceptos potencialmente 

                                                           
8 Tengo en mente las hermosas pinturas y grabados de la pintora Colombiana maoísta (del MOIR) 

Clemencia Lucena (aunque ya poco conocidos), uno de los más elocuentes documentos de la época, en 
un potente estilo neo-realista latinoamericano. Por supuesto podríamos recordar a Antonio Berni, los 
muralistas mexicanos, o a Guayasamín, entre tantas y tantos artistas de izquierda (para no entrar en el 
teatro, la literatura, o la música).  
 
9 Como bien lo dijo el ecólogo mexicano Víctor Toledo, refiriéndose a las luchas ambientales, ‘Latinoamérica hierve’ 

(IV Congreso Latinoamericano de Etnobiología, Popayán, Septiembre 28-Octubre 2 del 2015).   Las luchas 
ambientales a nivel mundial están siendo recogidas en el Atlas de Justicia Ambiental, mantenido por el grupo ICTA en 
la Universitat Autonoma de Barcelona. Ver: http: ejatlas.org.  Viendo este Atlas, uno podría decir que los mundos 
hierven, porque están destruyendo la Tierra.  

 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              42 

 

radicales como el Buen Vivir  los Derechos de la Naturaleza.10 Enfatizo, sin embargo, que desde 
la perspectiva aquí expuesta, toda política de izquierda basada en la supresión de la crítica y la 
represión de organizaciones de base por no estar de acuerdo con el oficialismo solo puede 
representar una visión estrecha del pensamiento de izquierda.  Es de esta forma que las 
izquierdas oficiales se apropian y desvirtúan las experiencias y categorías de los pueblos y los 
movimientos. El debate sobre este tipo de progresismo está cobrando cada vez más intensidad 
en el continente, con justa razón. Confío en que las dos vertientes que exploro a continuación 
aporten elementos nuevos para este debate.  

 

El pensamiento del o desde abajo.  

 

La tierra manda, el pueblo ordena, y el gobierno obedece.  Construyendo autonomía. 11 

 

Un fantasma recorre el continente: el fantasma del autonomismo. Y podríamos continuar: “Todas 
las fuerzas de la vieja [Latinoamérica] se han unido en santa cruzada para acosar a ese fantasma 
…[Y]a es hora de que los [autonomistas] expongan a la faz del mundo entero sus conceptos, sus 
fines y sus tendencias, que opongan a la leyenda del fantasma del [autonomismo] un manifiesto 
del propio partido”.  No será un manifiesto de un solo partido o movimiento en este caso sin duda, 
sino una multiplicidad de manifiestos para los múltiples mundos de que nos hablan l@s 
compañeras zapatistas, un mundo donde quepan muchos mundos.  Serán las diversas visiones 
de aquellos “que ya se cansaron de no ser y están abriendo el camino” (M. Rozental), de los 
sujetos de la digna rabia, de todas y todos los que luchan por un lugar digno para los pueblos del 
color de la Tierra. 

Es innegable que esta segunda vertiente que proponemos, el autonomismo, es una fuerza 
teórico-política que comienza a recorrer Abya Yala/Afro/Latino-América de forma sostenida, 
contra viento y marea y a pesar de sus altibajos. Surge de la activación política de la existencia 
colectiva y relacional de una gran variedad de grupos subalternos –indígenas y 
afrodescendientes, campesinos, pobladores de los territorios urbanos populares, jóvenes, 
mujeres solidarias.  Es la ola creada por los condenados de la tierra en defensa de sus territorios 
ante la avalancha del capital global neoliberal y la modernidad individualista y consumista. Se le 
ve en acción en muchas movilizaciones de las últimas dos décadas, en encuentros inter-
epistémicos, en mingas de pensamiento, cumbres de los pueblos, y en convergencias de todo 
tipo donde los protagonistas centrales son los conocimientos de las comunidades y los pueblos 
que resisten desde las lógicas de vida de sus propios mundos.  Involucra a todos aquellos que 
se defienden del desarrollo extractivista porque saben muy bien que “para que el desarrollo entre, 
tiene que salir la gente”, como con frecuencia lo manifiestan las lideresas y líderes 
Afrocolombianas/os que experimentan el desplazamiento de sus territorios bajo las presiones del 
llamado progreso.  

A nivel teórico, el autonomismo se relaciona con una gran variedad de tendencias, desde el 
pensamiento decolonial y los estudios subalternos y postcoloniales hasta las epistemologías del 
sur y la ecología política, entre otros.  Tiene un parentesco claro con nociones tales como la 
descolonización del saber, la justicia cognitiva, y la inter-culturalidad.  Pero su peso teórico–

                                                           
10 Ver los textos recientes de Gudynas, Svampa, Zibechi, y Acosta, entre otros, sobre estos temas. 
11 Incluido al final de los "Diez principios del buen gobierno" en la entrada de algunas de las comunidades autónomas 

zapatistas. Véase: http://www.cgtchiapas.org/denuncias-juntas-buen-gobierno-denuncias/jbg-morelia-denuncia-

ataque-orcao-con-arma-fuego-bases. 

http://www.cgtchiapas.org/denuncias-juntas-buen-gobierno-denuncias/jbg-morelia-denuncia-ataque-orcao-con-arma-fuego-bases
http://www.cgtchiapas.org/denuncias-juntas-buen-gobierno-denuncias/jbg-morelia-denuncia-ataque-orcao-con-arma-fuego-bases


 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              43 

 

político gravita en torno a tres grandes conceptos: autonomía, comunalidad, y territorialidad, solo 
el primero de los cuales tiene alguna genealogía en las izquierdas, especialmente en el 
anarquismo.  Nuevas nociones de comunidad están reapareciendo en diversos espacios 
epistémico-políticos, incluyendo las movilizaciones de indígenas, afrodescendientes y 
campesinos, sobre todo en México, Bolivia, Colombia, Ecuador y Perú.  Cuando se habla de 
comunidad se usa en varios sentidos: comunalidad, lo comunal, lo popular-comunal, las luchas 
por los comunes, comunitismo (activismo comunitario). La comunalidad (la condición de ser 
comunal) constituye el horizonte de inteligibilidad de las culturas de la América profunda e 
igualmente de luchas nuevas, aun en contextos urbanos; es una categoría central en la vida de 
muchos pueblos, y continua siendo su vivencia o experiencia fundamental.  Todo concepto de 
comunidad en este sentido se entiende de forma no esencialista, considerando ‘la comunidad’ 
en toda su heterogeneidad e historicidad, siempre surtiéndose de la ancestralidad (el tejido 
relacional de la existencia comunal), pero abierta hacia el futuro en su autonomía. 12  

El autonomismo tiene su razón de ser en la profundización de la ocupación ontológica de los 
territorios y los mundos-vida de los pueblos-territorio por los extractivismos de todo tipo y por la 
globalización neoliberal.  Esta ocupación es realizada por un mundo hecho de un mundo 
(capitalista, patriarcal, blanco, secular, moderno, liberal), que se arroga para si el derecho de ser 
‘el Mundo’, y que rehúsa relacionarse con todos esos otros mundos que se movilizan cada vez 
con mayor claridad conceptual y fuerza política en defensa de sus modelos de vida diferentes.  
El autonomismo nos habla de sociedades en movimiento, más que de movimientos sociales, 
como sugiere Raúl Zibechi, y podríamos hablar aún de mundos en movimiento, porque aquello 
que emerge son verdaderos mundos relacionales, donde prima lo comunal sobre lo individual, la 
conexión con la Tierra sobre la separación entre humanos y no-humanos, y el buen vivir sobre la 
economía. 

En el lenguaje de la ‘ontología política’, podemos decir que muchas luchas étnico-territoriales 
pueden ser vistas como luchas ontológicas – por la defensa de otros modelos de vida.  
Interrumpen el proyecto globalizador de crear un mundo hecho de un solo mundo.  Dichas luchas 
son cruciales para las transiciones ecológicas y culturales hacia un mundo en el que quepan 
muchos mundos (el pluriverso).  Constituyen la avanzada de la búsqueda de modelos alternativos 
de vida, economía, y sociedad.   Son luchas que enfrentan ‘entramados comunitarios’ y 
‘coaliciones de corporaciones transnacionales’, buscando la reorganización de la sociedad sobre 

                                                           
12 El autonomismo es un fenómeno de los movimientos y colectivos; sus expresiones teórico-políticas se 

encuentran en estos colectivos, incluyendo muchos movimientos indígenas, de Afrodescendientes y 
campesinos; está siendo conceptualizado de formas diversas por un creciente número de intelectuales y 
activistas, entre los cuales cabe mencionar a Gustavo Esteva, Raquel Gutiérrez Aguilar, Xochitl Leyva, 
Raúl Zibechi, Manuel Rozental, Vilma Almendra, Silvia Rivera Cusicanqui, Patricia Botero, John Holloway, 
Carlos Walter Porto-Gonçalves, el Colectivo Situaciones, Maristella Svampa, Luis Tapia, y los intelectuales 
aymara Pablo Mamani, Julieta Paredes, Felix Patzi, y Simón Yampara, entre otros. Muchos de estos 
actores convergieron en Puebla, en el “Primer Congreso Internacional de Comunalidad”, organizado por 
Raquel Gutiérrez A. y sus colaboradores. Ver: http://www.congresocomunalidad2015.org/.  Una importante 
vertiente relacionada se encuentra en los enfoques decoloniales adelantados en el Doctorado en Estudios 
Culturales Latinoamericanos de la Universidad Andina Simón Bolívar en Quito dirigido por Catherine 
Walsh.  También hay un nutrido grupo de pensadoras y pensadores de la autonomía y la comunalidad en 
la ciudad de Popayán (Colombia), en intercambio continuo con comuneros e intelectuales nasa, misak, 
campesinos, y afrodescendientes de la región del Norte del Cauca, y del evento bianual “Tramas y Mingas 
por el Buen Vivir” (entre ellos Olver Quijano, Javier Tobar, Lorena Obando, Adolfo Albán Achinte, Olga 
Lucía Sanabria y Carlos Corredor). Ver: 
https://tramasymingasparaelbuenvivir.wordpress.com/2015/06/24/tramas-y-mingas-para-el-buen-vivir-
2015/  
 

http://www.congresocomunalidad2015.org/
https://tramasymingasparaelbuenvivir.wordpress.com/2015/06/24/tramas-y-mingas-para-el-buen-vivir-2015/
https://tramasymingasparaelbuenvivir.wordpress.com/2015/06/24/tramas-y-mingas-para-el-buen-vivir-2015/


 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              44 

 

la base de autonomías locales y regionales (Gutiérrez Aguilar 2011); la autogestión de la 
economía bajo  principios comunales, aun si articuladas con el mercado; y una relación con el 
Estado pero solamente para neutralizar en lo posible la racionalidad del estado. En resumen, son 
luchas que buscan organizarse como los poderes de una sociedad otra, no-liberal, no-estatal y 
no-capitalista. Aunque esta defensa surge de raíces (parcialmente) comunitarias y no-
capitalistas, implica toda una historia de relacionamiento con la modernidad capitalista. “Se trata 
de recuperar, re-construir y revitalizar el lugar y el territorio, esta vez para la re-producción de la 
vida” –dicen los compañeros y compañeras nasa del suroccidente colombiano—“y con ello darle 
curso a formas contrapuestas de la pretensión capitalista totalizante y homogenizante” (Quijano 
2012: 210).  

La autonomía es de esta forma una práctica teórico-política de los movimientos étnico-
territoriales --pensarse de adentro hacia afuera, como dicen algunas lideresas afrodescendientes 
en Colombia, o cambiando las tradiciones tradicionalmente, y cambiando la forma de cambiar, 
como dicen en Oaxaca (G. Esteva).  “La clave de la autonomía es que un sistema vivo encuentra 
su camino hacia el momento siguiente actuando adecuadamente a partir de sus propios 
recursos”, nos dice el biólogo Francisco Varela (1999:11), definición que aplica a las 
comunidades.  Implica la defensa de algunas prácticas, la transformación de otras, y la invención 
de nuevas prácticas.  Podemos decir que en su mejor acepción la autonomía es una teoría y 
práctica de la inter-existencia, una herramienta de diseño para el pluriverso (ver Escobar 2016 
para una explicación exhausta de este concepto).  

El objetivo de la autonomía es la realización de lo comunal, entendida como la creación de las 
condiciones para la autocreación continua de las comunidades (su autopoiesis)  y para su 
acoplamiento estructural exitoso con entornos globalizados.  Como dicen los comuneros 
indígenas misak del Norte del Cauca de Colombia, hay que “recuperar la tierra para recuperarlo 
todo … por eso tenemos que pensar con nuestra propia cabeza, hablando nuestro propio idioma 
estudiando nuestra historia, analizando y transmitiendo nuestras propias experiencias así como 
la de otros pueblos” (Cabildo Indígena de Guambia, 1980, citado en Quijano 2012: 257).  O como 
lo expresan los nasa en su movilización, la minga social y comunitaria, "la palabra sin acción es 
vacía. La acción sin la palabra es ciega. La acción y palabra sin el espíritu de la comunidad son 
la muerte".  Autonomía, comunalidad, territorio, y relacionalidad aparecen aquí íntimamente 
ligados, constituyendo un marco teórico-político original dentro de esta segunda vertiente del 
pensamiento crítico de Abya Yala/Afro/Latino-América.  

 

El pensamiento de la Tierra.   

 

La relacionalidad –la forma relacional de ser, conocer, y hacer, definida como aquellas 
configuraciones socio-naturales que surgen del reconocimiento de la inter-dependencia radical 
de todo lo vivo, donde nada pre-existe las relaciones que lo constituyen-- es el gran correlato de 
la autonomía y la comunalidad.  Así puede verse en muchas cosmovisiones de los pueblos, tales 
como la filosofía africana del Muntu o cosmovisiones de la Madre Tierra como la Pachamama, 
Ñuke mapu, o Uma Kiwe, entre muchas otras.  También está implícita en el concepto de crisis 
civilizatoria, dado que la crisis actual es causada por un modelo particular de mundo (una 
ontología), la civilización moderna capitalista patriarcal de la separación y la desconexión, donde 
humanos y no humanos, mente y cuerpo, individuo y comunidad, razón y emoción, etc. se ven 
como entidades separadas y auto constituidas (Escobar 2014).   

Las ontologías o mundos relacionales se fundamentan en la noción de que todo ser vivo es una 
expresión de la fuerza creadora de la tierra, de su auto-organización y constante emergencia.  



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              45 

 

Nada existe sin que exista todo lo demás (“soy porque eres”, porque todo lo demás existe, dicta 
el principio del Ubuntu surafricano). En las palabras del ecólogo y teólogo norteamericano 
Thomas Berry,  “la Tierra es una comunión de sujetos, no una colección  de objetos”.  El Mandato 
de la Tierra del que hablan muchos activistas nos conmina por consecuencia a ‘vivir de tal forma 
que todos puedan vivir’.   Este mandato es atendido con mayor facilidad por los pueblos-territorio: 
“Somos la continuidad de la tierra, miremos desde el corazón de la tierra” (Marcus Yule, 
gobernador nasa).  No en vano es la relación con la Tierra central a las luchas indígenas, afro, y 
campesinas en el contexto actual.   

Desde esta perspectiva, el gran desafío para la izquierda y al autonomismo es aprender a 
sentipensar con la Tierra, a escuchar profundamente tanto el grito de los pobres como el grito de 
la Tierra (Leonardo Boff; Laudato Si).  Es refrescante pensar que de las tres vertientes 
mencionadas la más antigua es esta tercera. Viene desde siempre, desde que los pueblos 
aprendieron que eran Tierra y relación, expresiones de la fuerza creadora del universo, que todo 
ser es ser-Tierra. Existe en el pensamiento cosmocéntrico que subyace los tejidos y entramados 
que conforman la vida, aquel que sabe, porque siente, que todo en el universo está vivo, que la 
conciencia no es prerrogativa de los humanos sino una propiedad distribuida en todo el espectro 
de la vida.  Es el pensamiento de aquellos/as que defienden la montaña contra la minería porque 
ella es un ser vivo, apu (Marisol de la Cadena), o los páramos y nacimientos de agua porque son 
el origen de la vida, con frecuencia lugares sagrados donde lo humano, lo natural, y lo espiritual 
se funden en un complejo entramado vital.  Yace también en el fundamento de la re-
comunalización de la vida, la re-localización de las economías y la producción, la defensa de 
semillas, el rechazo a los transgénicos y los TLCs, y la defensa de la agroecología y la soberanía 
alimentaria (Laura Gutiérrez).  

Podemos decir, sin caer en anacronismo alguno, que las ‘cosmogonías’ de muchas culturas del 
mundo son el pensamiento primigenio de la Tierra.  También fue, y sigue siéndolo parcialmente, 
el pensamiento de las comunidades matriarcales, como lo lleva explicando la feminista alemana 
Claudia von Werlhof (2015) por más de dos décadas con su teoría crítica del patriarcado --
matriarcales en el sentido de culturas donde priman la cooperación, el reconocimiento del otro, 
la horizontalidad, la participación y la sacralidad en vez de la agresión, el domino, la guerra, el 
control y la apropiación de las sociedades patriarcales que poco a poco a través de sus 5000 
años de historia se ha ido apoderando de todas las sociedades del planeta.  De forma similar lo 
entiende el biólogo Chileno Humberto Maturana y su colega Gerda Verden-Zöller (1993) a partir 
de su concepción de ‘culturas matrízticas’ y de la ‘biología del amor’, aquellas culturas que viven 
en la profunda conciencia la interconexión de todo lo que existe y que se resisten a una 
trayectoria vital basada en la apropiación y el control porque su ‘emocionar’ dicta, precisamente, 
el respeto y la convivencia.13 

El pensamiento de la tierra subyace las concepciones de territorio.  “Tierra puede tener 
cualquiera, pero territorio es otra cosa”, dicen algunos mayores afrodescendientes en el Pacífico 
colombiano, gran territorio negro.  El territorio es el espacio para la enacción de mundos 
relacionales. Es el lugar de aquellas/os que cuidan la tierra, como lúcidamente lo expresaran las 
mujeres de la pequeña comunidad negra de La Toma en el Norte del Cauca, movilizadas contra 
la minería ilegal de oro: “A las mujeres que cuidan de sus territorios.  A las cuidadoras y los 
cuidadores  de la Vida Digna, Sencilla y Solidaria. Todo esto que hemos vivido ha sido  por el 
amor que hemos conocido en nuestros territorios. .. Nuestra tierra es nuestro lugar para soñar 
con dignidad nuestro futuro. .. . Tal vez por eso nos persiguen, porque queremos una vida de 

                                                           
13 Ver la Escuela Matrística, fundada por Maturana y Ximena Dávila Yáñez, http://matriztica.cl/Matriztica/ 

http://matriztica.cl/Matriztica/


 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              46 

 

autonomía y no de dependencia, una vida donde no nos toque mendigar, ni ser víctimas”.14 Por 
ende el slogan de la marcha,  El territorio es la vida y la vida no se vende, se ama y se defiende. 

También encontramos el pensamiento de la Tierra en la cosmoacción de muchos pueblos 
indígenas centrada en la defensa del territorio y en sus Planes de Viva.  El territorio es “el espacio 
vital que asegura la pervivencia como pueblo, como cultura en convivencia con la naturaleza y 
los espíritus. El territorio es nuestro verdadero libro histórico que mantiene viva la tradición de 
quienes habitamos en él.  Representa y describe los principios y prácticas de nuestra cultura.  
Implica la posesión, control y dominio del espacio físico y espiritual.  Como espacio colectivo de 
existencia, posibilita la convivencia armónica entre los pueblos. Fundamenta la cosmovisión 
indígena como razón de nuestra pervivencia”.15   Por eso su estrategia está encaminada a 
“recuperar la tierra para recuperarlo todo, autoridad, justicia, trabajo, por eso tenemos que pensar 
con nuestra propia cabeza, hablando nuestro propio idioma estudiando nuestra historia, 
analizando y transmitiendo nuestras propias experiencias así como la de otros pueblos”.16  De 
igual manera, el Plan de Vida del pueblo misak se explica como una propuesta de “construcción 
y reconstrucción de un espacio vital para nacer, crecer, permanecer y fluir.  El plan  es una 
narrativa de vida y sobrevivencia, es la construcción de un camino que facilita el tránsito por la 
vida, y no la simple construcción de un esquema metodológico de planeación”.17 

Por esto muchos pueblos describen su lucha política como ‘la liberación de la Madre Tierra”.  La 
pregunta clave para estos movimiento es: cómo mantener las condiciones para la existencia y la 
re-existencia frente al embate desarrollista, extractivista y modernizador?  Esta pregunta, y el 
concepto de liberación de la Madre Tierra, son potentes conceptos para toda práctica política en 
el presente: para la izquierda y los procesos autonómicos tanto como para las luchas ambientales 
y por otros modelos de vida.  Vinculan justicia ambiental, justicia cognitiva, autonomía, y la 
defensa de mundos (J. Martínez-Alier, V. Toledo).  En este registro también encontramos el 
movimiento por los Derechos de la Naturaleza dentro de concepciones genuinamente 
biocéntricas (más allá de discursos o referencias superficiales a la sustentabilidad o la 
Pachamama) (E. Gudynas).    

Para los urbano-modernos que vivimos en los espacios más marcados por el modelo liberal (la 
ontología del individuo, la propiedad privada, la racionalidad instrumental, y el mercado), la 
relacionalidad constituye un gran desafío, dado que se requiere un profundo trabajo interior 
personal y colectivo para desaprender la civilización de la desconexión, del economismo, la 
ciencia y el individuo.  Quizás implica abandonar la idea individual que tenemos de práctica 
política radical.  ¿Cómo tomamos en serio la inspiración de la relacionalidad?  ¿Cómo re-
aprendemos a inter-existir con todos los humanos y no-humanos?  ¿Debemos recuperar cierta 
intimidad con la Tierra para re-aprender el arte de sentipensar con ella?  ¿Cómo hacerlo en 
contextos urbanos y descomunalizados?  Desafortunadamente, el progresismo, y quizás buena 
parte de la izquierda, están lejos de entender este mandato.  Como bien lo dice Gudynas, ni la 
derecha ni la izquierda “entiende la naturaleza”.18 

 

Comentario final: salir de la modernidad? 

                                                           
14 Carta abierta de Francia Márquez, lideresa de La Toma, abril 24 del 2015.  
15 Consejo Regional Indígena del Cauca, Cric, 2008, citado en Quijano 2012: 209.  
16 Cabildo Indígena de Guambia, 1980, citado en Quijano 2012: 257. 
17 Cabildo y Taitas 1994; citado en Quijano 2012: 263.  

 
18 Ver La Razón/Animal Político, http://www.la-razon.com/suplementos/animal_politico/Eduardo-Gudynas-izquierda-

entienden-naturaleza_0_2330167108.html (23 de agosto del 2015).  

http://www.la-razon.com/suplementos/animal_politico/Eduardo-Gudynas-izquierda-entienden-naturaleza_0_2330167108.html%20(23
http://www.la-razon.com/suplementos/animal_politico/Eduardo-Gudynas-izquierda-entienden-naturaleza_0_2330167108.html%20(23


 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              47 

 

 

El desclasamiento epistémico de la izquierda implica atreverse a cuestionar el desarrollo, el mal 
llamado progreso y la modernidad.  Solo de esta forma podrá el pensamiento de izquierda 
participar en pensar y construir las transiciones civilizatorias que se adumbran desde el 
pensamiento autonómico y de la Tierra.  El progresismo de las últimas décadas ha sido 
profundamente modernizador; su modelo económico está basado en el núcleo duro de premisas 
de la modernidad, incluyendo el crecimiento económico y el extractivismo.  

Tanto en el Norte Global como en el Sur Global, el pensamiento de las transiciones tiene muy 
claro que las transiciones tienen que ir más allá del modelo de vida que se ha impuesto en casi 
todos los rincones del mundo con cierta visión dominante de la modernidad.19  Salir de la 
modernidad solo se logrará apoyándose en las tres vertientes. Sanar la vida humana y la Tierra 
requieren de una verdadera transición “del período cuando los humanos eran una fuerza 
destructiva sobre el planeta Tierra al período cuando los humanos establecen una nueva 
presencia en el planeta de forma mutuamente enriquecedora”, como lo expresan los teólogos de 
la liberación de la Tierra Thomas Berry y Leonardo Boff.  Significa caminar decididamente hacia 
una nueva era, que estos ecólogos denominan como ‘Ecozoica’ (la era de la casa de la vida). El 
cambio climático es solamente una de las manifestaciones más patentes de la devastación 
sistemática de la vida por la modernidad capitalista patriarcal.  

 

La liberación de la madre Tierra, concebida desde el  cosmocentrismo y la cosmoacción de 
muchos pueblos-territorio, nos invitan a ‘disoñar’  el diseño de los mundos.  Este acto de 
disoñacion y de diseño tiene como objetivo reconstituir el tejido de la vida, de los territorios, y de 
las economías comunalizadas.  Como lo dice un joven misak, se trata de convertir el dolor de la 
opresión de siglos en espereza y ésta en la base de la autonomía.20  Para los activistas 
Afrocolombianos del Pacífico, tan impactado por las locomotoras desarrollistas, esta región es 
un Territorio de Vida, Alegría, Esperanza, y Libertad. Hay un sabio principio para la práctica 
política de todas las izquierdas en la noción de tejer la vida en libertad. 

Las tres vertientes presentadas no constituyen un modelo aditivo sino de múltiples articulaciones. 
No son paradigmas que se reemplazan nítidamente unos a otros.  Queda claro, sin embargo, la 
necesidad de que la izquierda y el autonomismo (y el humano) devengan Tierra.  El humano 
‘post-humano’ –aquel ‘humano’ que emerja del final del antropocentrismo—tendrá que aprender 
de nuevo a existir como ser vivo en comunidades de humanos y no-humanos, en el único mundo 
que verdaderamente compartimos que es el planeta.  De hecho ya encontramos entramados 
potentes del pensamiento de izquierda, autonómico y de la Tierra en los encuentros inter-
epistémicos tales como las Tramas y Mingas para el Buen Vivir en Popayán, o en eventos como 
el Encuentro “Pensamiento Crítico Frente a la Hidra Capitalista”, convocado por el EZLN y 
celebrado en el CIDECI-Unitierra, San Cristóbal de las Casas en Mayo del 2015. 21  

                                                           
19 En el Norte Global, por ejemplo, la noción de decrecimiento apunta a la necesidad de vivir diferente, más allá de 

‘consumir menos’.  Algunos teóricos y activistas hablan de ‘occidentes’ o ‘modernidades alternativas’ y no dominantes 
dentro de Europa mismo.  Esta importante noción, sin embargo, no debe obviar la consideración de los impactos 
históricamente sedimentados de las modernidades dominantes y de Europa como un todo (sistema-mundo 
moderno/colonial).   

 
20 Tramas y Mingas para el Buen Vivir, Popayán, Octubre 21, 22 del 2015.  
21 Ver, por ejemplo, las cortas reseñas sobre el Encuentro, http://seminarioscideci.org/video-entrevistas-seminario-

pensamiento-critico-frente-a-la-hidra-capitalista-semillero-ezln/  Para los eventos de Popayán, ver: 
https://tramasymingasparaelbuenvivir.wordpress.com/2015/06/24/tramas-y-mingas-para-el-buen-vivir-2015/  

http://seminarioscideci.org/video-entrevistas-seminario-pensamiento-critico-frente-a-la-hidra-capitalista-semillero-ezln/
http://seminarioscideci.org/video-entrevistas-seminario-pensamiento-critico-frente-a-la-hidra-capitalista-semillero-ezln/
https://tramasymingasparaelbuenvivir.wordpress.com/2015/06/24/tramas-y-mingas-para-el-buen-vivir-2015/


 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              48 

 

Muchas, si no la mayoría, de estas experiencias comunalitarias y autónomas en defensa de la 
Tierra son inevitablemente debilitadas por los contextos antagónicos en los que se llevan a cabo, 
a pesar de su compromiso con las transformaciones.  Debe mencionarse que, en su búsqueda 
de autonomía, algunas recaen en el desarrollismo, otras son subvertidas desde dentro por sus 
propios líderes, otras reinscriben antiguas formas de opresión o crean otras nuevas y no es raro 
que las movilizaciones decaigan bajo el increíble peso de las presiones del momento o debido a 
la represión abierta.  Los antagonismos son inherentes a toda práctica social.  Esto no descalifica 
por completo las acciones de las ‘comunidades realmente existentes’, ni debe condenarlas a la 
categoría residual de ilusorias, localistas, o románticas.   

Aquellos que aun insistan en la vía del desarrollo y la modernidad son o suicidas, o al menos 
ecocidas.  Por el contrario, no son románticos ni ‘infantiles’ aquellos que defienden el lugar, el 
territorio,  y la Tierra; constituyen la avanzada el pensamiento pues están en sintonía con la Tierra 
y la justicia y entienden la problemática central de nuestra coyuntura histórica, las transiciones 
hacia otros modelos de vida, hacia un pluriverso de mundos. No podemos imaginar y construir el 
postcapitalismo (y el postconflicto) con las categorías y experiencias que crearon el conflicto 
(particularmente el desarrollo y el crecimiento económico).  Saltar al Buen Vivir sin completar la 
fase de industrialización y modernización es menos romántico que completarla, ya sea por la vía 
de la izquierda o de la derecha.  No podemos construir lo nuestro con los mismo … lo posible ya 
se hizo, ahora vamos por lo imposible (Activistas indígenas, campesinos y Afrodescendientes, 
Tramas y Mingas por el Buen Vivir, Popayán, 2014).  

¿Podremos atrevernos a afirmar que hoy en día Abya Yala/Afro/Latino-América presenta al 
mundo, en la complejidad de su pensamiento crítico en las tres vertientes tan esquemáticamente 
resumidas, un modelo diferente de pensar, de mundo, y de vida?  En esto –y a pesar de todas 
las tensiones y contradicciones entre las vertientes y al interior de cada una de ellas-- radicaría 
‘la diferencia latinoamericana’ para la primera mitad del Siglo XXI.  Algo que si podemos decir 
con certeza es que pueblos, colectivos, movimientos, artistas e intelectuales caminan la palabra 
–la SURean—por el hermoso continente que habitamos.   

 

Referencias 

 

BOTERO, Patricia. (2015). Resistencias. Relatos del sentipensamiento que caminan la palabra. 
Manizales: Colectivos, movimientos sociales y comunidades en resistencia desde Colombia, 
Universidad de Manizales. [Disponible en: https://drive. 
google.com/file/d/0B80tsoQLkZ4iMEhDekw4bjhmNUE/view]. 

BOTERO, Patricia y Alicia Itatí Palermo. (2013). La utopía no está adelante: Generaciones, 
resistencias, e institucionalidad emergentes. Buenos Aires: CLACSO-CINDE. 

CAMPOS, M. D. SURear, NORTEar Y ORIENTar: Puntos de vista desde los hemisferios, la 
hegemonía y los Indígenas, capítulo 33 In Practicas Otras de Conocimiento(s): Entre crisis, 
entre guerras, Xóchitl Leyva et al. (orgs), Cooperativa Editorial Retos, San Cristóbal de Las 
Casas, Chiapas, México. 2015. Pp. 433 – 458. http://www.sulear.com.br/textos/CAMPOS-MD-
SURear-NORTEar-y-Or-MX-Cap-33-2015.pdf 

CAMPOS, M.D. “SULear vs NORTEar: Representações e apropriações do espaço entre 
emoção, empiria e ideologia”. Série Documenta, ano VI, n. 8. EICOS, Cátedra UNESCO de 
Desenvolvimento Durável, Instituto de Psicologia, UFRJ, Rio de Janeiro, 1999, p. 41-
70. http://www.sulear.com.br/texto03.pdf 

https://drive/
http://www.sulear.com.br/textos/CAMPOS-MD-SURear-NORTEar-y-Or-MX-Cap-33-2015.pdf
http://www.sulear.com.br/textos/CAMPOS-MD-SURear-NORTEar-y-Or-MX-Cap-33-2015.pdf
http://www.sulear.com.br/texto03.pdf


 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear              49 

 

CASTRO GÓMEZ, Santiago. (1996). Crítica de la razón latinoamericana. Barcelona: Puvill 
Libros. 

ESCOBAR, Arturo. (2016). Autonomía y diseño: la realización de lo comunal. Popayán: 
Universidad del Cauca.  

ESCOBAR, Arturo. (2014). Sentipensar con la Tierra: Nuevas lecturas sobre desarrollo, 
territorialidad, y aquele diferencia. Medellín: UAL 

GUTIÉRREZ AGUILAR, Raquel. (2011). “Pistas reflexivas para orientarnos en una turbulenta 
época de peligro”. En: R. Gutiérrez et al., Palabras para tejernos, resistir y transformar en la 
época que estamos viviendo. Oaxaca: Pez en el Árbol. 

MATURANA, Humberto y Gerda Verden-Zöller. (2003). Amor y juego. Fundamentos olvidados 
de lo humano. Desde el patriarcado a la democracia. Santiago: J C Sáez. 

QUIJANO, Olver. (2012). Ecosimías. Visiones y prácticas de diferencia económico/cultural en 
contextos de multiplicidad. Quito: UASB. 

VARELA, Francisco. (1999). Ethical Know-how. Stanford: Stanford University Press. 

VON WERLHOF, Claudia. (2015). ¡Madre Tierra o muerte! Reflexiones para una teoría crítica del 
patriarcado. Oaxaca: El Rebozo. 

 

 

 

 

 

 

Recebido em 21/06/19 
Aceito em 15/09/19 

 


