
 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear                                                         49 
 

De Geografia e de Diversidade: contribuição para um diálogo 
de saberes 

 

From Geography to Diversity: contribution to a dialogue of 
knowledges 

 

Carlos Walter Porto-Gonçalves1 

 

 

Resumo:  

Um breve ensaio sobre a constituição do sistema mundo moderno colonial em que se destaca 
a colonialidade do saber e do poder. Com isso queremos destacar a grande perda de 
experiência humana (epistemicídio) que advém do eurocentrismo. No atual período histórico 
estaria ensaiando uma re-orientação do sistema mundo com a ascensão da China e, ao 
mesmo tempo, outras vozes estariam emergindo depois de 5 séculos de dominação 
epistêmica e política, como os povos indígenas da América.  

Palavras-chaves: SULear, eurocentrismo, sistema mundo 

 

Abstract: 

A brief essay on the constitution of the modern colonial world system which highlights the 
coloniality of knowledge and power. By this we want to highlight the great loss of human 
experience (epistemicide) that comes from Eurocentrism. In the present historical period there 
would be rehearsing a reorientation of the world system with the rise of China, and at the same 
time other voices would be emerging after 5 centuries of epistemic and political domination, 
like the indigenous peoples of America. 

Keywords: SOUTHing, eurocentrism, world system 

 

 

 

Ali pelos anos 1970, quando o discurso da globalização começou a se impor através daqueles 
grupos/classes sociais que se afirmam nessa escala (global), muitos começaram a falar de 
uma homogeneização da cultura pela imposição de uma civilização, a Ocidental 
eeuurocêntrica. No entanto, desde então, por todo lado, emergiram grupos sociais os mais 
diversos que politizaram a cultura e, até mesmo, fizeram ver que a cultura implica cultuar, 
implica cultos, a dimensão simbólica, mas também cultivar, ou seja, que a cultura implica as 
condições metabólicas para reprodução da vida2. Desde então, a diferença/a diversidade é 

                                                      
1 Doutor em Geografia pela UFRJ e Professor do PPG em Geografia da Universidade Federal Fluminense. 
Ganhador do Prêmio Chico Mendes pelo MMA em 2004 e do Prêmio Casas de las Américas em Literatura 
Brasileira (2008, Havana, Cuba) por seu livro ‘A Globalização da Natureza e a Natureza da Globalização’. Com 
ênfase em Geografia Social, tem atuando principalmente nos seguintes temas: conflito social, colonialidade do 
saber, ecologia política, território-territorialidade e justiça ambiental, Amazônia e América Latina. 
 
2 Afinal, a palavra água enquanto signo, não mata a sede de ninguém, assim como nenhuma sociedade produz 
ferro, cobre, petróleo e outros bens que são produtos do trabalho da natureza. Na verdade, somos extratores e 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear                                                         50 
 

disputada seja pelo capital que a folcloriza e a vende, seja como afirmação de grupos/classes 
sociais que se veem obrigados a lutar para manter seu controle sobre seus territórios de vida 
e reprodução.   

Sendo assim, falar em diversidade e de diálogo de saberes implica reconhecer que há 
múltiplas versões, múltiplos lugares, múltiplas culturas, múltiplos povos, múltiplos 
grupos/classes sociais. Implica se perguntar porque tantos foram negados, olvidados e, 
assim, que não basta reconhecer que são múltiplos. Sabemos como os negócios e os 
negociantes contribuíram para isso quando começaram a impor a ideia de ganhar dinheiro 
como leitmotiv do sistema mundo que, surgido em 1492, nos governaria até hoje. E falar de 
negócio é falar de negar o ócio – negotium - e, assim, negar outras relações com a vida, 
outros modos de estar no mundo, de outros tempos culturalmente concebidos, enfim, outras 
versões, outros lugares, outras culturas, outros povos, outros grupos/classes sociais. Enfim, 
junto com a expansão dos negócios e dos negociantes, a colonização.  

Assim, em 1492, o mundo começa a se desorientar. Isso mesmo, a desorientar-se. Afinal, até 
ali todos os caminhos se dirigiam ao Oriente até que os turcos, em 1453, tomaram Istambul, 
ou melhor, Constantinopla. E essa desorientação leva às Índias Ocidentais (ou Acidentais?) 
e ao encobrimento de seus habitantes originários, com a falácia do “descobrimento da 
América”, quando o continente passará a ser denominado com múltiplos nomes (Nova 
Granada, Nova Inglaterra, Nova-Algum-Lugar-Europeu) até que o nome América se 
consagre, sobretudo com as independências em finais do século XVIII e inícios do XIX, 
quando os filhos dos colonos brancos nascidos nesse outro continente vão afirmar, aí sim, 
serem daqui, da América. A afirmação dessa geografia é uma afirmação política e ela se 
afirmou contra outras geo-grafias.  

Sim, até 1776, com o primeiro grande abalo na geopolítica colonial com a independência dos 
Estados Unidos, o nome América não circulava em uso público. Isso que poderia ser 
reivindicado pelos EEUU por seu pioneirismo, qual seja, ser o primeiro país no mundo a se 
libertar do jugo de uma metrópole colonial, não é reivindicado como tal, talvez, quem sabe, 
porque outros povos possam querer nisso se inspirar e fazer o mesmo diante da nova 
potência mundial, sobretudo no pós-guerra de 1945, qual seja, o próprio EEUU. A 
independência estadunidense não foi descolonizadora. Afinal, a vocação imperial norte 
americana – eeuurocêntrica - já se mostrou logo a seguir à sua independência quando se 
colocou contra a independência do Haiti e se colocou ao lado da França em agradecimento 
ao apoio que a França lhes dera quando de sua independência com relação à Inglaterra. 
Registre-se que a França que dera apoio à independência norte americana era a França do 
ancien régime que, logo a seguir, seria derrubada pela Revolução de 1789. Foi essa França 
revolucionária, de 1789, que recebera apoio dos revolucionários independentistas dos EEUU 
na sua luta comum contra a independência do Haiti. Enfim, a “liberdade, igualdade e 
fraternidade” não ultrapassara o paralelo do Trópico de Câncer não sendo, pois, extensivo 
aos negros feitos escravos no Caribe e na América. Os livros de história que saúdam a 
Ilustração e a Revolução Francesa e seus princípios que seriam universais não conseguem 
explicar a não-extensão dos princípios da Revolução Francesa à primeira revolução 
verdadeiramente anticolonial e antirracista do mundo, a Revolução Haitiana, de 1804, os 
jacobinos negros.  

A colonialidade sobreviveu ao fim do colonialismo e os não-norteamericanos da América 
tiveram que se distinguir com outros nomes para manter seus ideais de liberdade, tais como 
a Pátria Grande, Simon Bolívar; a América Latina, de Francisco Balboa e José María Caicedo; 
Nuestra América, de José Martí e, mais tarde, já nos anos 1990 e inícios dos 2000, Abya 
Yala, quando os povos indígenas começaram a se afirmar politicamente e a recuperar seu 
poder de nomear seu próprio território novamente.  

                                                      
não produtores, distinção que, levada a sério, muda tudo, na medida em que saber-se extrator implica que se 

cuide de algo que não se produz e se afirmar produtor implica a crença antropocêntrica do homem-todo-poderoso 

que desde Francis Bacon e o Renascimento europeu se impôs ao mundo colonialmente. 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear                                                         51 
 

O encobrimento da América a partir de 1492 apagara os nomes próprios de Tawantinsuiu, 
Anauc, Pindorama, Wallmapu . Os norteamericanos de origem WASP – White Anglo Saxon 
Protestant - com sua vocação colonial-imperial e seu autoproclamado Destino Manifesto 
queriam a “América para os Americanos” do Norte, conforme sua Doutrina Monroe, 
denunciada na primeira hora por Simon Bolívar.  

Entendamos a desorientação: até 1453/1492 a Europa estava marginalizada dos principais 
circuitos comerciais que iam buscar os negócios da China, o Oriente. Até então não havia 
uma economia mundial propriamente dita, mas sim várias economias mundo (Fernand 
Braudel) ou, para ser mais preciso, havia um sistema mundo que não incorporava ainda a 
América e que orbitava em torno da China. Até então, a Europa enquanto tal era uma região3 
marginal diante do grande circuito comercial que se organizava em torno de Constantinopla 
e tinha o Extremo Oriente como horizonte, no limite, a China como centro dinâmico. Registre-
se que até o século XVIII, com a Revolução (nas relações sociais e de poder por meio da 
tecnologia) Industrial, a Europa pouco contribuía produtivamente para a economia mundial 
(Quijano) embora tenha passado a dinamizá-la com a entrada de ouro e prata vindos da 
exploração das Américas. 

Assim, somente a partir de 1492, um sistema mundo começa a se constituir ao incorporar um 
outro continente, a América/Abya Yala, e só a partir de então a Europa começa a ter alguma 
centralidade geoeconômica e política e, pouco a pouco, geocultural. Reitere-se, entretanto, 
que até os inícios do século XIX, a China ainda permanecia como o centro geográfico 
dinâmico do sistema mundo (Gunder Frank4, 2009; Pomeranz5, 2013 e Hobson6, 2004). 

Enrique Dussel vai nos ensinar que a Modernidade, o Capitalismo e a América têm a mesma 
data de nascimento. Chama-nos a atenção nessa tríade a presença da América como parte 
constituinte desse sistema mundo, ainda que na condição colonial. Afinal, é somente a partir 
de 1492, com o encontro desse continente que passaria a ser dominado e denominado pelos 
estranhos como Índias Ocidentais/América, que um sistema mundo propriamente dito se 
organiza tendo como leitmotiv a ideia e a prática de acumular capital, já ali abençoado pela 
Igreja7.   

Não fora a riqueza em ouro e prata do continente produzida sob servidão e escravidão que 
os europeus chamaram de Índias Ocidentais8 e a Europa não teria a centralidade que 
passaria a ter e que só se consolidaria como tal em inícios do século XIX. Em outras palavras, 
não podemos entender o lugar que a Europa pouco a pouco passaria a ter no sistema mundo 
sem a exploração da América. Nasce, assim, também o eurocentrismo, pois só se colocando 
como centro é que a Europa pode falar de Índias Ocidentais.   

Assim, nasce um sistema mundo capitalista moderno-colonial cuja estrutura está baseada 
em relações centro-periféricas tendo como centro dinâmico a China até os inícios do século 
XIX e, desde então, em torno da Inglaterra e, depois dos EEUU. Saliente-se que desde 1492 
a exploração (dos povos) da América e a inundação de ouro e prata dinamizou o comércio 

                                                      
3 O conceito de região funcional/região polarizada dialoga com o conceito de economia mundo de Braudel, daí 
manejarmos esses dois conceitos. Ver I. Wallerstein – Impensar as Ciências Sociais. Editora Ideias e Letras, 2006. 
São Paulo. 
4 Gunder Frank, Andre. 2009. ReOriente: Economía global en la Era Asiática. Conclusiones historiográficas e 
implicaciones teóricas In Revista Crítica y Emancipación, (2): 95-140, primer semestre 2009. Ed. Clacso, Buenos 
Aires. 
5 Pomeranz, Kenneth. 2013. A Grande Divergência: A China, a Europa e a Construção da Economia Mundial 
Moderna. Lisboa, Edições 70. 
6 Hobson, John M. 2004. The Eastern Origins of Western Civilisation. Press Syndicate of the University of 
Cambridge. Cambridge University Press. 
7 Pouco a pouco a ideia de que ganhar dinheiro era uma prática pecaminosa vai perdendo sentido. Essa ideia era 
tão enraizada que a região de mais intenso comércio em toda a Idade Média europeia, o Mar do Norte nas 
cercanias da foz do Reno, era conhecida como região de gente baixa, ou seja, de gente que mexia com dinheiro. 
Trata-se da região dos Países Baixos. 
8 Para os povos que aqui habitavam haviam outros nomes, como Anauac, Tawwantinsuyu, Pindorama, Wallmapu, 
entre muitos outros. 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear                                                         52 
 

do sistema mundo que se reproduzirá colocando o Atlântico definitivamente como sua parte 
integrante. Observe-se que depois da integração do Atlântico ao sistema mundo em 1492 e 
a centralidade que a Europa Ocidental passará a ter desde inícios do século XIX, o mundo 
se vê hoje diante de um deslocamento em direção ao Pacífico, com o dinamismo das 
economias da China, da Índia e demais países da Ásia de Sudeste. Estaria o mundo hoje se 
reorientando, conforme o sugestivo título do artigo de Andre Gunder Frank, ReOriente: 
Economía global en la Era Asiática?  

A Europa ganhará centralidade política e econômica. Como o poder não se sustenta somente 
na economia, impôs seu sistema de saber como parte do sistema de poder. Epistemicídio. 
Assim, passaremos a ver o mundo com a ideia eurocêntrica de conhecimento universal. O 
que se critica aqui não é a ideia de pensamento universal, mas, sim, a ideia de que há Um e 
somente Um pensamento universal, aquele produzido a partir de uma província específica do 
mundo, a Europa e, sobretudo, a partir da segunda metade do século XVIII, aquele 
conhecimento produzido a partir de uma subprovíncia específica da Europa, a Europa de fala 
inglesa, francesa e alemã, enfim, a Europa da segunda moderno-colonialidade, que teima em 
olvidar o conhecimento produzido na primeira moderno-colonialidade, aquela de fala 
espanhola ou portuguesa (Porto-Gonçalves, 2002: 217). O que se visa aqui com essas 
primeiras palavras é um diálogo de saberes que supere a colonialidade do saber e do poder 
(Quijano, 2005 [2000]). 

Com essa desprovincianização da Europa da ideia de pensamento universal o que visamos 
é o deslocamento do lugar de enunciação e, assim, proporcionar que outros mundos de vida 
ganhem o mundo, mundializando o mundo. Insistimos que não se trata de negar o 
pensamento europeu, o que seria repeti-lo com sinal invertido, mas sim dialogar com ele 
sabendo que é europeu e, portanto, um lugar de enunciação específico, ainda que sabendo 
(1) que essa especificidade não é igual a outros lugares de enunciação pelo lugar que ocupa 
na contraditória estrutura do sistema mundo moderno-colonial, (2) nem tampouco que esse 
lugar de enunciação europeu seja homogêneo e não abrigue perspectivas contraditórias, seja 
de afirmação da ordem, seja de perspectivas emancipatórias. Enfim, o lugar de enunciação 
não é uma metáfora que possa ignorar a materialidade dos lugares, enfim, a geograficidade 
do social e do político (Porto-Gonçalves, 2003).  

Assim, falar de transversalidade é convidar a que se desprovincianize a razão. Com a prática 
do negócio muitos foram considerados ociosos, preguiçosos e indolentes, movidos por um 
tempo lento, afinal entrávamos no tempo dos negociantes: time is Money. A cartografia 
passou a medir o espaço pelo tempo em segundo e minutos de latitude e longitude com uma 
nova projeção, a de Mercator9, que viria facilitar em muito a vida dos mercadores. Assim, os 
povos e regiões não-europeias do mundo passaram a ser alinhados numa linha do tempo 
que lhes era estranha, imposta, e de modo racializado. Enfim, para promover a necessária 
desprovincianização e o reconhecimento de outros lugares de enunciação é preciso trazer o 
espaço para dentro da história e deixá-lo falar. A visão unilinear do tempo silencia outras 
temporalidades/outras territorialidades que conformam o mundo simultaneamente. Sucessão 
e simultaneidade, sucessões simultâneas, eis o espaço-tempo. O mundo não tem um relógio 
único. Nesse sentido, é preciso abandonar essa visão linear do tempo e que não é só um 
tempo abstrato, mas um tempo europeu, branco, burguês e fálico da segunda moderno-
colonialidade (Dussel, 2005 [2000]), e se abrir para as múltiplas temporalidades que 
conformam os lugares, as regiões, os países, enfim, os territórios que as conformam.  

Assim, a cartografia da Terra foi grafada pelo Papa, em 1493, com um meridiano, o de 
Tordesilhas e, desde o século XIX, a Ciência laica se encarregaria de remarcar uma linha 
zero de onde passa a recartografar o mundo, agora a partir do meridiano de um subúrbio de 
Londres, Greenwich. Marca-se o globo como se marca o gado para lembrar que tem dono!  

                                                      
9 A projeção de Mercator foi criada em 1569 por Gerhard Kremer (1512-1594), nascido nos Países Baixos. 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear                                                         53 
 

Embora a segunda moderno-colonialidade, aquela do Iluminismo, procure ignorar a 
verdadeira revolução no conhecimento da primeira moderno-colonialidade, é preciso 
assinalar que a missão ibérica, ao mesmo tempo em que estava consagrada pelo Deus 
cristão, se ancorava na melhor ciência matemática, cartográfica, náutica em suas grandes 
navegações. “Navegar é preciso, viver não é preciso”10 (Fernando Pessoa), enfim, navegar é 
coisa do campo da técnica, da precisão, e os portugueses foram grandes navegadores, 
sobretudo. Não é incompatível a missão salvacionista e evangelizadora com um saber 
rigoroso, técnico como, mais tarde, na segunda moderno-colonialidade, se tentará fazer crer. 
A primeira máquina verdadeiramente moderna, o relógio, surgiu nos monastérios da Idade 
Média exatamente para controlar o tempo das orações de modo objetivo (Mumford, 1942 e 
Porto-Gonçalves, 1989). Na verdade, a ciência da segunda moderno-colonialidade está 
impregnada de um sentido religioso de emancipação. Não nos cansamos de ouvir, ainda hoje, 
que a ciência opera ... milagres.  

A América experimentará essa razão moderno-colonizadora de um modo muito próprio. As 
primeiras cidades verdadeiramente planejadas racionalmente no mundo moderno-colonial 
surgiram na América, onde o espaço da plaza foi concebido sob o signo do controle, da 
dominação. Já, ali, haviam desplazados. As primeiras manufaturas moderno-colonizadoras 
se montaram em Cuba, no Haiti e no Brasil haja vista o açúcar não ser exportado para a 
Europa in natura, mas, sim, manufaturado. A própria monocultura, enquanto técnica, 
inicialmente para o cultivo da cana, era uma imposição, haja vista a impossibilidade material 
de um povo ou uma comunidade qualquer se reproduzir fazendo monocultura para si próprio. 
Assim, a monocultura não é só a cultura de um só produto, mas também uma técnica de 
poder. Por isso a energia da chibata para mover o sistema. Afinal, ninguém faz monocultura 
espontaneamente até que tenhamos subjetivado as relações sociais e de poder assimétricas 
e contraditórias: a mão invisível do mercado foi precedida de outra mão, bem visível, que 
brandia a chibata.  

Desde o final da segunda guerra mundial que a centralidade do pensamento europeu vem 
perdendo terreno junto com a descolonização da África e da Ásia e o surgimento de dezenas 
de novos estados nacionais num contexto marcado pela guerra fria, mas é a partir dos 
quentes anos sessenta que o direito à diferença ganha maior visibilidade. Outras geografias 
começam a falar. 

O questionamento das fronteiras que hoje se vê é, assim, o melhor indício de que as relações 
sociais e de poder estão sendo desnaturalizadas. Afinal, as fronteiras naturalizam os fronts 
que as conformaram11. O questionamento da conformação geográfica de poder do estado 
territorial vem sendo feito por cima e por baixo no período atual de crise do sistema mundo 
moderno-colonial. Nesse sentido, múltiplos grupos/classes sociais passam a falar a partir de 
diferentes lugares/regiões trazendo seus mundos de vida, numa polifonia desnorteadora que 
indica o caos sistêmico que vivemos. Desnorteadora tal como em 1492 foi desorientadora?  

Sublinhemos o significado do fato de vermos, hoje, outros protagonistas emergindo à cena 
política, como as mulheres, os camponeses, os povos/etnias/nacionalidades indígenas e 
quilombolas. Não estamos aqui diante de um conceito qualquer: protagonista deriva do grego 
protos, primeiro, principal e agonistes, lutador, competidor (Cunha, 1992: 641). Estamos, 
assim, diante daquele que luta para ser o primeiro, o principal num sentido muito preciso 
daquele que luta para ser o princípio, que é de onde vem príncipe, isto é, aquele que principia 
a ação.12 Numa sociedade democrática o príncipe deixa de ser escrito com letra maiúscula, 
como o fez Maquiavel, pois é quando a igualdade se inscreve como condição de cada quem 
poder tomar a iniciativa, o que pressupõe a conversa, isto é, o diálogo, a versão diferente 

                                                      
10 Viver não tem precisão técnica, continua o poeta Fernando Pessoa: “Navegar é preciso. Viver não é preciso”. 
Assim, navegar é coisa da técnica, da precisão. Viver, não. 
11 Não olvidemos que a palavra polis originalmente remete aos limites, aos muros, que separam a cidade do 

campo. Limite é a essência da política. 
12 Machiavel soube vê-lo. Daí O Príncipe. 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear                                                         54 
 

que, só tem sentido verdadeiro, insisto, na igualdade. Como afirmara Hanna Arendt (Arendt, 
1987), a iniciativa da ação é o cerne da política.  

A globalização que muitos acreditavam socioculturalmente homogeneizadora se mostrará, 
ao contrário, que “não só não provoca a uniformidade cultural esperada ou anunciada e, mais 
ainda, complica o fato cultural e em seu seio se registra um forte renascimento das 
identidades, acompanhado de lutas reivindicatórias em crescimento” (Diaz-Polanco, 2006: 
16). E, mais que multiculturalismo, como certa narrativa pós-moderna quer sugerir, é a 
interculturalidade que vem sendo sugerida “desde abajo” quando os grupos/classes sociais 
em situação de subalternização reivindicam a ruptura das relações de dominação/exploração 
que acompanham o sistema mundo capitalista moderno-colonial e que impedem o verdadeiro 
diálogo entre as culturas/os povos (Walsh, 2002). Até porque a cultura não é algo abstrato, 
mas implica o comer (agri+cultura), o habitar, respirar, o curar-se (as medicinas), enfim, o 
espaço concreto (com significado13) da vida.  

 

 

Bibliografia 

 

DIAZ-POLANCO, Hector (2004). El Canon Snorri. México, D.F, Ed. UACM.  

_________________, (2006). Elogio de la diversidad: Globalización, multiculturalismo y 
etnofagía. Ed. Siglo XXI. México, D.F. 

DUSSEL, Enrique (2005 [2000]) Europa, modernidade e eurocentrismo. In Lander, Edgardo 
A Colonialidade do Saber: eurocentrismo e ciências sociais – perspectivas latino-americanas. 
Buenos Aires, Clacso.  

HAESBAERT, Rogério (2005). O Mito da des-territorialização. Bertrand, Rio de Janeiro.  

Harvey, David (1989). A Condição Pós-moderna, Rio de Janeiro, Loyola.  

LANDER, Edgardo (2005 [2000]). A Colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 
Ed. Clacso, São Paulo.  

MARIÁTEGUI, José Carlos (1975). As correntes de hoje: o indigenismo - sete ensaios de 
interpretação da realidade peruana. São Paulo: Alfa Omega.  

MIGNOLO, Walter (2004). Histórias Locais/Projetos Globais. Belo Horizonte, Ed. UFMG.  

MUMFORD, Lewis (1942). Técnica e Civilização. Barcelona, Editorial Ayuso.  

 

NIETZSCHE, Friedrich (2000). Humano, Demasiado Humano. São Paulo, Companhia das 
Letras.  

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter (2001). Geo-grafías: movimientos sociales, nuevas 
territorialidades y sustentabilidad. Ed. Siglo XXI, México, D.F. 

                                                      
13 Não há apropriação material de algo sem sentido. Toda apropriação material é simbólica. O território é onde a 

cultura se materializa e, ao mesmo tempo, onde a natureza é significada (territorialidade). Como o signo nunca 

pode conter seu referente “objetivo” é sempre possível dizer de outro modo o mundo. A palavra pedra nunca será 

sólida, assim como a palavra água nunca matará a sede de ninguém. Todavia, os homens e as mulheres só vivem 

através dos símbolos, dos signos, das representações que nunca poderão conter o mundo que representam, 

simbolizam, significam. Nenhum livro, seja sagrado ou científico terá o contexto no texto, razão de tantos 

dogmatismos. Como diria Pierre Bourdieu, é da natureza da realidade social a luta permanente para dizer o que é 

a realidade social. 



 

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019) Edição Especial Dossiê SULear                                                         55 
 

_______________, (2002) Da Geografia às geografias: um mundo em busca de novas 
territorialidades. In Ceceña, A.E. e Sader, E.La Guerra Infinita: hegemonía y terror Mundial. 
Buenos Aires. Ed. Claso. 

______________, (2003) A Geograficidade do Social. In Seoane, José (org) Movimientos 
sociales y conflicto en América Latina. Buenos Aires, Clacso.  

______________, (2006) A Reinvenção dos Territórios: a experiência latino-americana e 
caribenha. In Ceceña, Ana Esther (Org.) Los desafíos de las emancipaciones en un contexto 
militarizado. Buenos Aires, Ed. CLACSO.  

QUIJANO, Anibal (2005) Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. In: Lander,  

EDGARDO (Org.) A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. São Paulo/Buenos Aires. Ed. CLACSO, Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales. 

SCOTT, James (2004 [1990]). Los Dominados e la Arte de la Resistencia. Ed. Era, México. 

SEOANE, José (org) (2003). Movimientos sociales y conflicto en América Latina. Buenos 
Aires, Clacso.  

SOUSA SANTOS, Boaventura 2006 A Gramática do Tempo – para uma nova cultura política. 
São Paulo, Ed. Cortez.  

WALSH, Catherine (2002). Las geopolíticas de conocimientos y colonialidad del poder. 
Entrevista a Walter Mignolo. In Walsh, C; Schiwy, F. y Castro-Gómez, S. 2002 Indisciplinar 
las ciencias sociales. Geopolíticas del conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas 
desde lo Andino, Quito; UASB/Abya Yala. 

 

 

 

 

 

Recebido em 21/07/19 
Aceito em 22/09/19 

 


