
 
 
 
 

__________________________________________________________________________________

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019)  Edição Especial Dossiê SULear        156 

Saberes Afrodiaspóricos – SULear olhares, trançar sentidos 

Aphrodiasporic Knowledge - SULear Looks, Braid Senses 

Marta Ferreira1 

Jackeline Rodrigues Mendes2 

Resumo 

Este ensaio tem por objetivo refletir sobre as escritas outras bem como suas narrativas 
existentes e invisibilizadas pela ordem ocidental. Pensar as riquezas das narrativas que 
encontramos e experienciamos nos espaçostempos de religiosidades afrodiaspóricas dos 
terreiros de candomblés, que comporta sempre um aspecto performativo (SCHIFFLER, 2017), 
oral e escrito outro, o que faz SULear nossos diálogos com/nesses espaçostempos. São 
epistemes sul-sul, carregadas de significados, significantes, ressignificações contidas nesse 
mundo predominantemente ocidental. Sobreviventes dos epistemicídios que nos assolaram e 
assolam das mais variadas formas; epistemicídio que desperdiça muita experiência social e 
reduz a diversidade epistemológica, cultural e política do mundo (SANTOS e MENESES, 
2010). Pensar que, por outro lado, também é subversão de uma ordem estabelecida, um 
exemplo de desobediência epistêmica. Fazendo um exercício, uma tentativa de perceber 
como essas práticas não eurocentradas podem ser lidas como rasuras provocadas pelas 
tensões das relações dos espaçostempos variados, em que valores normativos ocidentais 
vigentes e “letrados” contidos e constitutivos da escola vão de encontro aos saberes 
construídos e ressignificados nos espaçostempos afrodiaspóricos dos terreiros de 
candomblés e como o epistemicídio, que tem por objetivo nosso apagamento enquanto povo 
afrodiaspórico, fortalece a que propagação de uma só narrativa válida, invisibilizando e 
silenciando tantas outras narrativas. 

Palavras- chave: SULear; Saberes Afrodiaspóricos; Educação nos Terreiros. 

 

Abstract 

This essay aims to reflect on other writings as well as their existing narratives and invisible by 
the Western order. To think of the riches of the narratives that we find and experience in the 
aphrodiasporic religiosity spaces of candomblés terreiros, which always has a performative 
aspect (SCHIFFLER, 2017), oral and written another, which makes SULear our dialogues with 
/ in these spaces. They are south-south epistemes, loaded with meanings, significant, 
resignifications contained in this predominantly western world. Survivors of the epistemicides 
that have plagued and devastated us in many different ways; epistemicide that wastes a lot of 
social experience and reduces the epistemological, cultural and political diversity of the world 
(SANTOS e MENESES, 2010). To think that, on the other hand, is also subversion of an 
established order, an example of epistemic disobedience. In an exercise, an attempt to 
understand how these non-Eurocentric practices can be read as erasures caused by the 
tensions of relationships of varying spacetimes, in which current and "literate" contained and 
constitutive Western normative values of the school meet the constructed and resignified 
knowledge. in the aphrodiasporic spacetimes of candomblés terreiros and how epistemicide, 
which aims at our erasure as aphrodiasporic people, strengthens the spread of a single valid 
narrative, making invisible and silencing so many other narratives. 

Keywords: SOUTHing; Afrodiasporic Knowledge; Education in the Terreiros 

                                                           
1 FE/UNICAMP (Bolsista CAPES) 
2 FE/UNICAMP 



 
 
 
 

__________________________________________________________________________________

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019)  Edição Especial Dossiê SULear        157 

 

 Se não soubermos cantar, rezar, falar direito, perdemos o sentido de nossa 
língua e os rituais também perdem em significado porque todos precisam 
compreender o que estão fazendo. Aqui, o mais importante é distribuir o 
conhecimento porque assim distribuímos o Axé que nos une e movimenta. 
(Babá Daniel de Yemonjá) 

 

Desembaraçando a palha 

 

Este ensaio se propõe a pensar as narrativas outras, partindo dos espaçostempos3 do terreiro 
de candomblé Ilè Aṣé Omi Lare Ìyá Sagbá4 (Duque de Caxias-RJ). Lugar de religiosidade de 
matriz africana. Somos pesquisadoras e candomblecistas; falamos e analisamos o que nos 
constitui e forma. Vamos caminhar a partir dos trançados da palha da costa, elemento 
ritualístico comum a praticamente todos os candomblés do Brasil; entendendo esse trançando 
como uma escrita potente e que junto com os elementos narrativos outros formam um texto 
para além das escritas alfabéticas. Essas escritas outras demonstram nossa forma de ser, 
ver, sentir e estar no mundo:  

 

As identidades formadas no interior da matriz dos significados coloniais foram 
construídas de tal forma a barrar e rejeitar o engajamento com as histórias 
reais de nossa sociedade ou de suas rotas culturais. Os enormes esforços 
empreendidos, através dos anos, não apenas por estudiosos da academia, 
mas pelos próprios praticantes da cultura, de juntar ao presente essas “rotas” 
fragmentárias, frequentemente ilegais, e reconstruir suas genealogias não-
ditas, constituem preparação do terreno histórico de que precisamos para 
conferir sentido à matriz interpretativa e às auto-imagens de nossa cultura, 
para tornar o invisível visível. (HALL, 2006, p. 41) 

 

Utilizamos elementos cotidianos do terreiro citado, e dialogamos com autores que nos fazem 
tensionar os conceitos estabelecidos e a ordem vigente dos padrões coloniais; uma escrita 
que se pretende subversiva, pois entendemos que: 

A negação de uma parte da humanidade é sacrificial, na medida em que 
constitui a condição para a outra parte da humanidade se afirmar enquanto 
universal. [...]  

O pensamento moderno ocidental continua a operar mediante linhas abissais 
que dividem o mundo humano do sub-humano, de tal forma que princípios de 
humanidade não são postos em causa por práticas desumanas. (SANTOS e 
MENESES, 2010, p.39) 

 

                                                           
3 Utilizaremos Alves, por concordamos com seu ponto de vista. A autora sempre explica que usa esses termos 

juntos para indicar que as pesquisas nos/dos/com os cotidianos pretendem ir além do que vê como limites herdados 

das ciências modernas. 
4 Yorubá “é uma denominação generalizada de um povo que habita a atual região africana da Nigéria. Era 

denominação reservada aos povos de Òyó e que, gradualmente, estendeu-se até cobrir todos os povos do mesmo 

tronco, que são agora conhecidos como o povo de fala yorubá. A língua escrita foi desenvolvida tendo por base o 

falar de Òyó, no antigo Daomé francês, eram chamados de Nagô” (BENISTE, 2011, p.816). Utilizarei vários 

termos e expressões em yorubá no decorrer do texto, tendo como referência para a escrita os autore José Beniste. 

Notarão o não uso do plural nas palavras yorubá. 



 
 
 
 

__________________________________________________________________________________

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019)  Edição Especial Dossiê SULear        158 

Para tanto, tentamos SULear nossos referenciais bibliográficos, utilizando autores que nos 
aproximam não só das diásporas e das discussões sobre colonialidades e/ou decolonais, mas 
que, também, possuem pertencimento em alguns lugares de origem da diáspora africana, 
para possibilitar uma melhor compreensão sobre as epistemes sul-sul da qual nos propomos 
a iniciar desembaraçar a rolo de palha, através de algumas reflexões relacionando os 
cotidianos e os referenciais.  

Sabemos que para se trançar, é preciso sutileza e firmeza ao mesmo tempo; também 
sabemos que os fios das palhas são desiguais em forma e tamanho, mas também sabemos 
que juntando todos e tendo cuidado temos trançados belíssimos; acreditamos que é esse 
exercício que estamos tentando praticar nesse ensaio inicial. Sem a pretensão de chegar a 
conclusões ou obter respostas fechadas, mas apresentando algumas das potencialidades 
dialógicas dessas práticas afrodiaspóricas.  

 

Trançando a palha 

  

Nos trançados da palha da costa dentro dos terreiros de religiosidade de matriz africana, aqui 
especificamente o candomblé, é onde se inicia todo o caminhar dos aprenderes de Axé5. A 
palha da costa trançada e enrolada no braço pode ser lida das mais variadas formas e 
contextos a partir das demais leituras que vamos fazendo do corpo/texto que avistamos: se 
quem carrega o trançado no braço está com cabelo ou sem cabelo, de pano na cabeça ou 
sem pano, enfim. Existe uma infinidade de possibilidades de leituras a partir do trançado da 
palha da costa. 

O trançado da palha da costa enrolado no braço é só um exemplo das narrativas que 
encontramos nesse espaçotempo afrodiaspórico e que pouco, ou raramente é lido e/ou 
ouvido. As escritas dos trançados dessa palha misturam-se às escritas do próprio corpo; 
misturam-se às escritas das pinturas corporais ritualísticas em que as variações das cores 
conduzem a leituras, interpretações e significações diversas, impregnadas de conhecimentos 
ancestrais repassados nos cotidianos dos terreiros.  

 

 

Figura 1-  Marca ritualística/arquivo pessoal Daniel de Yemonjá 

                                                           
5 Força, poder, o elemento que estrutura uma sociedade, lei, ordem (BENISTE, 2011, p.128).  



 
 
 
 

__________________________________________________________________________________

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019)  Edição Especial Dossiê SULear        159 

Como conseguir fazer essas leituras nos terreiros de candomblé? Como percebermos textos 
para além da lógica alfabética estabelecida e aprendida como única forma de leitura possível? 
Arriscar SULear o olhar, abrir as escutas, podem nos conduzir a ler o que está nas rasuras, 
buscando fugir da subalternização que o norte e suas colonialidades nos impõem (CAMPOS, 
2010): 

Em qualquer referencial local de observação, o Sol nascente do lado do 
Oriente permite ORIENTação. No hemisfério Norte, Estrela Polar Polaris, 
permite o NORTEamento. No hemisfério Sul, o Cruzeiro do Sul permite o 
SULeamento. [...] Apesar disso, em nossas escolas, continua a ser ensinada 
a regra prática do Norte, ou seja, com a mão direita para o lado do nascente 
(Leste), tem-se à esquerda o Oeste, na frente o Norte e atrás o Sul. Com essa 
pseudo-regra prática dispomos de um esquema corporal que, à noite, nos 
deixa de costas para o Cruzeiro do Sil, a constelação fundamental para o ato 
de SULear-se. Não seria melhor usarmos a mão esquerda apontada para o 
lado do Oriente? (Campos, 1991)   

 

Nos espaçostempos dos terreiros de candomblé, não nos restringimos ao que a escola em 
seu formato ocidentalizado nos ensinou/ensina – nossas escritas e leituras vêm carregadas 
de aspectos simbólicos para além do alfabético ocidental. A representação do trançado da 
palha da costa tem como fundamento, como ponto comum a proteção ao corpo que o está 
carregando, como nos mostra a cantiga de exaltação da nação nagô-yorubá: 

 

F’ara imóra Olúwo; F’ara imóra; Ara Ketu wúre; F’ara imóra/Usamos o corpo 
para abraçar; nos abraçamos, povo de Ketu, rogamos bênçãos; e nos 
abraçamos. (Cantiga entoada em todas as cerimônias públicas nas casas de 
candomblé de origem nogô-yorubá) 

 

O corpo/texto resguardado, corpo/texto templo ritualístico; corpo texto que escuta 
narrativas/saberes através das histórias dos orixás6 (ítàn) e com cada uma delas, vai 
reconstruindo suas próprias narrativas, escritas (ou não), sua epistemologia própria como 
sugerido por Grada Kilomba, ao escrever sobre os racismos cotidianos: 

 

Sendo assim, demando uma epistemologia que inclua o pessoal e o subjetivo 
como parte do discurso acadêmico, pois todas/os nós falamos de um tempo 
e lugar específicos, de uma história e uma realidade específicas – não há 
discursos neutros. (KILOMBA, 2019, p. 58) 

 

Nossos discursos são impregnados de ancestralidade e conhecimentos - comidas, folhas, 
chás, adura (reza), cantos, danças, cuidados com ara (corpo), pois é corpo/texto lido dentro 
desses espaçostempos com muito cuidado e atenção, mas ignorado, vilipendiado, silenciado 
e invisibilizado para além dos muros do terreiro. 

 

 

 

                                                           
6 Divindades representadas pelas energias da natureza, forças que alimentam a vida na terra.[...].Possuem diversos 

nomes de acordo com sua natureza. (BENISTE, 2011, p.592) 



 
 
 
 

__________________________________________________________________________________

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019)  Edição Especial Dossiê SULear        160 

Palha trançada, escritas rituais 

 

Um lugar de destaque no terreiro de candomblé é a cozinha; pode ser considerada como um 
grande livro e os corpos/textos que circulam nela, suas páginas, enlaçadas pela palha da 
costa:  

De fato, mesmo para os adultos, a refeição correspondia antigamente – e 
ainda hoje em algumas famílias tradicionais – a todo um ritual. No Islã, assim 
como na tradição africana, o alimento era sagrado e supunha-se que o grande 
prato comum, símbolo de comunhão, contivesse no centro um foco de benção 
divina. (BÂ, 2013, p.173) 

 

É o lugar de grande representatividade afrodiaspórica, onde as narrativas estão muito 
presentes; ditam movimentos, orientam execuções de receitas diversas (ritualísticas e 
domésticas), onde adura (rezas) são entoadas, ítàn (história de orixá) são contados, 
cadernos/diários7 de Axé são acionados para lembrar conhecimentos neles registrados das 
mais variadas formas, ou registrar os novos e/ou ressignificar os já existentes. Lugar de 
partilha dos conhecimentos de dentro do terreiro e de fora também. 

No caso do Ilè Aṣé Omi Lare Ìyá Sagbá, a cozinha é o lugar escolhido pelo babaloriṣá (pai de 
santo) Daniel de Yemonjá8 para coletivamente contar ítàn, contar histórias da infância como 
criança de terreiro, contar histórias da sua mãe de santo. Corpo/texto nascido, formado dentro 
do espaçotempo do terreiro, com um ritmo próprio de quem transita entre a acidentalidade e 
a afrodiáspora:  

 

Além disso, o ritmo auxilia na memorização, uma vez que os repertórios são 
continuamente recriados, ao longo de gerações, ainda que ocorram diversos 
improvisos e preenchimentos nas lacunas da memória, há convergências que 
conferem ao estilo oral uma continuidade acerca do passado revivido. Esse 
movimento assegura uma constituição temporal complexa, que revisita o 
passado, atualiza-o no presente e projeta o futuro, pois cada performance é, 
ao mesmo tempo, recriação e retransmissão. (SCHIFFLER, 2017, p. 117)  

 

Todas as pessoas desse terreiro de candomblé com as quais conversamos concordam que a 
cozinha é o lugar onde mais se aprende nos cotidianos do terreiro. Para além de comidas 
ritualísticas, de preparação de elementos para rituais, é o lugar em que mais se lê os 
corpos/textos. 

 

Trançado firme, proteção tecida 

 

Com o olhar voltado e treinado para o que nos ensinam e definem como texto, essas riquezas 
e variedades de textos e perspectivas outras de narrativas e escritas, os epistemicídios vão 
seguindo seu curso, buscando manter uma ordem ocidental, onde textos que fogem ao 
modelo estabelecido podem ser considerados não textos, assim, silenciando e invisibilizando 
nossos corpos/textos: 

                                                           
7Cadernos organizados pelos membros do Ilè Asé Omi Lare Ìyá Sagbá, onde registram os acontecimentos, os 

sentimentos do seu dia a dia no terreiro de candomblé. (FERREIRA, 2015, p.16)  
8 Divindade das águas do mar. (BENISTE, 2011, p. 809)  



 
 
 
 

__________________________________________________________________________________

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019)  Edição Especial Dossiê SULear        161 

 

Com isso, desperdiçou-se muita experiência social e reduziu-se a diversidade 
epistemológica, cultural e política do mundo. Na medida em que 
sobreviveram, essas experiências e essa diversidade foram submetidas à 
norma epistemológica dominante: fora definidas (e, muitas vezes, acabaram-
se autodefinindo) como saberes locais e contextuais apenas utilizáveis em 
duas circunstâncias: como matéria-prima para o avanço do conhecimento 
científico; como instrumentos de governo indireto, inculcado nos povos e 
práticas dominadas a ilusão credível de serem autogovernados. A perda de 
uma autorreferência genuína não foi apenas uma perda gnoseológica, foi 
também, e sobretudo, uma perda ontológica: saberes inferiores próprios de 
seres inferiores. (Santos e Meneses, 2010, p. 17) 

  

A palha da costa é esgarçada, arrebentada, e nossa proteção fragilizada com a não escuta, 
com a não leitura nas rasuras por onde lógicas outras podem ser vistas. 

Os terreiros de candomblé possuem modos de vida singulares, complexos, constituídos de 
conhecimentos específicos que sentem, interpretam e narram o mundo. É uma forma muito 
própria de conhecer que difere dos modelos epistemológicos apresentados pelo mundo 
ocidental, como nos diz Nilda Alves, o que é aprendido ensinado nas tantas redes de 
conhecimentos e significações em que vivemos entra em todos os contextos porque é 
encarnado em nós (ALVES, 2010). 

Um ritual nunca é somente um ritual; ele é rico em sentidos de quem o escuta, faz, registra 
por escrito no seu caderno/diário (ou não), e o carregam consigo pois acreditamos que o Axé 
está, também, dentro de nós, nos acompanha o tempo inteiro, não só quando estamos nos 
espaçostempos dos terreiros: 

Muitas vezes ficava na casa de meu Tidjanini após o jantar para assistir aos 
serões. Para as crianças, estes serões eram verdadeiras escolas vivas, 
porque um mestre contador de histórias africano não se limitava a narrá-las, 
mas podia também ensinar sobre numerosos outros assuntos [...]. Tais 
homens eram capazes de abordar quase todos os campos do conhecimento 
da época, porque um “conhecedor” nunca era um especialista no sentido 
moderno da palavra, mas, mais precisamente, uma espécie de generalista. 
O conhecimento não era compartimentado. [...] Era um conhecimento mais 
ou menos global segundo a competência de cada um, uma espécie de 
“ciência da vida”; vida, considerada aqui como uma unidade em que tudo é 
interligado, interdependente e interativo; em que o material e o espiritual 
nunca estão dissociados. (BÂ, 2013, p.175) 

Nós candomblecistas, somos protagonistas das ações nos terreiros, e essas ações podem 
ser comparadas aos fios da palha da costa, que surgem como nuances de intersubjetividade 
tecida em seus trançados coletivamente. Percebemos a marca das experiências coletivas e 
individuais, e suas complexidades. Oralidades partilhadas e escritas intersubjetivamente 
construídas nos corpos/textos; segredos partilhados nas escritas outras. 

[...] Quer isso dizer que o texto em análise não apresenta uma rigidez 
estrutural. Essa questão remete-nos para um outro tipo de transformação: a 
transformação sintagmática que se refere à relação existente entre o universo 
da narrativa e o universo da sociedade que o produz (ROSÁRIO, 1989). 
Normalmente, conforme dito anteriormente, ocorre nos textos orais livres, os 
que admitem a variação em relação ao texto modelo, que dá origem as 
diferentes versões. Isso acontece porque o intérprete tem a liberdade de criar 
e recriar uma série de combinações, reajustes dos episódios e outras 
alterações possíveis no texto. (JOSÉ, 2016, p. 193-194) 

 



 
 
 
 

__________________________________________________________________________________

ANO 2, No. 2 (Setembro/2019)  Edição Especial Dossiê SULear        162 

Os conhecimentos que circulam nesses espaçostempos, são lidos nas rasuras, pois como 
nos fala Boaventura Santos, o colonialismo passou, mas a colonialidade continua. Nas 
rasuras aparecem os cânticos, os ítàn contados, as explicações das adura, as histórias sobre 
experiências dos mais velhos e seus registros.  

Ressignificações dos conhecimentos de terreiro, que precisam estar atentos as plantas não 
mais existentes para determinado ritual, o pássaro específico que não pousa mais em 
determinada árvore, a própria árvore não mais encontrada pelo pássaro; demandas criadas 
pela colonialidade e sua “civilidade”. Através de nossas práticas SULeadas, não pautadas na 
colonialidade, nós de terreiro (e outras comunidades tradicionais), vamos  tentando propagar, 
legitimar, manter vivas em nossos corpos/textos nossas heranças ancestrais. 

 

Referências 

 

ALVES, N. Decifrando o pergaminho: os cotidianos das escolas nas lógicas das redes 
cotidianas. In: ALVES, N. OLIVEIRA. I. (Orgs.). Pesquisa nos/dos/com os cotidianos das 
escolas. Petrópolis, DP&A, 2008. 

BÂ, A. H. Amkoullel, o menino fula. São Paulo, Palas Athena, 2013. 

________. A tradição viva. In: KI-ZERBO, Joseph. Metodologia e pré-história da África. 
São Paulo, Cortez, 2011. 

BENISTE, J. Dicionário yorubá – português. Rio de Janeiro, Bertrand Brasil, 2011. 

CAMPOS, M. D. SULearvsNORTEar: Representações e apropriações do espaço entre 
emoção, empiria e ideologia. Documenta, VI, No 8, Programa de Mestrado e Doutorado em 
Psicossociologia de Comunidades e Ecologia Social & (EICOS)/Cátedra UNESCO de 
Desenvolvimento Durável/UFRJ, Rio de Janeiro, 1999. 

_______________. A arte de SULear. In: SCHEINER, T.(org.) Interação museu-comunidade 
pela educação ambiental, manual de apoio ao curso de extensão universitária. Rio de Janeiro, 
UNIRIO/Tacnet Cultural, 1991. 

FERREIRA DA SILVA, M. Os cadernos diários nos cotidianos do Ilè Asé Omi Larè 
Ìyá Sagbá. Revista História Hoje – ANPUH, v.4, n.08, dez 2015. 

HALL, S. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte, Ed UFMG, 
2006. 

JOSÉ, N. As narrativas orais ovimbundu como espaço de produção de sentidos. In: LEITE, 
I.B. SEVERO, C.G. (orgs.). Kadila: culturas e ambientes; diálogos Brasil-Angola. São 
Paulo, Ed Blucler, 2016. 

KILOMBA, G. Memórias da plantação. Rio de Janeiro, Cobogó, 2019. 

SANTOS, B. S. MENESES, Mª. P. (orgs.). Epistemologias do Sul. São Paulo, Cortez, 2010. 

SCHIFFLER, M. F. Literatura, oratura e oralidade na performance do tempo. Revel, v.2, 
nº 16, 2017. 

 

 

Recebido em 21/05/19 
Aceito em 22/07/19 

 


