
   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                89 

Jacques Rancière, Igualdade e Democracia Radical:  
um paradoxo para a acadêmica noção de povo e hegemonia1. 

 
Jacques Rancière, Equality and Radical Democracy: 

a paradox for the academic notion of people and hegemony 
 

 

 

Igor Ramon Lopes Monteiro2 
Douglas Tomácio3  

Eliane Silva Machado4 

 

 

 

Resumo:  
 
Neste trabalho pretendíamos refletir sobre uma das noções de igualdade apontadas por 
Jacques Rancière – espécie de mestre ignorante. A pergunta bem simples: a igualdade 
poderia ser considerada o fundamento da democracia? Embora saibamos que sim, passamos 
a achar que não seria muito interessante pensar desse modo. Em certo momento, chegamos 
a considerar que a democracia não tem fundamento. Porém, esta é uma posição bem radical, 
politicamente radical. Então nossa dúvida passou a ser outra: será que conseguiríamos operar 
com essa perspectiva? A partir de variadas indagações, percorremos algumas análises no 
campo da intitulada “democracia radical”, âmbito em que igualdade, liberdade e pluralismo 
parecem representar uma tríade estratégica para a construção de um projeto de hegemonia-
aberta ou, ainda, uma suavização de formas mais rígidas de governo e soberania. Estávamos 
com a disposição para defender que a democracia precisaria ser um regime da igualdade. 
Um regime em que a igualdade precisaria ser um axioma – do contrário, não seria nada. 
Contudo, diante dos desconcertantes achados, refletimos sobre a igualdade em uma 
dimensão mais convencional, limitada e particular: dentro da relação mando-obediência. A 
partir daí, nos detivemos aos contornos que teria a operação “povo-sujeito”. Ao final, além de 
notar que a igualdade poderia funcionar como analisador polêmico das distintas categorias 
assimétricas que têm configurado o nosso campo social, também visualizamos que, na 
prática, a igualdade poderia ser concebida como uma técnica de escrita contra-hegemônica 
radical, tipo de relação na qual a própria noção de democracia, na prática e na linguagem 
científica, está em questão.  

 

Palavras-chave: Política; Igualdade; Hegemonia.  

 

 
                                                        
1 Uma primeira versão deste trabalho foi apresentada no “III Simpósio Pós-Estruturalismo e Teoria Social”, na 
UFPel, para o Grupo de Trabalho “Construção do povo como sujeito político e o risco das políticas de identidades”.   

2  Coordenador executivo do Núcleo de Direitos Humanos e Cidadania LGBT, NuH/UFMG - Doutorando em 
Psicologia – UFMG – lopes.igm@gmail.com 

3 Professor do Departamento de Ciências Humanas e Educação – UEMG/UFSJ – dtlmeduc@gmail.com 

4 Professora do Departamento de Ciências Humanas e Educação – UEMG – elianemachado@yahoo.com 

 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                90 

 
Abstract:  
 
In this paper we intended to reflect on one of the notions of equality pointed out by Jacques 
Rancière - kind of ignorant master. The simple question: could equality be considered the 
foundation of democracy? Although we know so, we have come to think that it would not be 
very interesting to think this way. At one point, we came to consider that democracy has no 
foundation. However, this is a very radical, politically radical position. Then our question 
became different: could we operate with this perspective? From various questions, we go 
through some analyzes in the field of the “radical democracy”, in which equality, freedom and 
pluralism seem to represent a strategic triad for the construction of an open hegemony project 
or, even, a softening of more forms. strict rules of government and sovereignty. We were in 
the mood to argue that democracy needed to be an equality regime. A regime in which equality 
would need to be an axiom - otherwise it would be nothing. However, given the disconcerting 
findings, we reflect on equality in a more conventional, limited and particular dimension: within 
the command-obedience relationship. From that point on, we stopped at the contours of the 
"people-subject" operation. In the end, besides noting that equality could function as a 
controversial analyzer of the different asymmetric categories that have shaped our social field, 
we also saw that, in practice, equality could be conceived as a radical counter-hegemonic 
writing technique, relationship in which the very notion of democracy, in practice and in 
scientific language, is in question. 
 

Keywords: Politics; Equality; Hegemony. 

 

 

Introdução 

 

Não podemos, portanto, reduzir populismo e democracia a conceitos 
fechados e imunes à constante revisão. Mantê-los sempre abertos ao debate 
e à imaginação (teórica e prática) é a possibilidade da radicalização da 
própria democracia. (Comissão Organizadora do III Simpósio Pós-
Estruturalismo e Teoria Social em Pelotas, 2018) 

 

Este texto foi escrito a seis mãos e isto, para nós, trouxe um certo problema. Além disso, ainda 
tínhamos um desafio. Apesar de ser um texto de três pessoas, gostaríamos de mais gente 
pensando conosco. Era um texto que tinha a pretensão de colocar perguntas para muitas 
cabeças.  

Vamos tentar resumir um pouco dessa história aqui para vocês. O problema era o seguinte: 
será que a democracia tem um fundamento? Eu acho que não. Eu acho que sim. Essas são 
duas das pessoas que resolveram escrever juntas.  

São duas posições bem diferentes. Uma que acredita em princípios democráticos e outra que 
não acredita. Apesar da nossa fé e da nossa ausência de fé, a única coisa que nos liga, os 
três, é que não temos certeza das nossas posições. Por isso o desafio. O desafio não era 
explicar o que pensamos, mas sim compartilhar nossas dúvidas radicais. 

Por mero acaso ou por destino, vimos uma oportunidade de fazer essa discussão. Era um 
congresso acadêmico realizado na cidade de Pelotas. Se não nos falha a memória, o tema 
era populismo e democracia. Isso era bem legal. Porém, ao que parece, caso quiséssemos 
conversar teríamos que colocar as coisas dentro de campos de estudos designados como 
Pós-estruturalismo e Teoria Social. Isso era terrível. Não conhecemos esses lugares e 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                91 

tampouco sabíamos que preocupações afligiam as pessoas que se encontravam e se 
reconheciam ali. 

Em relação às nossas pesquisas e aos nossos anseios, eles são muito sensíveis. São 
questões pequenas. Pós-estruturalismo e Teoria Social parecem soar como algo muito grave 
para os nossos ouvidos. No entanto, decidimos submeter o trabalho mesmo assim. 
Elaboramos um texto e fizemos perguntas, nosso objetivo era ouvir um pouco das respostas. 
Porém, por ironia do destino, as pessoas ali não nos ajudaram tanto. Elas tinham suas 
próprias questões. Ou seja, achamos que o diálogo não funcionou tão bem assim. 

Esta será a segunda vez que vamos tentar tocar no mesmo assunto. Vamos utilizar 
basicamente as mesmas palavras. Além disso, vamos endereçar as questões para o mesmo 
público: as pessoas da academia. 

Em linguagem acadêmica, será que conseguiríamos fazer uma discussão politicamente 
relevante? Será que há limites no modo de escrita acadêmica? Se houver, será que não 
precisaríamos de outras formas de linguagem e comunicação? Vejamos. Leiamos. 

 

A questão da igualdade 

 

Com este texto, pretendemos refletir sobre uma das noções de igualdade apresentadas por 
Jacques Rancière. De modo muito específico, nos interessa discutir que estatuto poderia ter 
a igualdade quando pensada a partir de um campo teórico-político antifundacional. 

Expressa dessa maneira, ao contrário do que pretendemos, tal intenção poderia ser tomada 
como uma discussão mais abstrata ou como um tema relacionado exclusivamente ao campo 
acadêmico. Poderia ser lida como algo restrito às pessoas mais ilustres, às pessoas de 
conhecimento, as “legítimas detentoras do saber”. No entanto, nem de longe, este seria o 
nosso desejo.  

Nesse sentido, logo de início, convém explicitarmos um pouco de nosso caminho de escrita e 
de questionamento – além de facilitar a interlocução, isso talvez abra espaço a algumas 
difíceis polêmicas em que vamos tocar de passagem. 

Primeiro, gostaríamos de destacar que nós escrevemos porque temos inquietações, porque 
ainda temos muitas dúvidas e, de maneira muito pontual, porque boa parte das respostas que 
encontramos – seja na academia ou mesmo fora dela – nos parece analiticamente frágil, 
diante de problemas sensíveis com os quais lidamos em nosso cotidiano. 

Em segundo lugar, escrevemos porque, a nosso ver, a discussão acerca da construção do 
povo como sujeito político e o risco das políticas de identidades apresenta-se de modo em 
que ainda parece haver espaço a debates, a conversas e à reflexividade. Dessa maneira, em 
que pese uma certa aura de rigor, de crítica e de expresso registro de saberes acumulados 
na história do pensamento político contemporâneo, é possível notar que se trata de um 
espaço onde persiste algum reconhecimento de desafios em aberto; apontando para 
questões práticas e teóricas a serem investigadas. 

Apesar de instigante, uma cena como esta traz uma enorme dificuldade. Nosso foco de 
problematização está na noção de igualdade, mas, se levarmos a sério a proposta do evento, 
nos parece que não é o caso de meramente apresentar a perspectiva deste ou daquele autor. 
Por mais profunda e fabulosa que essa estratégia possa parecer, acreditamos que não seja 
o caso de apenas reproduzir, explicar e citar o que alguém diz. Evidentemente há nomes e 
ideias relevantes que precisariam ser mencionadas, porém, com todos os riscos que isso pode 
apresentar, tentaremos uma abordagem levemente distinta: em vez de nos determos 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                92 

minuciosamente no uso das ideias, das histórias, dos nomes ou dos conceitos, vamos 
privilegiar a problematização.  

Em termos práticos, essa estratégia representa uma certa enrascada para nós: ao investirmos 
na exposição de um problema, sabemos que podem haver críticas, mas, como nosso desafio 
é a escuta, para que a crítica eventualmente apareça, é necessário que a gente se exponha. 
Se expor a especialistas é fácil, mas se expor ao julgamento público é tarefa árdua, exige algo 
mais – e a dificuldade parece estar em criar uma possibilidade de interlocução aberta em que 
quase qualquer pessoa seja capaz de deliberar sobre a pertinência (ou não) das nossas 
reflexões, este é um exercício mais complicado.  

Nossa questão – vocês já sabem – é com a igualdade. No entanto, como chegar à igualdade 
num campo em que as palavras de ordem são populismo e democracia? Como chegar a um 
debate sobre a igualdade num campo teórico que, de antemão, está repleto de discussões e 
análises historicamente relevantes para a compreensão do nosso campo social? Exigido em 
algumas práticas acadêmicas tradicionais, seria necessário recuperar minuciosamente toda 
essa história? Enfim, como promover o diálogo e o pensamento num espaço em que uma 
suposta densidade já está apresentada por princípio? 

Diante disso, mesmo com uma intenção bastante modesta, depois de certa pausa, fomos 
obrigados a reconhecer que apresentar um problema em um campo de interlocução dentro 
de uma determinada história acadêmica prévia, de fato, não é uma atividade tão simples. De 
toda forma, é justamente isso que tentaremos fazer. 

Nossa técnica de escrita vai beirar a ousadia e a insolência. Será uma tentativa de discutir 
conceitos complexos, mas de um modo simples, quase vulgar. Esperamos que o resultado 
seja uma certa radicalização do pensamento, mas não podemos garantir esse efeito. 

Em um primeiro momento – a partir de certa perspectiva soberana – vamos trabalhar com a 
noção de povo, subjetivação e hegemonia. Posteriormente, daremos relevo à experiência 
democrática e seu suposto fundamento (arché). Por fim, a título de considerações finais e nos 
limites das contribuições que trouxermos, deixaremos algumas questões em torno da 
efetivação das práticas de igualdade. 

 

Povo (hegemonia) e subjetivação: a questão do sujeito nas relações 
de mando e obediência 

 

Na democracia, quem manda e quem obedece? Quem exerce o 
mando?  Em que circunstâncias as relações de mando e obediência 
aparecem?  Em que se funda a relação de mando e obediência?  

 

Considerando o que já se produziu e aquilo que se tem produzido em torno das noções de 
povo, hegemonia e subjetivação, seria muita pretensão a tentativa de abordar de forma 
minuciosa e rigorosa quaisquer um desses termos – ainda mais pretensioso seria a sua 
abordagem conjunta e interligada; no entanto, é justamente esse tipo de abordagem que nos 
interessa. 

Assim, para chegar aonde queremos, vamos adotar um recurso clássico: faremos uma certa 
exposição didática, e relativamente grosseira, em torno do nosso problema; 
consequentemente, a primeira vulnerabilidade do texto estará aberta: nossas considerações 
serão um alvo fácil para críticas de especialistas e comentadores convictos – mas isso é algo 
que não nos causa muito impacto, inclusive esperamos que ocorra. 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                93 

Feitas essas ressalvas, nos atenhamos, então, aos primeiros apontamentos: mesmo que seja 
vasta e diversa, acreditamos que é possível partir de alguns lugares comuns na história do 
pensamento político. E uma dessas perspectivas tradicionais poderia consistir na exposição 
dos regimes de governo. Nesse enquadre, com algum grau de análise e muita intuição 
especulativa, seria possível caracterizá-los separando-os, por exemplo, entre monarquia, 
aristocracia e democracia.5  

Claro que há problemas em apresentações como essas, porém, para os nossos propósitos, 
isso não deixa de representar um bom início de conversa, é uma estratégia que abre terreno 
para aspectos mais pontuais. 

De modo introdutório – dentro dessa tópica tradicional –, uma das primeiras questões que 
podem aparecer está ligada à configuração de tais governos, algo que poderia ser explorado 
com duas observações superficiais e uma pergunta: na monarquia, é o monarca quem manda; 
na aristocracia são os aristocratas quem mandam. Na democracia, quem manda? O povo? 

Devido às lógicas que lhe antecedem, a última pergunta é quase uma tentação. É bem 
possível que nos sintamos bastante inclinados e inclinadas a respondê-la de imediato. No 
entanto, se adotarmos um posicionamento ‘crítico’, a resposta se mostra um pouco mais 
delicada.  

As discussões no campo democrático, mesmo que do ponto de vista formal, trazem alguns 
‘dilemas’. Nós nos focaremos em dois deles, que são, a nosso ver, igualmente insatisfatórios, 
a saber, a noção de povo-sujeito e a noção de hegemonia. Comecemos pelo primeiro, depois 
vamos ao segundo, assim será mais fácil visualizar as possíveis fragilidades teóricas. 

Em relação ao regime monárquico, diante da pergunta ‘quem é o monarca?’, a resposta seria 
muito particular e provavelmente bastante sensível: fulano ou fulana é o monarca. Se 
houvesse dúvidas quanto a isso, bastaria procurar um castelo, o trono e quem usa a coroa. 
Assim, não seria muito difícil indicar quem é o sujeito-rei. La Boétie, quando considera esse 
regime, indica questões mais interessantes, mas tocaremos nisso mais tarde. Por hora, 
apenas sigamos o fluxo. 

Em um regime aristocrático, diante da pergunta “quem são os aristói?”, as possíveis respostas 
não parecem ser tão intuitivas assim. Aparentemente, o campo da nobreza é um pouco mais 
amplo que a posição do rei. O pertencimento ao grupo dos melhores e dos mais destacados, 
não chega a ser tão exclusivo, não seria uma questão de localizar a coroa, mas de identificar 
aquelas qualidades específicas de um grupo seleto. Nestes casos, um dos critérios de 
qualificação poderia ser, por exemplo, a riqueza ou a virtude – ou mesmo as duas, pois nada 
pior que um rico execrável.  

Até aqui, a partir dessas duas ilustrações, o que se pode observar? Rei é uma categoria (ou 
uma posição) mais particular e fechada; aristói, por outro lado, parece ser mais inclusiva, 
porém, uma vez que ali haveria critérios restritivos de seleção a serem observados, não 
chegaria a ser uma categoria absolutamente aberta. 

No entanto, num ou noutro exemplo – ainda que de passagem – é possível notar que estamos 
diante da pergunta por um “quem”. Uma interrogação que remeteria às possibilidades de 
atribuição, constituição ou identificação de determinados entes. É uma reflexão, nesse 
sentido, que remeteria ao campo do sujeito ou dos processos de subjetivação – algo que, por 

                                                        
5 Além disso, olhando o funcionamento e as experiências concretas do exercício governamental, também seria 
possível refletir sobre os modos de corrupção ligados a cada regime. Da monarquia à tirania, da aristocracia à 
plutocracia, da democracia à demagogia.  



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                94 

contiguidade, também poderia remeter à questão das identidades ou dos processos de 
identificação.6 

Por sua vez, seguindo o mesmo caminho, diante do regime democrático, também poderíamos 
nos perguntar “quem é o demos” ou “quem é o povo”. Supostamente, o povo ou o demos seria 
uma categoria ainda mais ampla que as anteriores. No entanto, curiosamente, há margens 
para se pensar que o povo não é o monarca, assim como também não seria o aristocrata.  

Então, “quem é o povo”? Quem pode fazer parte dessa categoria potencialmente aberta que, 
convenhamos, talvez apresente alguns limites?  

Em nossa perspectiva, para responder a essa questão um certo formalismo teórico ou mesmo 
uma etimologia abstrata não são suficientes. Em outros termos, defenderíamos que a 
pergunta que em princípio funcionou na análise de um regime imperial ou oligárquico, pela 
simples troca de termos, não se mostraria tão útil. Seria preciso maior investimento. 

Incorporando o papel de um entrevistador, vocês poderiam nos perguntar se uma discussão 
como essa exigiria um trabalho de campo. Ao que nós indicaríamos que sim, “talvez um 
trabalho de campo e talvez um trabalho que a partir das questões colocadas pelo campo, 
pode avançar bastante em termos de análise histórica” (FOUCAULT, 2005, p. 326), mas, no 
fim das contas, como um dos nossos propósitos é somente o diálogo aberto, bastaria apenas 
que fizéssemos um exercício de localização das experiências. 

Assim, apesar de ser uma questão que pode ser posta em qualquer lugar – seja numa revista 
de ‘qualis’ ou mesmo num livro de grandes autores – estamos a defender que a pergunta “o 
que (ou quem) é o povo”, não parece ser uma indagação que admita uma resposta 
descontextualizada ou universal. É uma pergunta que convoca a abordagens mais 
circunstanciais. 

Na Grécia de Platão, por exemplo, o povo eram os homens gregos e adultos. Mulheres, 
crianças ou pessoas escravizadas não constituíam o demos em sua acepção político 
soberana. Na antiga democracia grega, os iguais, eram aqueles que exerciam o comando e 
tomavam parte nos assuntos de governo, tinham títulos ou qualidades muito bem recortadas.   

O povo com poder de decisão, os legítimos sujeitos da democracia, eram os homens gregos 
e livres. Há relatos de que, sob a acusação de corrupção da juventude e desrespeito aos 
deuses, esse mesmo povo, pelo voto da maioria, condenou à morte um de seus concidadãos. 
Isso era a democracia grega. Aqueles eram o demos. E esse foi um dos usos do poder do 
povo. 

Como se pode observar, “quem é o povo?”, sob este aspecto, é uma questão incidental. É um 
tópico que, isoladamente, não parece representar ganhos analíticos muito significativos. É 
quase mero exercício de leitura e verificação. 

Por isso, com toda a dificuldade que comporta, esse é um dos motivos pelos quais vimos a 
necessidade do privilégio de uma abordagem interligada das três noções (povo, hegemonia 
e subjetivação). É por conta desse foco que uma outra pergunta tem nos interessado um 
pouco mais: em que consiste aquilo que temos chamado de democracia? O que temos 
nomeado como o regime de poder do povo?  

Aqui, para nos socorrer, poderíamos convocar a noção de hegemonia. No entanto, isso 
exigiria cautela. Há diversos aspectos que, se não respondidos, precisariam ser minimamente 
considerados.  

                                                        
6 Registre-se que tais processos poderiam ser perspectivados tanto a partir das relações entre identidade e 
diferença, como das relações entre particular e universal – análises muitas vezes enfadonhas que não 
pretendemos abordar e tampouco problematizar aqui. 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                95 

Para facilitar, continuemos com a clássica (pedante e batida) ilustração da democracia grega. 
Se nos detivermos nessa nossa cena, ali é possível observar, de um lado, a configuração de 
um povo, de outro, a forma como este mesmo povo exerceu seu poder. É possível observar 
uma turba de homens gregos, adultos e livres exercendo sua força. Ou seja, é possível 
observar o povo e o poder, o demos e o kratos. 

No entanto, aqui teríamos uma dúvida: seria possível aproximar a ideia de ‘poder do povo’ da 
noção de hegemonia? ‘Poder’ do povo e ‘hegemonia’ popular parecem ter uma proximidade 
sensível. Porém, de que maneiras essas duas noções se aproximariam? Poder e hegemonia 
seriam sinônimos? Nesses casos, também seria possível falar de um regime de ‘soberania’ 
popular? Enfim, até que ponto soberania, poder e hegemonia seriam termos correlatos? 

Não se preocupem. Essas perguntas são retóricas, não precisam ser respondidas, com elas 
só queríamos nos precaver. Acreditamos que ainda não é o momento de convocarmos a 
hegemonia. Por mais sedução que exista, em nossa perspectiva, há problemas nas 
aproximações rápidas. Se fôssemos muito rigorosos, talvez nem seria o caso de aproximar. 
Há diferenças significativas nesses campos. 

Nossa hipótese é que o modelo político presente na experiência grega antiga era um modelo 
de pensamento soberano. De modo muito rasteiro, diríamos que se tratava de um 
pensamento cuja centralidade estava nas relações de mando e obediência.7 

Dentro dessa lógica soberana – e naquele contexto – uma questão primária estaria 
relacionada a quem manda e a quem obedece. Assim, para nós, de um ponto de vista mais 
colonial, a pergunta relevante girava em torno de quem detém (ou quem deveria deter) o poder 
de mando. Quem detém o poder? Seria o monarca? Seriam os aristói? Seria o demos? 

Além disso, um outro aspecto relevante parece estar ligado à legitimidade do exercício do 
poder de mando. Nesse sentido, se pode especular, por exemplo, que não bastaria ser um 
monarca constituído, não basta ser o sujeito-rei. Do ponto de vista do funcionamento da 
organização política, também seria necessário não ser um tirano. Um ‘déspota esclarecido’ 
até poderia ser admissível, mas um rei sem virtudes seria um problema a deter. 

Ou seja, mesmo na Antiguidade, no próprio lugar do mando, parece haver uma certa 
instabilidade e alguma possibilidade de contestação e disputa da ordem. Há uma relação que 
poderia ser questionada tanto a partir do tipo de sujeito que detém o poder como a partir dos 
critérios através dos quais esse poder é exercido. Quem e como se exerce o poder? Como a 
ordem pode ser legitimamente exercida? A partir de quem e como o mando deveria ser 
exercido? 

De modo ‘didático’, sem muita erudição, talvez seja possível considerar essas questões na 
república platônica. Para aquele autor, a república seria um lugar de cidadãos, seria um lugar 
comum, uma comunidade de gregos (e eventualmente até mesmo de gregas). Porém, do 
ponto de vista do mando, quem deveria governar seria um sujeito de tipo especial, aquele de 
melhor forma: o grande cidadão entre os cidadãos.  

Sem questionar qualquer possível parcialidade do ateniense, a proposta foi a instituição de 
uma república governada por um monarca do saber. Sob este aspecto, Platão era um 
antidemocrata. O governo (o poder ou o mando) não seria exercido pelo povo, mas pelo seu 
exemplar mais distinto, mais ilustre e mais competente: o rei filósofo. Assim, em certo sentido, 
se trataria de uma organização republicana onde a ordem seria emanada por um monarca de 
tipo especial. 

                                                        
7 Talvez seja relevante observar que as relações de mando e obediência têm ampla extensão. É possível perguntar 
sobre quem manda e quem obedece num determinado regime de governo, mas também é possível fazer essa 
mesma pergunta a partir de outras relações. Veja-se, por exemplo, Bell Hooks (2018). 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                96 

Sem sombra de dúvidas, esse é um regime sui generis, forjado com muitas sutilezas, 
argumentação e imaginação especulativa, mas, por analogia, seria possível encontrar 
paralelos sensíveis em nosso contexto.  

Após o golpe de 1964, o Brasil experimentou uma “democracia” em que a centralidade do 
governo foi alternadamente exercitada pelos nossos “mais distintos cidadãos”: os generais. 
Na república das armas e da autoridade, esses sujeitos eram a encarnação concreta do 
mando. Nos anos de chumbo, acostumados a dar ordens, eles eram as figuras sublimes e 
estreladas do campo bélico-militar. 

Não será necessário criticar a superficialidade com que tratamos a república platônica ou o 
regime militar, aqui basta nos atermos a alguns aspectos: (I) nos dois casos, há o povo, há o 
demos; porém, também há o grande aristói – seja ele um rei ou um general; (II)  também nos 
dois casos, há o lugar de mando, o lugar da ordem e da organização – há a república, o 
vilarejo ou o campo social; (III) há, além disso, o sujeito autorizado à emanação e 
representação da ordem; (IV) por fim, também haveria o conteúdo da ordem. 

Simplificando, bastaria considerarmos que há a instituição de sujeitos e de uma relação de 
mando e obediência; ou melhor, há a instituição de uma relação de mando e obediência e dos 
respectivos sujeitos que ocupariam um lugar nessa relação. Na monarquia, o rei manda e os 
súditos devem obedecer. Na democracia, o povo manda, e o próprio povo deve obedecer. É 
até possível questionar a legitimidade da ordem do rei, porém questionar a ordem que o povo 
dá a si mesmo soa meio paradoxal.8 

Assim, em termos esquemáticos e formais, estaria tudo certo. Essa, de fato, poderia ser uma 
perspectiva possível. Contudo, para o nosso pesar, democracia não é um simples regime de 
mando e obediência. Ou seja, democracia não se comporta muito bem a partir de modelos 
político-soberanos de análise e explicação. 

No entanto, é possível que tenhamos nos acostumado a esquecer isso e, de modo um pouco 
confuso, a gente fica pensando que democracia é um regime de poder. Um regime de poder 
do povo.  

Um dos problemas dentro dessa concepção é que esse povo aí quase nunca é povo mesmo. 
É bastante corriqueiro observar que, numa relação concreta de mando, em geral, quem 
manda são os ricos, os nobres, a galera do grande saber... rei filósofo, rei sociólogo, rei jurista, 
rei branco, rei europeu, rei homem, ou seja, é um monte de gente com títulos muito específicos 
que exercem o mando sob o nome povo. Obviamente, nessas circunstâncias, a categoria 
povo se torna um problema. 

  

21. Temos então dois sentidos negativos da palavra “povo”. O primeiro e 
mais evidente é o que arrasta o lastro de uma identidade fechada – e 
sempre fictícia – de tipo racial ou nacional. A existência histórica deste 
tipo de “povo” exige a construção de um Estado despótico, que faz existir 
violentamente a ficção que o funda. O segundo, mais discreto, porém em 
grande escala mais prejudicial ainda – por sua flexibilidade e pelo consenso 

                                                        
8 É difícil mostrar esse aspecto paradoxal no campo monárquico-soberano, mas a ordem que o povo dá para si 
pode ser um ótimo exemplo do viés presente no discurso da legítima servidão voluntária – ou mesmo na lógica da 
autonomia. Nesses casos, talvez seja interessante se perguntar se o paradoxo incide sobre a ordem ou sobre a 
possibilidade de questionamento. É simples: questionar a ordem que se dá a si mesmo parece meio paradoxal, 
mas esse paradoxo da racionalidade-subjetivista tende a ter uma função muito concreta: inviabilizar o 
questionamento. Em outros termos, diríamos que a ratio da autonomia ou da servidão voluntária parece inviabilizar 
algumas questões fundamentais em torno da legitimidade ordem. Ou seja, é uma lógica que cria e impõe um limite 
sobre o que é possível questionar: não sem razão Sócrates “aceitou” tomar seu remédio amargo. Ele parece ter 
preferido morrer a ter de questionar os princípios de uma determinada hierarquia posta. 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                97 

que mantém –, é o que subordina o reconhecimento de um “povo” a um 
estado que se supõe legítimo e benfeitor [...]. 

22. E temos finalmente dois sentidos positivos da palavra “povo”. O primeiro 
é a constituição de um povo na perspectiva de sua existência histórica, 
quando dita perspectiva se vê negada pela dominação colonial e imperial, ou 
pela de um invasor. “Povo” existe então em função do futuro anterior de um 
Estado inexistente. O segundo é a existência de um povo que se declara 
como tal, a partir de seu núcleo duro, que é o que o Estado oficial exclui 
precisamente de “seu” povo pretendidamente legítimo. Um povo desta 
natureza afirma sua existência na perspectiva estratégica de uma abolição 
do Estado existente. (BADIOU, 2014, p. 18-19, tradução e grifos nossos) 

 

Apesar de não estarmos lidando com o mesmo tempo, com as mesmas experiências ou com 
as mesmas palavras, essas notas podem nos interessar. Como se vê, o autor descreve dois 
usos negativos e dois usos positivos da palavra povo.  

Entretanto, nos chama atenção o fato de que os usos negativos estão relacionados a um 
contexto despótico ou colonial, enquanto os usos positivos parecem se referir a um certo 
contexto de resistência à dominação e à exclusão. 

Se utilizarmos o nosso exemplo arcaico e sua perspectiva soberana, não seria difícil chegar 
a conclusões semelhantes. Os usos negativos poderiam estar relacionados ao tipo de povo 
que concretamente exercia o mando em dado contexto – de fato, uma experiência que 
pressupunha uma identidade fechada (ao mesmo tempo fictícia e real).  

No caso do nosso exemplo, se tratava de uma identidade de gênero, vinculada e constituída 
com recortes étnicos e geracionais (homens, gregos e adultos). Bastava cumprir esses 
requisitos – nada sutis e em algum nível consensuais – que uma certa imagem de povo livre 
estaria configurada e autorizada, democraticamente, ao exercício de mando. 

Por sua vez, quanto aos usos positivos, estes poderiam ser ligados ao outro polo dessa 
mesma relação. Poderiam ser vinculados ao campo da contestação e da desobediência, ao 
questionamento da lógica de mando e de seus sujeitos supostamente legítimos.9 

Assim, em resumo, como aspecto negativo teríamos, de um lado, uma relação de mando e 
obediência altamente fechada; e, como aspecto positivo, o apontamento de que há 
possibilidade de resistência e de criação de novos mundos possíveis – essa é uma 
observação importante, mas talvez seja possível explorá-la de outras formas. 

A nosso ver, em vez de perguntar ‘quem faz a ordem’ ou ‘quem estabelece a ordem’, 
poderíamos passar a nos questionar ‘qual é a ordem’. A mudança de foco é mínima, mas 
parece ter implicações interessantes. 

No primeiro caso, para chegar às conclusões que chegamos, foi fundamental que 
tematizássemos a noção de povo. No entanto, um dos limites dessa indagação reside em 
como o povo está sendo perspectivado – quem é o povo? Quem é o sujeito? Quem é esse 
ser? 

                                                        
9 Se levado em sua radicalidade e utopia, esse posicionamento poderia tanto implicar na reconfiguração (ou 
inversão) do “povo” quanto na própria relação de mando. Contudo, é preciso observar que a posição contestatória 
não precisa ser necessariamente pela tematização e radicalização do povo. Nesse sentido, Platão foi um exemplo. 
Ele questionava a democracia grega. Para o autor, o povo não era o sujeito qualificado para o exercício do governo. 
Não bastava ser povo ou ser cidadão para governar; para ele, era necessário algo mais que ser grego e adulto. O 
pensamento é simples: o cara era distinto, era inteligentíssimo e um grande pensador. Seria meio absurdo admitir 
que sua habilidade para pensar os assuntos da cidade estaria no mesmo nível que de um qualquer. Imagine se 
um simples sapateiro, artesão ou torneiro mecânico teria um décimo da competência reflexiva, pública e 
governamental de um rei-filósofo – evidentemente não.  



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                98 

Da maneira que pensamos, em tais considerações, há um predomínio de uma abordagem 
ontológico-subjetiva. Ou seja, perguntas como essas parecem centrar sua atenção num certo 
“quem” – seja ele mais individual ou mais coletivo. A vantagem é que, nesses casos – como 
vimos – as respostas podem ser concretamente visualizadas. No nosso exemplo, o povo livre 
eram os homens gregos – simples assim. 

No entanto – apesar de alguma relevância – ao perguntar pelo povo, o que se pretende 
encontrar? Com essa pergunta altamente contingenciada será que não acabamos por 
encontrar apenas o sujeito? Ao se perguntar pelo povo, em vez de chegar à ordem, não 
estaríamos simplesmente chegando até o sujeito-autoridade ou mesmo até o sujeito-
beneficiado por um regime? 

Por exemplo: mirando o contexto francês, o autor das notas que utilizamos chega a aproximar 
o povo daquilo que se convencionou chamar de classe-média. Nesse sentido, não estariam 
incluídos nessa qualificação imigrantes ilegais, ou seja, aquelas pessoas sem documentos 
emitidos pelo Estado da França.  

A observação é importante, mas, acreditamos, de um lado apenas descreve que uma 
determinada noção de povo foi mal e porcamente subjetivada e, de outro, meramente aponta 
para a possibilidade de uso da categoria ‘povo’ como um projeto mais inclusivo de expansão 
– o que definitivamente não está mal. 

Contudo – e aqui vale mais um pouco de insolência – para essas modalidades de constatação 
não faz muita falta grandes considerações teóricas, basta uma boa andada pelas ruas. Assim, 
apenas caminhando, não seria difícil visualizar os nossos aristói contemporâneos e suas 
qualidades – títulos de cor, de gênero, de língua, de propriedade, de conhecimento...; ou seja, 
com um rápido passear analítico, não é muito complicado notar as distinções do povo ou da 
cidadania, não é muito difícil reconhecer os autorizados – sejam eles os sujeitos do mando 
ou os sujeitos do usufruto da dignidade e dos direitos. 

Enfim, apesar de ser uma indagação que tem seus méritos, a pergunta por um “quem” 
apresenta muitos limites. Como dissemos, ela é altamente contingenciada. Mas o pior não é 
isso; o pior é supor que esse “quem” é o fundamento de algo.  

O pior seria supor que o fundamento da democracia é o povo – isto está muito equivocado. 
Como vimos, o povo é um efeito, é um efeito que se pode ter num regime democrático ou não. 
O regime do rei-filósofo – ou mesmo dos generais – está aí para exemplificar. 

Um outro equívoco – vício presente em especial nas perspectivas mais soberanas – é supor 
que quando o povo manda temos uma democracia. Povo mandante não é sinônimo de 
democracia, talvez seja sinônimo de populismo, mas a democracia tem outra lógica, tem outra 
racionalidade. 

É exatamente neste ponto que tendemos a estar ao lado de Rancière: a ordem democrática 
não é a ordem do povo; a ordem democrática é a ordem da igualdade. Em termos mais 
corriqueiros, diríamos que o “fundamento” da democracia não é o povo, mas talvez a 
igualdade. Ou seja, aquilo que é imprescindível na democracia não seria propriamente o povo, 
mas a igualdade. É até possível termos povo e não termos democracia, mas soa meio 
paradoxal termos democracia e não termos igualdade.  

Quando insistimos na pergunta “qual é a ordem”, a sutileza reside justamente neste aspecto: 
a ordem democrática seria a ordem do povo ou a ordem da igualdade? 

 

Qual é o fundamento da democracia? É o povo?  __ Não.  
É o poder (kratos)? __ Não. 

O fundamento da democracia é a igualdade? __ Não.  
A democracia não tem fundamento. 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                99 

 

A democracia é o regime da igualdade, mas a igualdade não é fundamento. É por isto que o 
Platão pirava: a democracia não tem arché. Na democracia, ele e um mero artesão deveriam 
ser considerados iguais – isso era um escândalo (!).  

Sim, esse era um escândalo para a ordem assimétrica (estabelecida, legitimada e justificada) 
da época – e esse ainda é o perigo. O perigo da democracia é ser um regime político de 
efetuação da igualdade.  

A noção de hegemonia daria conta dessa perspectiva radical de democracia? Populismo seria 
o regime de efetuação da igualdade ou regime de efetuação de um povo?  

 

Democracia e antifundacionalismo: hierarquia e igualdade 

 

Se vocês estiverem nos acompanhando, aqui talvez tenhamos chegado a um ponto de 
tensão: exatamente três parágrafos atrás, dissemos que a democracia não tem fundamento. 
Dissemos que a democracia não tem arché. Isto, dentro da gramática soberana, é difícil de 
visualizar e admitir; porém, se o nosso campo for ‘antifundacional’, estará tudo bem. 

A perspectiva é simples: a igualdade não é fundamento, é meramente algo que se pode fazer 
(ou efetuar) politicamente. Politicamente, podemos efetuar a igualdade, mas não há 
fundamento para isso.  

Por contraposição, seria mais ou menos assim: politicamente nós podemos efetuar o racismo, 
mas não há fundamento para isso. Não há um fundamento natural, cultural ou transcendente 
para uma ordem racista. Da mesma maneira, não há um fundamento natural, cultural ou 
transcendente para a igualdade. Num ou noutro caso, são apenas duas possibilidades da 
política. Um regime democrático, nesse aspecto, seria um regime de efetuação da igualdade. 
Um regime racista, um regime de efetuação de hierarquias raciais.10  

Como vocês podem imaginar, essas considerações – inspiradas em Rancière – radicalizam 
a análise de um modo muito concreto. Em termos vulgares, o autor diz que a porcaria da 
democracia não é uma relação de mando, de obediência, ou de governo. É tão somente uma 
relação de igualdade; igualdade entre "um" e "qualquer um". A igualdade entre, por exemplo, 
o rico e o pobre, o cara do conhecimento qualificado e o ignorante, entre Moufee e Laclau; se 
ricos não são iguais aos pobres, se mulheres não são iguais aos homens, se trabalhadoras 
do campo não são iguais a trabalhadores do judiciário, concretamente, não temos igualdade 
e não teríamos democracia. 

É fácil. Ao pensar que democracia é o regime de efetuação da igualdade, se não houver 
igualdade efetuada, não há democracia. E se não temos igualdade, temos outra coisa, temos 
um outro regime. 

Do modo que encaramos, quando entendida desse jeito, a igualdade está sendo tomada de 
maneira bem radical. E, por uma questão sensível-analítica, isso abala muito as reflexões 
tradicionais: quando paramos para observar, realmente é muito difícil vermos igualdade entre 
as pessoas. É muito difícil ver a efetivação da igualdade. Parece difícil efetuar a igualdade. 
Parece muito difícil – onde quer que seja – partilhar uma experiência democrática. Ou seja, 
práticas democráticas parecem estar fazendo falta. E sem essa efetivação (ou efetividade), 

                                                        
10 Nota paracrítica: o fato de um regime racista e um regime democrático serem, ambos, regimes políticos não 

significa que tanto faz como tanto fez. Note-se que nesta perspectiva antifundacional, só se age sob o fundamento 
(arché), não sobre a própria racionalidade política com que se opera. 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                100 

uma das consequências pode ser que a democracia soe como uma utopia – como um objetivo 
e um horizonte distante a ser alcançado. 

Nessa simplicidade de pensamento e modo de exposição – deixando de lado muitas 
polêmicas entre autoras e autores que tematizam o regime democrático – há alguns aspectos 
que gostaríamos de dar relevo. O primeiro deles – talvez um dos mais perceptíveis – é a 
centralidade da noção de igualdade para Rancière. Seria bastante oportuno discutir 
detalhadamente os significados e usos da igualdade feitos pelo o autor – mas não faremos 
isso.  

Vamos apenas tomar de empréstimo sua definição de democracia (um regime de efetuação 
da igualdade) e ver aonde chegamos. Partindo desse slogan, a primeira diferença que nos 
chama atenção estaria entre efetuar e subjetivar. Até que ponto efetuação da igualdade 
significa subjetivação da igualdade? Até que ponto efetuar é o mesmo que constituir um 
determinado sujeito?11 

Se os nossos exemplos anteriores foram eficazes, não será preciso muito esforço para notar 
que efetuar a igualdade não é o mesmo que constituir um sujeito-igualitário. A igualdade não 
é um sujeito, mas uma relação. Ou seja, o que se efetua com a igualdade não é 
necessariamente um ser, mas uma lógica: a lógica da igualdade. Em suma, um regime 
democrático efetuaria uma determinada racionalidade: uma racionalidade igualitária. Uma 
razão igual. Uma relação igual. 

Sinceramente, não sabemos se esse parágrafo anterior soa incompreensível, mas veja só: 
um regime racista efetua uma determinada racionalidade racial, efetua a raça. Além disso, 
esse regime também pode produzir sujeitos. Ou seja, ele pode efetuar tanto a raça como o 
sujeito-racializado. Estamos chamando efetuação o primeiro processo, subjetivação o 
segundo. Com uma lógica racial dá para fazer as duas coisas – mas com a lógica igualitária 
não temos tanta certeza. Em termos de subjetivação, com a lógica racial diríamos que é 
possível subjetivar um povo. É possível constituir um povo. É possível subjetivar um quem. 
Porém, com a lógica da igualdade não temos tanta certeza.  

Em termos concretos, diríamos que é possível ver o que se faz com a raça, mas a nossa 
pergunta seria “o que se faz com a igualdade?”. Supostamente, com a partilha da igualdade 
se faria um regime. Mas que regime seria este? A democracia? O regime da igualdade? 

Se quiséssemos continuar a evitar a polêmica, diríamos que sim. A partilha da igualdade seria 
a constituição da democracia. Porém, há pelos menos dois problemas aqui. Dentro dessa 
perspectiva, em termos conceituais, a igualdade não implica em subjetivação. Ou seja, não 
implica a constituição de um demos. Em segundo lugar, também em termos conceituais, a 
igualdade não implicaria a constituição de uma relação “crática”. Não implicaria uma relação 
de mando. Assim, sob esse aspecto, temos a problematização de dois radicais da 
democracia: demos e kratos – e o que permite essa crise disjuntiva é a própria noção de 
igualdade – nesse ponto, Rancière parece ter sido bem estratégico. Voltemos às nossas duas 
primeiras noções: povo e subjetivação. 

Dentro de uma perspectiva soberana, a junção é fácil. Sua lógica de relação assimétrica torna 
simples essa tarefa. A lógica soberana é um tipo de racionalidade assimétrica (hierárquico-
organizadora) que incide tanto na qualificação do sujeito como no espaço que este deve 
ocupar. Funciona bem para explicar (e vincular) tanto o sujeito como o regime social.  

Através da efetuação política de uma ordem (ou categoria) hierárquica, é possível constituir 
um povo. Raça pode construir um povo. Gênero pode construir um povo. Nacionalidade pode 
construir um povo...; além disso, tanto se pode constituir um povo como o seu lugar ou sua 
posição – seja de sujeito ou assujeitado. É possível constituí-lo tanto na posição de mando 

                                                        
11 Para piorar, até que ponto igualdade é questão de regime? 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                101 

como na de obediência. Tanto na posição de senhor como na de escravo, tanto na de opressor 
como na de oprimido, tanto na de forte como na de fraco, ativo ou passivo – isso apenas para 
usar dualismos clássicos. Em síntese, se o objetivo for a realização de junções descritivas 
dos sujeitos ou posições estabelecidas, povo-subjetivação-soberania é uma tríade intuitiva, 
fácil, real, dada e convincente.  

Rancière parece ter sido extremamente estratégico por inserir, no lugar de um pensamento 
soberano, uma reflexão democrática, algo mais ou menos assim: povo-subjetivação-
democracia. No lugar das racionalidades (ou titularidades) soberanas, inseriu uma 
racionalidade igualitária; no lugar da hierarquia, colocou a igualdade. 

Antes de entrar em contato com essa perspectiva, já havíamos lido algumas produções no 
campo teórico da intitulada democracia radical. Se não estamos equivocados, tais análises 
defendiam um modelo de democracia pensado a partir dos princípios da igualdade, liberdade 
e do pluralismo. 

Porém, nesse mesmo período, também já tínhamos ouvido dizer que “nada dissimula mais a 
existência de um problema comum do que duas maneiras muito próximas de abordá-lo” 
(Foucault, p. 315) – e, para nós, as consequências dessas leituras foram indagações em torno 
das noções de soberania, hegemonia e poder.  

Em especial, nos questionamos sobre como diversas produções no campo da teoria social 
podem estar compartilhando um modelo de análise soberana de reflexão política. Esta não é 
propriamente nossa questão fundamental – temos alguns problemas que nos mobilizam um 
pouco mais. De todo modo, como aqui é um espaço de discussão – um espaço em que se 
reconhece a importância do pensamento acadêmico democrático, de sua história e 
diversidade – consideramos que talvez seja relevante alguns apontamentos.  

No tópico anterior, como foi possível observar, apresentamos algumas dificuldades em 
relação à noção de povo-sujeito; e agora nos parece oportuno tocar na noção de hegemonia 
– esses são os dois dilemas que nos parecem igualmente insatisfatórios. 

No caso da noção de povo, nosso incômodo é com o excessivo privilégio de uma perspectiva 
ontológica. No caso da hegemonia, nossa suspeita está relacionada à sua possível 
pressuposição hierárquica. 

Se tivermos o aval de pensadores críticos, usaremos – pela última vez – um esquema de 
exposição meio tosco. Os injustiçados da vez serão Ernesto e Chantal. Aparentemente, ela e 
ele trouxeram contribuições relevantes tanto para se pensar o populismo como para se pensar 
a democracia. 12  Segundo nos contaram, nas considerações sobre populismo, uma das 
noções centrais é a categoria povo; e em relação à democracia, seriam os princípios de 
igualdade, liberdade e pluralismo.  

Se formos sutis, talvez o que defendam não seja exatamente que o povo deveria ser pensado 
através desses princípios, mas que, na configuração de um povo (ou dos sujeitos), seria 
necessário levar em consideração esse projeto – que não é um projeto natural ou dado, e sim 
político –, um projeto em disputa.  

Dentro dessa linha de raciocínio, o social seria resultado objetivo desse processo conflitivo, 
que, entre outras coisas, pode ter como um de seus efeitos a produção de determinados 
sujeitos. Em termos mais genéricos, diríamos que um dos efeitos poderia ser a constituição 
de um povo. E considerando que se trata de um campo em disputa, de um campo de conflito, 
o projeto democrático – em grande medida contra-hegemônico – teria como tarefa a produção 
de um povo partindo-se de ideais de liberdade, igualdade e pluralismo. 

                                                        
12 Para nós, até que ponto uma e outra experiência se vinculam é difícil saber – ou seja, a tosquice é uma limitação 
nossa – e correções analíticas seriam muito bem-vindas. 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                102 

Em resumo, de modo esquemático e bem parcial, diríamos que de um lado há um projeto de 
constituição extremamente fechada da categoria povo – por exemplo, em função de títulos de 
classe, raça ou gênero. Haveria, portanto, uma constituição bastante restritiva de uma 
categoria potencialmente aberta. Como antídoto a esse fechamento totalitário, os princípios 
de igualdade, liberdade e pluralismo seriam uma estratégia. 

Para reutilizar as tríades anteriores, apostaríamos que tal proposta analítica pressupõe um 
pensamento que triangula povo-subjetivação-hegemonia. Ou seja, dentro dessa perspectiva, 
parece haver a defesa de que os processos de subjetivação (ou constituição) de um povo se 
dão em função de relações hegemônicas.  

Desse modo, até aqui, teríamos ao menos três modelos: povo-subjetivação-soberania; povo-
subjetivação-igualdade; e, por fim, povo-subjetivação-hegemonia. Se considerarmos as 
reflexões dentro de um campo democrático, essas parecem ser abordagens próximas – mas 
talvez existam diferenças importantes. 

No caso do Rancière, no lugar da soberania, no lugar da hierarquia, ele coloca a igualdade. 
E seja no âmbito do demos ou do kratos, a noção de igualdade não parece pressupor um jogo 
de relações hierárquicas para funcionar como alternativa de pensamento.  

Entretanto, no caso dos nossos injustiçados, a aposta se dá pela utilização do termo 
hegemonia. Até que ponto a noção de hegemonia pressupõe hierarquias? Até que ponto as 
análises hegemônicas pressupõem relações assimétricas? – se liberdade, pluralismo e 
igualdade são antídotos, algum nível de pressuposição hierárquica existe, não? 

É possível fazer essa mesma questão de uma outra forma: no campo do pensamento 
hegemônico, temos visivelmente um jogo entre hegemonia e contra-hegemonia. Até que 
ponto esse modo de ver não seria mera reformulação do jogo da soberania? Do jogo entre 
quem manda e quem obedece? Entre sujeito e assujeitado? Mandantes e mandados?  

Tomando-se como princípio uma relação hierárquica dentro da própria análise, o que se 
consegue efetuar teoricamente? A democracia como um horizonte utópico? Como uma 
contingência possível? 

Quais seriam os limites de uma perspectiva hegemônica (ou soberana) no campo da reflexão 
democrática? Quando a igualdade é pensada a partir de um aparato conceitual de hegemonia, 
aonde se chega teoricamente? No desvelamento de uma eterna disputa pelo poder? 

Quais seriam as implicações desse modo de pensar dentro de uma perspectiva 
antifundacional? Não se estaria convertendo a luta hegemônica no próprio fundamento da 
política? 

Sinteticamente: democracia deveria ser entendida como um regime de hegemonia ou como 
um regime de igualdade? Como um regime (soberano) de poder ou como uma alternativa de 
política? Como um regime de subjetivação hierárquica ou como modo de efetivação da 
simetria? Como uma lógica ordenadora emanada pelo povo ou como uma lógica específica 
das relações?  

 

Considerações Finais 

 

Todo o poder emana do povo, que o exerce por meio de 
representantes eleitos ou diretamente, nos termos desta Constituição. 
(BRASIL, 1988). 

Como era de se esperar, algumas perguntas permaneceram. Nossa pretensão, 
definitivamente, não era respondê-las, apenas compartilhá-las. Essas são algumas de nossas 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                103 

dúvidas – e queríamos colocá-las dentro de um campo qualificado, um campo preocupado 
com a produção político-acadêmico-democrática. 

De modo muito sensível, poderíamos sintetizar que o eixo de nossas indagações gravitou em 
torno dos limites da perspectiva soberana. Orbitou em torno do quanto o pensamento 
soberano ainda pode – eventualmente – enquadrar as reflexões sobre democracia (seja ela 
direta, representativa ou mesmo radical). 

Para tocar nesse tema, durante a escrita deste texto, tivemos como central alguns supostos 
paradoxos que nos rodeiam – paradoxos ligados à noção de povo e à noção de hegemonia. 
Com Rancière, o que fizemos foi apenas apresentar uma alternativa de pensamento. 

Contudo, vale destacar que além desse nome reconhecido, há várias outras abordagens 
igualmente polêmicas e disruptivas, ideias e perspectivas que nos colocam diversos 
problemas práticos e teóricos; posições intelectuais – dentro e fora da academia – que 
concreta e provocativamente questionam os regimes e as lógicas da hegemonia popular. 

Perspectivas que, além de nos fazer notar o óbvio – mostrando que a igualdade pode 
funcionar como um analisador polêmico das distintas categorias assimétricas que têm 
configurado o nosso campo social –, também nos incitam a radicalizar a prática e o 
pensamento – apontando que a igualdade pode ser concebida como uma técnica contra-
hegemônica radical, um tipo de relação que coloca em xeque hierarquias até mesmo naqueles 
espaços nomeadamente democráticos ou progressistas.  

São posições incômodas. Posições que nos convocam não apenas a refletir teoricamente 
sobre regimes de mando ou de poder, mas também a atuar na efetuação de outras práticas 
e outras racionalidades. 

 

Claramente, a diferenciação entre forte e fraco, poderoso e impotente, tem 
sido um aspecto central na definição de género a nível global, acarretando 
inerentemente a suposição de que os homens devem ter maior autoridade do 
que as mulheres e devem, nesse sentido, governar sobre elas. Por mais 
significativo e importante que seja este facto, não deve obscurecer a 
realidade de que as mulheres podem e de facto participam na política de 
dominação, tanto como perpetradoras quanto como vítimas — que 
dominamos, que somos dominados. Se o foco na dominação patriarcal 
mascara esta realidade ou se torna o meio pelo qual as mulheres desviam a 
atenção das condições e circunstâncias reais das nossas vidas, então as 
mulheres cooperam na supressão e na promoção de uma falsa consciência, 
inibindo a nossa capacidade de assumir a responsabilidade de nos 
transformarmos a nós mesmos e à sociedade. 

[...] 

Enfatizar os paradigmas de dominação que convocam a atenção para a 
capacidade da mulher dominar é uma maneira de desconstruir e desafiar a 
noção simplista de que o homem é o inimigo, a mulher a vítima; a noção de 
que os homens sempre foram os opressores. Tal pensamento permite-nos 
examinar o nosso papel como mulheres na perpetuação e manutenção de 
sistemas de dominação. Para entender a dominação, devemos entender 
que a nossa capacidade como mulheres e homens de sermos 
dominados ou dominadores é um ponto de conexão, de comunalidade. 

[...] 

É necessário que nós nos lembremos, enquanto pensamos criticamente 
sobre dominação, que todos nós temos a capacidade de agir sob diversas 
maneiras que oprimem, dominam, ferem (seja esse poder institucionalizado 
ou não). (Bell Hooks, 2018, p. 168 – 170, grifos nossos). 



   
  
  

ISSN: 2595-8569 

 

ANO 2, N. 3 (NOVEMBRO/2019)                104 

 

Referências 

 

BADIOU, Alain; [et.al.]. Qué es un pueblo?. la ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires: 
Eterna Cadencia Editora, 2014. 

BELL HOOKS, Feminismo: uma política transformacional. In: Baptista, Maria Manuel 
(Org.). Gênero E Performance: Textos Essenciais 1. 1a ed – Coimbra: Grácio Editor, 2018. 

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: 
Senado Federal: Centro Gráfico, 1988.  

FOUCAULT, Michel; MOTTA, Manoel Barros da. Arqueologia das ciências e história dos 
sistemas de pensamento. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense-Universitária, 2005.    

RANCIÈRE, Jacques. Mestre Ignorante: cinco lições sobre a emancipação intelectual; 
tradução de Lilian do Valle – Belo Horizonte: Autêntica, 2002 

RANCIERE, Jacques. El filósofo y sus pobres. 1a ed. – Los Polvorines: Universidad 
Nacional de General Sarimento; Buenos Aires: INADI, 2013. 

  

 

 

 

 

Recebido em 21/08/19 

Aceito em 12/11/19 

 

https://ria.ua.pt/browse?type=author&value=Baptista%2C+Maria+Manuel

