
       REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - [ISSN: 2595-8569]  

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 -p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

 

ÑEMONGARAI KUERA, ÑANDE RETE PIRO’Y – RITUAL AVA-GUARANI 
(NHANDEVA) DA TEKOHA OCOY E CONEXÃO AO MOVIMENTO DO 

CORPO E SEUS BENEFÍCIOS 

ÑEMONGARAI KUERA, ÑANDE RETE PIRO’Y – RITUAL PRACTICES OF 
THE AVA-GUARANI (NHANDEVA) FROM THE TEKOHA OCOY AND 

THEIR CONNECTION TO BODY MOVEMENT AND WELL-BEING 

ÑEMONGARAI KUERA, ÑANDE RETE PIRO’Y – PRÁCTICAS RITUALES DE 
LOS AVA-GUARANÍ (ÑANDEVA) EN LA TEKOHA OCOY Y SU VÍNCULO 

CON EL MOVIMIENTO CORPORAL Y SUS BENEFICIOS 

 

Delia Takua Yju Martines Rocha1  

Laura Fortes2 

Mario Ramão Villalva Filho3 

 

RESUMO: 
 Este artigo, parte de pesquisa de mestrado vinculada ao PPGIELA na Universidade 
Federal da Integração Latino-Americana (UNILA), localizada em Foz do Iguaçu (PR), 
busca explorar os aspectos do Ñemongarai, um ritual de nominação e consagração de 
alimentos praticado pelos Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha Ocoy, em São Miguel do 
Iguaçu (PR). A partir de observação participante, entrevistas e registros etnográficos, 
descreve-se o ritual como prática de nominação e consagração de alimentos que articula 
dimensões corporais, espirituais e comunitárias. O estudo dialoga com abordagens 
antropológicas sobre ritual e performance, evidenciando como o Ñemongarai fortalece 
vínculos sociais, potencializa a celebração coletiva da vida e suas cosmologias, 
permitindo compreender a pluralidade cultural e a espiritualidade na vida cotidiana. 

 PALAVRAS-CHAVE: Ava-Guarani; Ritual; Performance 

  

 
1  Pedagoga pela Universidade Estadual do Oeste do Paraná, UNIOESTE. Mestranda na Universidade Federal da 
Integração Latino-Americana. ORCID: https://orcid.org/0009-0006-4575-2769, e-mail: deliatakuarocha@outlook.com. 

2  Doutora em Letras pela Universidade de São Paulo. Professora da Universidade Federal da Integração Latino-
Americana, UNILA. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9099-1802, e-mail: laurafortes@yahoo.com. 

3 Doutor em Desenvolvimento Rural Sustentável pela Universidade Estadual do Oeste do Paraná, UNIOESTE. Professor de 
Língua e Cultura Guarani na Universidade Federal da Integração Latino-Americana, UNILA. ORCID: https://orcid.org/0000-
0003-4182-9168, e-mail: mariocomunica@yahoo.com.br. 



Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

71 

ABSTRACT: 
 This article, part of a master's research linked to PPGIELA at the Federal University for 
Latin American Integration (UNILA), located in Foz do Iguaçu (PR), explores aspects of 
Ñemongarai, a ritual of naming and consecration of food practiced by the Ava-Guarani 
(Nhandeva) of the Ocoy community in São Miguel do Iguaçu (PR). Based on participant 
observation, interviews, and ethnographic records, the ritual is described as a practice 
that articulates bodily, spiritual, and communal dimensions. The study engages with 
anthropological approaches to ritual and performance, highlighting how Ñemongarai 
strengthens social bonds, renews vital energies, and updates Guarani cosmologies, 
offering insight into Guarani cultural plurality and everyday spirituality. 

 

RESUMEN: 
Este artículo, parte de una investigación de maestría vinculada al PPGIELA en la 
Universidad Federal de Integración Latinoamericana (UNILA), ubicada en Foz do Iguaçu 
(PR), explora los aspectos del Ñemongarai, un ritual de nominación y consagración de 
alimentos practicado por los Ava-Guarani (Nhandeva) de la comunidad Ocoy, en São 
Miguel do Iguaçu (PR). A partir de observación participante, entrevistas y registros 
etnográficos, se describe el ritual como una práctica que articula dimensiones 
corporales, espirituales y comunitarias. El estudio dialoga con enfoques antropológicos 
sobre ritual y performance, destacando cómo el Ñemongarai fortalece vínculos sociales, 
renueva energías vitales y actualiza cosmologías guaraníes, permitiendo comprender la 
pluralidad cultural y la espiritualidad indígena en la vida cotidiana. 

 

 

Introdução 

 

 

O recorte apresentado neste artigo resulta de reflexões referentes à disciplina “Memória, 
corpo, ritual, literatura e performance na América Latina”, ministrada pelo professor 
Fernando Mesquita de Faria, no Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar em Estudos 
Latino-Americanos da Universidade Federal da Integração Latino-Americana – 
PPGIELA/UNILA.  

A autora principal deste artigo é membro da comunidade participante da pesquisa, a 
Comunidade indígena Ava-Guarani (Nhandeva) denominada Ocoy. Desse modo, a 
análise do ritual Ñemongarai aqui apresentada foi construída em diálogo com a própria 
comunidade. Tal perspectiva reforça o compromisso ético e metodológico de valorizar a 
voz indígena e reconhecer a pluralidade cultural guarani. 



Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

72 

O objetivo principal é traçar uma comparação entre as atividades corporais ancestrais 
que acontecem na casa de reza Ava-guarani (Nhandeva) e os estudos realizados durante 
a disciplina. Neste sentido a performance, sendo uma prática cultural complexa, 
desempenha um papel crucial na expressão da identidade cultural e espiritual em 
muitas sociedades.  

A cultura Ava-Guarani (Nhandeva), grupo indígena sul-americano, possui uma rica 
tradição de performances incorporadas em rituais, como o Ñemongarai kuera, ñande 
rete piro’y que são manifestações espirituais/corporais consideradas todas sagradas 
para nós, enquanto povo milenar. Este estudo busca analisar esse ritual, explorando sua 
função e significado na sua cultura, como parte das próprias vivências na comunidade 
indígena Ava-Guarani (Nhandeva) Ocoy, em São Miguel do Iguaçu, Paraná. Para isso, 
utilizaremos o conceito de "comportamento restaurado" de Schechner (2002) como uma 
lente teórica.  

As investigações sobre a performance buscam estabelecer uma abordagem 
interdisciplinar para analisar um fenômeno presente em todas as culturas. Entender a 
abrangência da prática performática e reconhecê-la como uma categoria universal, 
conforme indicado pelos estudiosos, implica considerá-la como um conjunto de ações, 
uma modalidade de comportamento. A definição e contextualização da performance nas 
artes abrange a compreensão das diferentes manifestações artísticas e suas 
implicâncias culturais e sociais. A performance pode ser definida como uma expressão 
artística que integra elementos visuais, sonoros e corporais, resultando em uma 
experiência estética e emocional única. Além disso, a contextualização da performance 
envolve a análise de seu papel ao longo da história e em diferentes contextos culturais. 
(SALGADO, 2014). 

A performance desempenha um papel fundamental no Ñemongarai, conforme a 
natureza da ação ritualística. Os participantes não apenas executam os gestos e 
movimentos prescritos durante a cerimônia, mas também incorporam a essência 
simbólica das plantas, da música e da dança, transcendendo o plano físico para alcançar 
uma dimensão espiritual mais profunda. No contexto da performance, o Ñemongarai não 
é meramente uma representação teatral, mas uma expressão autêntica de devoção e 
conexão com os nossos elementos sagrados. A performance ritual não se limita ao palco 
convencional, estendendo-se à vida cotidiana e influenciando as interações sociais.  

Da mesma forma, a performance durante o Ñemongarai faz parte de nossa existência 
Guarani, fortalecendo os nossos laços comunitários, promovendo a cura não apenas 
durante a cerimônia, mas também nas interações do dia a dia, e renovando a energia 
vital da comunidade – por isso, a importância de compreender a performance como 
“comportamento restaurado”, conforme mencionamos anteriormente. Por meio dessa 
prática ritual, nós Guarani não apenas nos reconectamos com nossos ancestrais e com a 
natureza, mas também nos envolvemos continuamente com uma performance sagrada 
que ultrapassa os limites do tempo e do espaço, enriquecendo nossa espiritualidade e 
nossa vida social. 



Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

73 

Para adentrar a profunda beleza que o Nhemongarai oferece ao nosso 
pensamento, faz-se imprescindível perscrutar o lugar onde a memória encontra 
a sua fonte e, ali, avistaremos impreterivelmente os deuses: os Nhanderu ete 
kuery (“nossos pais verdadeiros”) e as Nhandexy ete kuery (“nossas mães 
verdadeiras”). Foram eles que fizeram a Yvy Rupa (Terra) para que os Guarani-
Mbya pudessem vir a existir nela, junto com todos aqueles que aqui se encontram. 
(RAMO Y AFFONSO, 2023, p. 408).   

Explorar os nossos rituais indígenas significa aproximarmo-nos das performances 
cênicas, nas quais se mesclam diversas formas artísticas: dança, música, artes plásticas 
(adereços, objetos, pintura corporal), teatro (ritos e incorporação de personagens), 
literatura (narrativas míticas, discursos rituais) e cenografia (organização espacial para 
a ação ritual).  

Pode-se definir o ritual, segundo Turner, como o modo pelo qual um complexo de 
ações performáticas e meios de comunicação sensorial, visual e sonora, de 
grande variabilidade, faz emergir significados que permitem o exercício da 
reflexividade sobre a experiência social. A dimensão estética do ritual se 
encontra, deste ponto de vista, no entendimento de que sua relação com um 
sistema social ou configuração cultural não é a de meramente refleti-los ou 
expressá-los, unidirecionalmente, mas sim de reciprocidade e reflexividade. A 
grande variabilidade de ação e de meios de comunicação produz um conjunto de 
mensagens sutilmente variáveis, resultando numa “parede de espelhos-espelhos 
mágicos, cada qual interpretando bem como refletindo as imagens lançadas nela, 
e emitidas de um para outro” (TURNER, 1988, p. 24 apud MULLER, p. 2021, 170.) 

A dança e a música indígenas surgem como linguagens artísticas inseparáveis, cuja 
compreensão se enraíza no contexto da performance ritual. A dança, linguagem do corpo 
em movimento, realizada no ritmo da música, executada pelo canto ou instrumento 
musical, ou ambos, destaca-se como elemento essencial. Geralmente, a mesma palavra 
designa tanto a música vocal quanto a dança, indicando a conexão inseparável entre voz 
e movimento, constituindo a materialidade dessa expressão. Ambas estão 
contextualizadas nos nossos rituais como o Ñemongarai, realizado na Opy, a casa de reza 
do nosso povo Guarani.  

O Ñemongarai também é a cerimônia de "batismo das sementes" 4   realizada pelos 
chamõi e Charyi5, que representa os efeitos das interações realizadas entre as diversas 
linhagens dos seres divinos que habitam as plataformas celestes e os seres humanos. 
Essa cerimônia “ilustra as conexões entre o milho e o mel, homens e mulheres, velhos e 
jovens, tabaco e corpos, revelando uma rede intricada de relações”. (MULLER, 2004, p. 
136). 

 
4 Todas as traduções do guarani ao português apresentadas neste artigo foram realizadas pela autora principal, [nome], 
que é membro da Tekoha Ocoy. 
5 Literalmente traduzimos como Chamói (avô) e Charýi (avó), são líderes espirituais que realizam a Ñemongarai e outros 
rituais das práticas guarani, além de serem mestras e mestres dos conhecimentos ancestrais. 



Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

74 

Assim que Nhanderu Tupã teve o filho aqui na Terra, ele já criou avaxi etei (milho 
verdadeiro). Nhanderu Tupã é o dono do milho, por isso que, se você não batizar 
as sementes antes de plantar, como faz o jurua [não indígena], o avaxi etei pode 
desaparecer; pode crescer, mas sem as espigas. […] O avaxi é para o nhe’ ficar na 
Terra. Foi pra isso que Nhanderu criou o avaxi. [Xamõi Augustinho da Silva – 
Karai Tataendy Oka (Tekoa Guyra’i tapu, Parati/RJ)]. (PESQUISADORES 
GUARANI; RAMO Y AFFONSO, 2015, p. 25). 

As práticas culturais através do Ñemongarai compõem um ciclo ritual que articula as 
existências e movimentos dos seres celestiais e divinos - Nhanderu ete kuery e 
Nhandexy ete kuery -, dos princípios animados e/ou espíritos auxiliares - nhe’ kuery -, 
das pessoas - os mbya - e dos espectros dos falecidos - os ãgue -, com os ciclos de 
reprodução dos animais e o amadurecimento de plantas e frutas. Esses rituais assinalam 
as transformações entrelaçadas dos ciclos a partir dos dois tempos que definem o 
calendário guarani: Ara Yma, o tempo antigo, primordial, e Ara Pyau, o tempo renovado. 
(RAMO Y AFFONSO, 2015, p. 420).  

A dinâmica da renovação aparece estreitamente vinculada a uma dinâmica da 
alternância no tempo e no espaço habitado pelos Nhanderu. Ara Pyau (tempo 
novo) é o tempo em que Nhanderu Tenonde abre as portas de sua opy (casa de 
reza), enquanto que em Ara Yma (tempo antigo) ele se reúne com a maior parte 
de sua parentela no interior da mesma. A abertura da opy (casa de reza), espaço 
ritual de Nhanderu, permite um maior trânsito entre as cidades celestes e a 
plataforma terrestre, favorecendo a saúde e a alegria dos humanos. Já em Ara 
Yma, quando Nhanderu fecha as portas de sua opy, em palavras de Augustinho 
da Silva (Araponga/RJ): “os nossos nhe’ẽ já não estão com a gente” (RAMO, 2020, 
p. 132) 

Na cosmologia guarani somente existem dois tempos como percebemos: A renovação 
ocorre em um contexto de alternância tanto temporal quanto espacial, relacionado a 
Nhanderu. O Ára Pyau ou "tempo novo" (primavera e verão), marca o momento em que 
Nhanderu Papa Tenonde abre as portas de sua opy, que é a casa de reza. Em 
contraposição, durante o Ara Yma, ou "tempo antigo" (Outono e inverno), ele se reúne 
com a maior parte de sua família dentro desse espaço sagrado. A abertura da opy 
proporciona uma conexão mais intensa entre as cidades celestiais e a terra, favorecendo 
a saúde e a felicidade dos seres humanos. Por outro lado, no Ara Yma, já tem o significado 
de recolhimento. 



Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

75 

 

Fotografia 1: Ñemongarai, realizado no ano de 2023 na Tekohá Ocoy, em São Miguel do Iguaçu, 
Paraná. Fonte: autoria própria, 2024. 

O Nhemongarai é um importante ritual espiritual dos indígenas Guarani. É uma 
cerimônia de cura e fortalecimento espiritual realizada pelos rezadores. Durante o 
Ñemongarai os participantes levam as plantas para casa de reza cantam, dançam e 
realizam rituais específicos para se conectar com os espíritos da natureza e buscar 
equilíbrio e harmonia. Essa prática é considerada sagrada por nós, Guarani, pois 
acreditamos que o Ñemongarai fortalece a comunidade, promove a cura física e 
espiritual, e renova a energia vital. É uma forma de se reconectar com os ancestrais e 
com a natureza, buscando orientação e proteção espiritual. Em tradução simplificada 
poderíamos dizer que Ñemongarai seria “se tornar karai”. Mas o que é “karai”?  

Os Karaí são as lideranças espirituais Guarani, juntamente com as Kunhã 
Karaí (lideranças espirituais femininas), responsáveis pelas atividades 
xamânicas. Todos os Guarani podem executar atividades xamânicas, como 
assoprar a fumaça do cachimbo sagrado (petyngua) ou rezar, mas somente 
os Karaí possuem relações diretas com os deuses e espíritos, e suas 
mensagens. Isso porque eles vêm do amba (morada celeste) dos Karaí, e por isso 
são responsáveis e capazes de prevenir, diagnosticar e curar doenças, proteger a 
aldeia dos espíritos, transmitir as mensagens dos deuses, ensinar as belas 
palavras, e identificar o nhe’e (espírito) dos Guarani durante o batismo, 
localizando assim de qual amba vem a pessoa. Existem vários tipos de Karaí, e 
eles são responsáveis por conduzir as comunidades em busca da condição de 
perfeição. Para isso, precisam buscar constantemente a purificação e o bom 



Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

76 

caminho, negando as coisas terrenas. Não é fácil ser Karaí (História e Cultura 
Guarani)6 

Entendemos que se “tornar um karai” não é somente se tornar uma pessoa e sim adquirir 
a capacidade espiritual tanto para o homem como para a mulher7, porque se tornam 
líderes espirituais que são responsáveis pelas atividades realizadas na casa de reza e que 
a linguagem que estes desenvolvem é por meio da fumaça do petyngua que seria uma 
forma de dialogar com os espíritos, pois estão no altar sagrado (amba’i) e com isso podem 
tratar as doenças espirituais e físicas, também podem transmitir as mensagens dos 
deuses, e com isso as Ñe’ê porã traduzidas como “belas e boas palavras”. Além disso, são 
os responsáveis pelo Ñemongarai na Opy ou casa de reza. 

 A performance na cultura Guarani é um meio de expressar a identidade cultural e 
espiritual. É incorporada em muitos aspectos da vida cotidiana e é uma parte integral de 
muitos rituais, incluindo o Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y. Este ritual, que 
incorpora dança e canto, serve como um meio de conectar-se com o divino e fortalecer 
laços comunitários. Ao traduzir na língua portuguesa para um entendimento mais 
próximo sobre Ñemongarai kuera, dizemos que são cerimônias e batismos sagrados 
(ñande rete piro’y) formas de corpo saudáveis através desses cerimoniais. Na 
comunidade Ava-Guarani ñemongarai kueraé praticada algumas vezes ao ano. 

 

 

Y haTata Pyahu Ñemongarai 

 

 

A principal cerimônia é Y ha Tata Pyahu Ñemongarai, realizado no dia trinta e um de 
dezembro, e neste momento os corpos dos participantes se conectam ao espírito dos 
nossos antepassados e suas sabedorias ancestrais através muita reza, canto e danças. 
(y– água –ñemongarai- batismo sagrado) y ñemongarai – batismo da água.  

A água é trazida de uma nascente para reza, pois segundo os rezadores a água é nossa 
mãe aqui na terra e deve ser renovada espiritualmente todo ano. Sem água não haverá 
ser que sobreviva aqui na terra. Indiferente do tata – fogo – pyahu - novo–ñemongarai - 
batismo sagrado - Tata pyahu ñemongarai - batismo de renovação de fogo / novo fogo. O 
processo de novo fogo, ou seja, renovação de fogo é realizada coletivamente dos rezadores 
mais antigos, pois é o momento de se conectar a energia do poder do (kuarahy) sol. 
Oñembokua pindo ru’ãngue pehê ipiru va’ekue, haá avei oñembohakua yvyra alecrin 
mbytere, ikatu hanguaicha oipokyty pe pindo ru’ãnguere osê peve tata. Em português, 

 
6 Site https://historiaeculturaguarani.org/a-morada-dos-karai/ acesso 09/11/2024 
7 Alguns guarani do Mato Grosso do Sul (Kaiowa) ou guarani orientais (das terras baixas na Bolívia ou das províncias de 
Jujui e Salta na Argentina, costumam chamar de “karai” aos não indígenas. Nos dicionários paraguaios de guarani 
defendem este mesmo conceito de chamar “karai” ao não indígenas. No estado do Paraná são chamados de “Jurua” 
(literalmente: “pessoas que têm pelos ao redor da boca” -barba). 



Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

77 

pode ser traduzido como: “Com a copa seca da palmeira é feito um buraco, e também se 
faz uma ponta com o galho do alecrim para que se possa amassar a copa da palmeira até 
pegar fogo”. O fogo é a nossa segunda mãe na terra, pois sem fogo não há comida para 
nós indígenas guaranis, o fogo nos aquece no frio e nos protege à noite. A água e o fogo 
são muito importantes para nós guarani e é um dos motivos do batismo acontecer juntos.  

Danças e cantos, atualizando os limites, as diferenciações escolhidas, 
apostam por mais um dia, na sequência de novo, o novo. A direção em 
que o movimento circular e sempre, impreterivelmente, em sentido anti-
horário, mesmo sendo o passar das horas o que vaticina 
premeditadamente. As filas, as linhas convergem e alternam com os 
movimentos circulares. (RAMO Y AFFONSO, 2023, p. 419)  

Entendemos que Ramo y Affonso (2023) indicam que movimentos de dança e canto 
renovam os limites e apostam em mais um tempo, seguindo a incessante busca pelo 
novo. A trajetória em que o movimento ocorre é sempre circular, impreterivelmente no 
sentido anti-horário, mesmo que o passar do tempo imponha sua lógica. Homens em 
uma fila e mulheres em outras quando dançam há mistura entre ritmo e o canto no 
momento que é formada os movimentos circulares. 

Para os Ava-guarani esse é um momento intenso: todos os homens são chamados 
yvyra’ija kuera8 e ficam na mesma fileira com chocalho, ou cachimbo na mão, para que 
os corpos juntem a conexão de força aos rezadores mais velhos (jerokyete’i) durante a 
dança e o canto. 

Para a Takua Jary e a pedagoga ava guarani Délia Takua Yju Martines Rocha, 
práticas como Mborai Jeroky/Tangará, inspiradas nos movimentos de animais, 
envolve uma preparação espiritual do corpo. Não é só dançar, existe um preparo 
que coloca o corpo à disposição do ritual (Mborai jeroky/Tangará). “Quando se fala 
de prática, existe uma ciência indígena”, segundo o professor Bruno Kaingang, 
envolve um conjunto de saberes, de conhecimentos que estruturam o fazer. 
(PARANÁ, 2023, p.130) 

As mulheres são chamadas (takua jary kuera), elas acompanham o som do chocalho, o 
tambor e ritmos da dança com som produzido pela takuara batendo no chão de forma 
reta sendo criado o som que marca o ritmo (takuapu). Jerokyete’i javé oguerojapysaka - 
durante a dança todos os participantes seguem os movimentos e os passos de acordo ao 
ritmo marcado pelos takuapu entoando a canção sagrada (mborai oupiva’e - 
ojeroky’iva’e) assim dançam e as lideranças espirituais como o rezador lidera a dança 

 
8 “Para os Guarani e Kaiowá, as práticas de rituais das lideranças espirituais e religiosas tradicionais Ñanderu e Ñandesy 
e seus auxiliares yvyra`ija são imprescindíveis para manter a religião indígena viva e assim para fortalecer sua 
identidade. Além dessas práticas serem a maneira como se busca apoio espiritual ou a aproximação com as divindades. 
Os yvyra’ija são pessoas que têm contato espiritual e ajuda o xamã em qualquer cerimônia de reza.” (MARTINS, 2016, p. 
153) 



Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

78 

cerimonial. 

[...] o Nhandereko é a base fundamental de nossa vida, pois sem nossa sabedoria 
tradicional não será possível continuarmos resistindo em nosso Tekoa. É essa 
sabedoria que nos conecta com nossos antepassados, e isso nós somente 
conseguimos por meio de Nhandeayvu (nossa Língua), Nhande Poraí (nossos 
cânticos sagrados), Nhande djeroky (nossas danças sagradas) e OyGuatsy (Nossa 
casa Grande, ou Casa de Reza). Soma-se a esses conhecimentos espirituais nosso 
conhecimento referente ao meio de produção e construção, além de 
conhecimentos sobre os nossos alimentos típicos, medicinais, da culinária etc. 
(DOMINGUES, 2020, p. 121 apud PARANA, 2023, p. 152). (Grifos nossos). 

Jeroky guasu é um ritual religioso Guarani, o jeroky guasu pode ser traduzido por um 
grande ritual religioso sendo que guasu significa “grande”. Neste contexto, guiado por 
líderes espirituais e por Ñanderu que, neste momento, se conectam com as várias 
divindades (ñanderungusu hyapua) e guardiões (ñanderyke’y overava yvyjara) de todos 
os seres localizados no cosmos do Guarani para buscar o apoio e a intervenção divina 
nos problemas enfrentados na Yvy Rupa (planeta terra). Desse modo, a jeroky guasu deve 
ser vista como um grande encontro entre Ñanderu (líderes espirituais), seus assistentes 
(yvyra’ija) e os demais indígenas (homens, mulheres, crianças, jovens). (BENITES, 2014) 

                    
Fotografia 2: Ñhemongarai, realizado no ano de 2022 na Tekohá Ocoy, em São Miguel do Iguaçu, 

Paraná. Fonte: autoria própria, 2024. 

A preocupação dos rezadores (chamõi ha charyikuéra) não é somente com a comunidade 
indigena; a nossa água esta acabando, não temos mais águas saudáveis, o aquecimento 
global aumenta, a natureza está destruida. “o que será de nós se um dia a mãe natureza 



Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

79 

se zangar com o ser humano?” dizia meu Guilhermo Tupã Ñevanga Ju Rocha. (Um dos 
autores do documentário, Guataha, publicado em 20159. 

Após jerokyete’i, dança cerimonial de renovação espiritual dos corpos e da mente, é a vez 
do yvyra’ija, em que líderes espirituais jovens auxiliam o chamõi kuera a fazer uma 
dança para nós Ava guarani chamada ñemoichi. 

 

 

Dança e canto, ñemoinchi; ñande rete piro’y  
 

 

Ñemoinchi, é uma dança praticada na casa de reza para preparação do corpo físico e 
mental. Os participantes são de todas as idades, porém devem ter as práticas e a 
preparação na dança; se for a primeira vez participam de dança mais leve. A dança segue 
a melodia e ritmos do yvyra’ija com obstáculos de equilíbrios trabalhando noções lógicas, 
concentração e habilidades. A prática de dança traz os benefícios ñande rete piro’y, corpo 
leve e saudável com harmonia da espiritualidade. Pois através do suor saem todos os 
problemas trazidos pelos alimentos não saudáveis, bem como tranquiliza a mente e 
purifica o corpo. 

DANZAS Bien, cuenta para que lo podamos escuchar, cómo es que los nuestros 
realizan movimientos acompasados en la danza. Nosotros ejecutamos pasos 
“ñemoichí”, los ywyra’i-ja danzan en las afueras del opy, se amagan, así, se 
amagan, ejecutando pasos “ñe-mo-ichi”. Así es que danzan los Tupa, imitando la 
conducta de los Tupa es que los ywyra’i-ja eje cutan “ñemo-ichi”. Imitando la 
conducta de los Tupa es que procedemos así, ejecutando estos pasos de danza, 
yendo unos al encuentro de otros, cruzándose así unos con otros. De allá, cambian 
de lugar, danzan “tangará” en el opy nuevamente, en el opy, sí, se cruzan unos 
con otros, ejecutan el paso tangará, eso llamamos nosotros tangará: así ejecutan 
la danza tangará. Eso [esa danza] es [en homenaje] de los Karaí, esa danza tangará 
es para los Karaí. (SAGUIER 2004, p. 102) (Grifo nosso) 

 
9 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=tDeqWL1CwWE. 
 

https://www.youtube.com/watch?v=tDeqWL1CwWE


Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

80 

 

Fotografia 3: Ñemoinchi, realizado na semana cultural em abril de 2023 na Tekohá Ocoy, em São 
Miguel do Iguaçu, Paraná. Fonte: autoria própria, 2024. 

Este é o momento em que os corpos dos homens ficam em sintonia, e as vozes feminina 
e masculina formam uma melodia única10. Os cantos são produzidos através de uma 
pessoa guiada espiritualmente por Ñanderu, Deus, Nãnderu omoesakã. Cada 
palavra do canto expressa os sentimentos da comunidade, seja para pedir benção, 
desejar boas-vindas a outra comunidade, enviar mensagem ao Ñanderu, chamar 
a comunidade para dançar e cantar, comemorar bebidas sagradas e despedir do 
lugar, ou da pessoa. Cada canto se expressa conforme o lugar, ou de espaço. Nem 
todos os indígenas sabem cantar, pois o canto se comporá no corpo do autor 
espiritualmente ojepora jera va’erã. O canto tem por objetivo incentivar as 
crianças, os jovens e comunidade a fortalecer a cultura através do canto e se 
conectar com espiritualidade da natureza. 

 

Guyra’i miñe oñoirû oporai, guyra’i miñe oñoirû 
oporai, 

Os passarinhos estão se juntando para cantar, os 
passarinhos estão se juntando para cantar. 

Neikatu ñandeave ñañomoirû, neikatu ñandeave 
ñañomoirû 

Então nós também vamos nos juntar, então nós 
também vamos nos juntar, 

Mbiro’y rã’irê jajerure, jajerure, mbiro’y rã’irê 
jajerure, jajerure 

Para pedirmos saúde, para pedirmos saúde. 

 
10 O vídeo que registra a cerimônia está disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=Jiurb4pSiRQ. Acesso em 11 
out. 2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=Jiurb4pSiRQ


Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

81 

Quadro 1: Canto praticado na casa de reza e tradução11 (KOTYU). Autor: Grupo Coral Pindo Poty 
Aldeia Ocoi, São Minguel do Iguaçu-PR 

 

Ñande ka’aguyre jareko va’ekue yva porã ñandevy 
varã, yva porã ñandevy vara. Heta va’ekuery 
omokañymba Ñanderu mirî oejava va’ekue 

Tínhamos bastante frutas boas no nosso mato 
para nós, mas os jurua destruíram o que Ñanderu 
nos deixou. 

Quadro 2: Canto enviando mensagens para não indígenas. Autor: desconhecido. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=AxDr1PFhtZc 

Este canto expressa a tristeza dos indígenas de não ter mais a natureza que oferecia 
benefícios saudáveis. Que os não indígenas estão destruindo a natureza que foi deixada 
para ser cuidada. 

 

 

Considerações finais  
 

 

A performance do ritual Ñemongarai, praticado pelos Ava-Guarani (Nhandeva) da 
Tekoha Ocoy, se conecta com o espírito da natureza, e não é somente uma apresentação 
artística, pois contempla uma expressão profunda de espiritualidade, corporeidade e 
coletividade. Ao longo do artigo, foi possível observar que essa prática ritual não se limita 
à consagração de alimentos, mas articula saberes ancestrais, cosmologias indígenas e 
modos de existência que resistem ao tempo e às transformações externas. 

A performance, entendida como “comportamento restaurado” (Schechner, 2002), emerge 
como categoria central para compreender os gestos, cantos e danças que compõem o 
Ñemongarai. Esses elementos não apenas se articulam com o plano espiritual, mas 
também atualizam vínculos comunitários, fortalecem a saúde física e emocional dos 
participantes e reafirmam a presença dos ancestrais na vida cotidiana. 

Infelizmente, o que era sagrado para nós está sendo apresentado e divulgado para a 
sociedade não indígena em forma de protesto de garantia de direitos indígenas. 
Enquanto o protesto acontece fora da comunidade, a conexão de espiritualidade é 
inevitável. A alternância entre os tempos Ara Yma e Ara Pyau, a importância dos 
elementos naturais como água e fogo, e o papel das lideranças espirituais (Karaí, Kunhã 
Karaí, Chamõi, Charyi) evidenciam a complexidade simbólica do ritual e sua função 
como eixo estruturante da vida guarani. A dança Ñemoinchi, os cantos sagrados e os 
ciclos de batismo das sementes demonstram como o corpo é veículo de cura, memória e 
conexão com a ancestralidade. 

 
11 Cantos traduzidos pela principal autora do artigo, [nome], que é membro da Tekoha Ocoy. 



Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

82 

Além disso, o artigo busca contribuir para o reconhecimento da pluralidade cultural Ava-
Guarani (Nhandeva), evitando generalizações e destacando as especificidades desse 
grupo étnico. Ao valorizar a voz indígena, inclusive por meio da língua guarani e das 
traduções realizadas por membros da comunidade, o estudo vem reforçar a importância 
do protagonismo indígena na produção de conhecimento. 

Como reflexão final deste artigo, podemos compreender o Ñemongarai como ritual de 
resistência e renovação, permitindo ampliar o olhar sobre os povos indígenas no Brasil, 
reconhecendo que suas práticas não são apenas culturais, mas também políticas, 
espirituais e epistemológicas. Buscamos reiterar que a espiritualidade Ava-Guarani 
(Nhandeva) é, portanto, inseparável da luta por território, memória e direitos por 
condições de vida mais dignas. 

 

 

Referências 
 

 

BENITES, T. Recuperação dos territórios tradicionais guarani-kaiowá: crónica das 
táticas e estratégias. Journal de la Société des américanistes, v. 100, n. 2, 2014. 
Disponível em: http://journals.openedition.org/jsa/14022. Acesso em: 2 set. 2022. DOI: 
https://doi.org/10.4000/jsa.14022. 
 
DOMINGUES, J. G. Políticas públicas, educação e sustentabilidade Guarani: caminhos 
para a autonomia indígena. 2020. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade 
Estadual de Maringá, Maringá, 2020. Disponível em: 
https://www.ppe.uem.br/dissertacoes/2020/2020%2520-
%2520Jefferson%2520Gabriel%2520Domingues.pdf. Acesso em: 26 jan. 2023. 
 
LOS TRIBOS TV. Jeroky ava guarani. YouTube, 21 jan. 2024. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=Jiurb4pSiRQ. Acesso em: 22 jan. 2024. 
 
MARTINS, E. S. O papel das lideranças tradicionais na demarcação das terras indígenas 
Guarani e Kaiowá. Tellus, n. 29, p. 153–172, 2016. DOI: 
https://doi.org/10.20435/tellus.v0i29.363. 
 
MÜLLER, R. A. P. Ritual e performance nas artes indígenas. Revista do Museu de 
Arqueologia e Etnologia, supl. 7, p. 69–75, 2008. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2594-
5939.revmaesupl.2008.113496. Acesso em: 22 jan. 2024. 
 
MÜLLER, R. P. Danças indígenas: arte e cultura, história e performance. Indiana, n. 21, p. 
127–137, 2004. Disponível em: 
http://www.iai.spkberlin.de/fileadmin/dokumentenbibliothek/Indiana/Indiana_21/10

http://journals.openedition.org/jsa/14022
https://doi.org/10.4000/jsa.14022
https://www.ppe.uem.br/dissertacoes/2020/2020%2520-%2520Jefferson%2520Gabriel%2520Domingues.pdf
https://www.ppe.uem.br/dissertacoes/2020/2020%2520-%2520Jefferson%2520Gabriel%2520Domingues.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=Jiurb4pSiRQ
https://doi.org/10.20435/tellus.v0i29.363
https://doi.org/10.11606/issn.2594-5939.revmaesupl.2008.113496
https://doi.org/10.11606/issn.2594-5939.revmaesupl.2008.113496
http://www.iai.spkberlin.de/fileadmin/dokumentenbibliothek/Indiana/Indiana_21/10MuellerRegPol_neu-kM__.pdf


Ñemongarai kuera, ñande rete piro’y – ritual Ava-Guarani (Nhandeva) da Tekoha 
Ocoy e conexão ao movimento do corpo e seus benefícios. 

 

REVISTA INTERDISCIPLINAR SULEAR, ano 08, número 21 - 2025 - p. 70-83 | ISSN: 2595-8569 

83 

MuellerRegPol_neu-kM__.pdf. Acesso em: 22 jan. 2024. 
 
MÜLLER, R. P. Performance, corpo e ritual entre os Asuriní no Xingu. In: RAPOSO, P. et 
al. (org.). A terra do não-lugar: diálogos entre antropologia e performance [recurso 
eletrônico]. Florianópolis: Editora da UFSC, 2021. p. 167–185. 
 
PARANÁ. Cadernos de Itinerários Formativos: ementas das unidades curriculares 
ofertadas – Educação Escolar Indígena – Novo Ensino Médio. Curitiba: SEED, 2023. 
 
PESQUISADORES GUARANI; RAMO Y AFFONSO, A. M. Guata Porã: belo caminhar. São 
Paulo: CTI; IPHAN; CGY, 2015. Disponível em: 
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/GIL00015.pdf. Acesso 
em: 11 out. 2025. 
 
RAMO, A. M. Nos tempos antigos Nhanderu soube qual haveria de ser nosso futuro 
teko: tempo, troca e transformação entre os Guarani. Revista de Antropologia, v. 63, n. 1, 
p. 122–142, 2020. 
 
RAMO Y AFFONSO, A. M. Nhemongarai: ritual, gênero e outros encaixes entre os 
Guarani. Etnográfica, v. 27, n. 2, 2023. Disponível em: 
http://journals.openedition.org/etnografica/13509. Acesso em: 22 jan. 2024. DOI: 
https://doi.org/10.4000/etnografica.13509. 
 
RODNEY MELLO. Canto guarani. YouTube, 13 ago. 2011. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=AxDr1PFhtZc. Acesso em: 22 jan. 2024. 
 
SAGUIER, R. B. (org.). Literatura Guaraní del Paraguay. Caracas: Ayacucho, 1980. 
 
SALGADO, T. B. P. Performance. Revista Dispositiva, v. 2, n. 2, 2014. 
 
SCHECHNER, R. Performance Studies: An Introduction. 2. ed. New York: Routledge, 
2002. 
 
A Revista Interdisciplinar Sulear declara que os(as) autores(as) são responsáveis pela 
revisão textual, tanto da Língua Portuguesa, das línguas estrangeiras e das normas e 
padronizações vigentes. 

 
 

Recebido em: 17/11/24 

Aprovado em: 13/10/25 

http://www.iai.spkberlin.de/fileadmin/dokumentenbibliothek/Indiana/Indiana_21/10MuellerRegPol_neu-kM__.pdf
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/GIL00015.pdf
http://journals.openedition.org/etnografica/13509
https://doi.org/10.4000/etnografica.13509
https://www.youtube.com/watch?v=AxDr1PFhtZc

