
85TRANSVERSO, ANO 8, N. 9, DEZEMBRO 2020 ISSN: 2236-4129 



86TRANSVERSO, ANO 8, N. 9, DEZEMBRO 2020 ISSN: 2236-4129 

Ensaio
O corpo: forma primária do conhecimento
Patrícia Pinheiro de Souza 

Carime Zunzarren

Olhar a natureza pelos sentidos é, antes de tudo, deixar-se contaminar pelo 
prazer e pela beleza do que se sente e se vê. Os sentidos, assim, seriam a pri-
meira forma de conexão com o mundo, com a natureza e, por que não suge-
rir, com a própria Arte? Sempre houve uma dicotomia entre o racional e o 
sensível, ao longo da história, mas, como Michel Maffesoli (2005) esclarece, a 
junção entre sensibilidade e intelectualidade é vital. Se, por um lado, a mo-
dernidade racionalizou o mundo; por outro, a pós-modernidade pode mo-
dificar essa ordem. É nessa perspectiva que o nosso primeiro contato com a 
arte, se não for pelos nossos sentidos, pelas nossas percepções, será sempre 
a reprodução do ponto de vista do outro, pela racionalidade do outro ou de 
outros.  Dessa maneira, perdemos a oportunidade de nos experimentarmos 
como sujeitos do próprio conhecimento.

Ostrower (1993) nos convida a pensar a arte como uma linguagem natural 
do ser humano, sendo essa natureza possível não só para quem julga enten-
dê-la, como também a todos os leigos. A arte, por sua capacidade expressi-
va e comunicativa, vai além do seu período histórico e de seu contexto. Ela 
incorpora a experiência, a visão de mundo, estados de ser de cada pessoa, 
pois, consoante Ostrower (1993), Berkeley (1979 apud TÜRCKE, 2010), os seres 
humanos são seres absolutamente sensíveis, dependentes do que os seus 
órgãos de sentido os fazem vivenciar. 

Tendo como pressuposto o conhecimento, palavra derivada de cognoscere, 
que, em latim, significa ato de conhecer, o conhecimento envolve o ato de 
apreender, de ser capaz de  abstrair leis do entendimento  e entender algo.   
Nessa direção, Chauí (2003) aponta três concepções principais para o conhe-
cimento: nas teorias empiristas, a percepção é a única fonte de conhecimen-
to. Já nas teorias racionalistas-intelectualistas, a percepção não é confiável, 
está propensa à ilusão, já que nem sempre a imagem percebida corresponde 
à realidade: “trata-se de passar do ver ao pensamento de ver, do perceber ao 
pensamento de perceber” (p.137). O conhecimento, visto pela teoria fenome-
nológica, denota que a percepção é considerada ordinária e parte principal 
do conhecimento humano. 

Percebe-se que o conhecimento, de certa forma, passa por todos os níveis de 
experiências.  O que se propõe é que se leve em consideração as impressões 
que o corpo registra, como partes fundamentais no processo de formação do 
conhecimento, ultrapassando o pensamento cartesiano que ainda influen-
cia, em muito, a vida de um modo geral. Essa lógica diz respeito à concep-
ção de que sensações, percepções estéticas são desconectadas de raciocínio 
lógico, contrariando o que apregoa Duarte Jr. (2003), de que o homem é um 
conjunto único de sensibilidade e razão.

No campo da arte, as cores, as formas, as texturas, o cheiro, apresentam-se, 
para nós, como sensações atreladas às emoções para, logo em seguida, trans-
formarem-se em pensamentos.  Esse trânsito, pelas dimensões subjetivas, é 
a forma mais primária e essencial do conhecimento. 

Ao propor “O corpo: forma primária do conhecimento”, isto é, a forma pri-
meira de conexão com o mundo, pretende-se estimular, encorajar, ultrapas-
sar uma visão dualista de aproximação das pessoas com as artes, de maneira 
que as beneficiem no sentido de assegurar a importância do próprio sentir 
como caminho para elaboração crítica do que se sente e vê, pois “A arte é e 

Carime Zunzarren
Mestre em Gestão Social, Educação e Desen-
volvimento Local pelo Centro Universitário 
– UMA; Especialista em Arte e Educação pelo 
CEPEMG; e em Planejamento, Implementação 
e Gestão em EaD pela UFRJ; Graduada em 
Desenho e Plástica pela FUMA, atualmente 
Escola de Design/UEMG; Escultora e professo-
ra do curso de Artes Visuais – Licenciatura da 
UEMG com forte participação na administra-
ção acadêmica. 
Contato: carimezunza@gmail.com 

Patricia Pinheiro de Souza
Mestre em Educação pela Universidade do 
Estado de Minas Gerais; Especialista em 
Docência do Ensino Superior pela UFRJ; 
Aperfeiçoamento em Português, pela União 
Brasileira de Educação e Ensino (UBEE); 
Graduada em Pedagogia pela Faculdade de 
Filosofia, Ciências e Letras de Belo Horizonte, 
atualmente UNI/BH; Professora e Coordena-
dora do curso de Artes Visuais-Licenciatura da 
Escola de Design/UEMG.
Contato: patricia.pinheiro@uemg.br



87TRANSVERSO, ANO 8, N. 9, DEZEMBRO 2020 ISSN: 2236-4129 

deveria ser apenas o que ela é e não tem obrigações de realizar qualquer ou-
tra coisa além de ser. (...) Arte é perfeitamente defensável como arte” (MILES, 
2013, apud PRADO; TAVARES; ARANTES, 2016, p.56).

Em cada dimensão do conhecimento, o corpo apresenta suas particulari-
dades. O coreógrafo Amos Hetz, citado por Greiner (2005), ao fazer um estu-
do sobre o corpo apresentou três eixos principais: o formal, que investiga 
as partes do corpo; o emocional-associativo e o sensório, como diferentes 
possibilidades de reação do corpo ante as informações que vêm de fora e 
são internalizados pelo sujeito. Trata-se das emoções e pensamentos como 
impulso de movimentos entre o dentro e o fora.

Assim, a primeira forma de conhecimento do homem vem do corpo, das re-
ações físicas provocadas por algo, em outras palavras, os sentidos nos dão 
a conhecer o que foi percebido.  É como um bebê que, ao sentir fome, chora 
para informar seu incômodo da mesma forma quando se sente molhado. O 
corpo sente e, ao sentir, percebe e elabora mentalmente, como ato natural, a 
compreensão. 

Conforme Martins; Picosque (2008, pg. 37), “o corpo é a porta de entrada de 
todo conhecimento e por isso o entendimento corpóreo se faz fonte de co-
nhecimento”. Nesse sentido, o corpo, como “lugar” das sensações, vai nos per-
mitir a percepção e as elaborações cognitivas, no mesmo sentido que propõe 
Bondía (2002, p.21), quando esse autor coloca que a verdadeira experiência é 
“aquilo que nos passa, o que nos acontece e nos toca”. 

Diante de uma obra de arte, o nosso corpo entra em ação. Se for perante uma 
escultura, caminhamos a sua volta, olhamos por todos os seus ângulos, ima-
ginamos como foi feita, o material usado e, nesse diálogo, sensações e ten-
tativas de descrevê-las se fazem presente. Da mesma forma acontece diante 
de uma pintura. Instintivamente, afastamo-nos e nos aproximamos várias 
vezes, sempre na tentativa de organizar as sensações e transformá-las em 
pensamentos. Nessa mesma linha de raciocínio, Bondía (2002, p.19) sugere que

Do ponto de vista da experiência, o importante não é nem a posição 
(nossa maneira de pormos), nem a “o-posição” (nossa maneira de 
opormos), nem a “imposição” (nossa maneira de impormos), nem a 
“proposição” (nossa maneira de propormos), mas a “exposição”, nossa 
maneira de “ex-pormos”, com tudo o que isso tem de vulnerabilidade e 
de risco. Por isso é incapaz de experiência aquele que se põe, ou se opõe, 
ou se impõe, ou se propõe, mas não se “ex-põe” (BONDÍA, 2002, p.25). 

O corpo precisa de tempo para coletar informações quando está diante de 
uma performance, uma instalação artística, uma intervenção urbana e, 
principalmente, quando é solicitado à participação. O corpo se estranha, se 
encontra, se revela e, novamente, é das sensações que se nutre para esboçar 
a experiência. Esse conhecimento que o corpo oferece gera novos entendi-
mentos para além dele.

Como escreveram Martins; Picosque, (2008, p.39)

Criar a oportunidade dessa lentidão para olhar, escutar ou tocar é 
deixar o corpo tomar a iniciativa e agir na ação silenciosa movente 
da coleta sensorial.  permitir que o corpo trance uma rede complexa 
de relações sensíveis e perceptiva sobre o que vê, escuta, toca, viven-
ciando sensibilidades gestadas na sensação (MARTINS; PICOSQUE, 
2008, p.39). 

Ainda que em diferentes graus e em diferentes áreas, a sensibilidade é uma 
característica própria do ser humano e lhe consente tecer relações sensíveis 
e perceptivas sobre as experiências  que a arte pode proporcionar, pois a 

Foto e escultura: Carime Zunzarren
1999, bronze



88TRANSVERSO, ANO 8, N. 9, DEZEMBRO 2020 ISSN: 2236-4129 

“expressão artística é a forma que o homem encontra para representar o seu 
meio social” (BIESDORF; KLOH; WANDESCHEER, 2011, s/p.).

É muito comum, durante ou mesmo após a visita a um museu, a uma exposi-
ção ou a uma sessão de cinema, as pessoas falarem de suas impressões sobre 
o que foi visto, sentido, acrescentando, então, às próprias experiências, algo 
percebido pelo outro como ampliação do conhecimento, pois como nos traz 
Buoro (2000, p.25) “[...] entendendo arte como produto do embate homem/
mundo, consideramos que ela é vida. Por meio dela o homem interpreta sua 
própria natureza, construindo formas ao mesmo tempo em que se descobre, 
inventa, figura e conhece.” 

Assim, o corpo, como porta de entrada do conhecimento, dá-nos pistas sobre 
o que sentimos diante da arte, de tal maneira que se torna possível elaborar 
pensamentos a respeito das nossas próprias experiências. 

Referências 

BERKELEY, George. Um ensaio para uma nova teoria da visão e a Teoria 
da visão confirmada e explicada.  Tradução e apresentação de José Oscar 
de Almeida Marques. Clássicos de Filosofia. Cadernos de Tradução n° 16. 
Campinas: IFCH/Unicamp, março de 2008. Disponível em: https://www.
unicamp.br/~jmarques/trad/BERKELEY_Teoria_da_Visao.pdf Acesso em 
13/04/2020.

BIESDORF, Rosane Kloh; WANDESCHEER, Marli Ferreira.  Arte, uma neces-
sidade humana: função social e educativa. Revista Eletrônica do Curso de 
Pedagogia do Campus Jataí, UFG. 2011, vol.2, n.11.  Disponível em: https://
www.revistas.ufg.br/rir/article/view/20333 Acesso em 13/04/2020.

BONDÍA, Jorge Larossa. Notas sobre a experiência e o saber da experiência. 
Trad. João Wanderley Geraldi. Revista Brasileira de Educação, Jan/Fev/Mar/
Abr, nº 19, 2002. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/rbedu/n19/n19a02.
pdf. Acesso em 22/11/2018.

BUORO, Anamelia Bueno. O olhar em construção: uma experiência de ensi-
no e aprendizagem da arte na escola. 4º edição. São Paulo: Cortez, 2000.

CHAUÍ, Marilena. Convite à filosofia. Editora Afiliada. SP, 2003.

GREINER, Christine. O corpo: pistas para estudos indisciplinares. 
Annablume. SP, 2005 

MARTINS, Mirian Celeste; PICOSQUE, Gisa. Mediação cultural para professo-
res andarilhos da cultura. Editora RBB Ltda. Rio, 2008.

MAFFESOLI, M. Elogio da razão sensível. Petrópolis: Vozes, 2005.

OSTROWER, Fayga. Criatividade e processo de criação. Ed. Vozes, Petrópolis, 
1993.

PRADO, Gilbertto; TAVARES, Monica; ARANTES, Priscila. Diálogos transdisci-
plinares: arte e pesquisa (organizadores) – São Paulo: ECA/USP, 2016. 500 p.

TÜRCKE, C.  Sociedade excitada - filosofia da sensação.  Campinas: Ed. 
Unicamp, 1° ed., 2010.

Recebido: 29/04/2020				    Aprovado: 31/07/2020


